
Spurensuche nach der Auferstehung	
  

Predigt von Bischof Manfred Scheuer am Ostersonntag 2011	
  

 	
  

Fukushima, Gewalt in Nordafrika, die Nachwirkungen der Finanz- und Wirtschaftskrise, 

politische Orientierungslosigkeit – wo kann da die Osterbotschaft der Kirche greifen? 

Erdbeben waren schon vor hunderten Jahren der Auslöser, um die Gerechtigkeit und 

Allmacht Gottes massiv in Frage zu stellen. „Hätte ich die Welt geschaffen, ich hätte es 

besser gemacht.“ Wollen wir die Eintrittskarte in diese Welt, in dieses Leben zurückschicken 

und vielleicht noch mit dem Gestus der Empörung, der Wut, der Kritik unser Dasein fristen? 

Und ist die Osterbotschaft zu schwach, um das Dunkel auszuloten? Das leere Grab: unfähig, 

Licht in Dunkel, Ordnung ins Chaos zu bringen?	
  

Oder sind wir verbraucht und so müde geworden? „Auch der Weg der fordernden Kirche im 

Namen des fordernden Gottes ist kein Weg mehr zu diesem Geschlecht und zu kommenden 

Zeiten. … und gerade in den letzten Zeiten hat ein müde gewordener Mensch in der Kirche 

auch nur den müde gewordenen Menschen gefunden. Der dann noch die Unehrlichkeit 

beging, seine Müdigkeit hinter frommen Worten und Gebärden zu tarnen.“[1] Das hat Alfred 

Delp vor mehr als 50 Jahren geschrieben. Ist die Osterbotschaft dünne Moral und praktisch 

bedeutungslos geworden? „Als Geschäftsführer der Gesellschaft für Zukunftsforschung 

kommt mir immer wieder die praktische Bedeutungslosigkeit „der Kirche“ unter. „Die Kirche 

mischt sich dort ein, wo sie das Ganze nichts angeht. Wo wir sie brauchen, ist sie nicht da - 

wenn es um Wirtschaftsethik und Solidarität geht.“ So erlebe ich das auch. Binnen kurzer 

Zeit bin ich mit den verschiedensten Gesprächspartnern am Punkt: Gott, Wissenschaft, 

Glaube, Solidarität, Ethik und das Dahinsiechen ‚der Kirche’“. (F. K.) Sind wir mit unserer 

Botschaft verbraucht und müde?	
  

Ist Christus nicht auferweckt…	
  

Wir feiern Ostern nicht als letzten Rest einer aussterbenden Tradition, sondern weil es der 



Grund unseres Glaubens ist. „Ist Christus nicht auferweckt worden, dann ist unsere 

Verkündigung leer und euer Glaube sinnlos“ (Paulus, 1 Kor) Auch Benedikt XVI. stellt diesen 

Satz an den Anfang seiner Überlegungen zum Ostergeschehen in seinem neuen Jesus-

Buch: „Der christliche Glaube steht und fällt mit der Wahrheit des Zeugnisses, dass Christus 

von den Toten auferstanden ist.“	
  

Zu Ostern geht es um Tod und um Leben. Die Sprache ist aufschlussreich: Wir haben einen 

toten Punkt. Wenn Blicke töten könnten... Wir schweigen etwas tot. Der ist für mich 

gestorben. Beleidigung und Verleumdung können ein Töten sein. Wenn es in einer 

Gesellschaft keine Barmherzigkeit mehr gibt, sterben die Menschen den Kältetod. Sicher: 

man kann den Tod verdrängen, zur Tagesordnung übergehen, ihn vergessen und 

überspielen. Manchmal klopft doch die Frage an, gerade dann, wenn der Mann oder die Frau 

stirbt, ein Kind oder ein junger Mensch tot ist oder auch ein alter Mensch hinscheidet, der 

einen festen Platz im Herzen hat, ja ein Stück von uns ist.	
  

Gestern bin ich einem österlichen Menschen (Hermann Nagele) begegnet. Er wird bald 90 

Jahre alt und spricht von einem gewissen Materialverbrauch an seinem Leib. Er bittet jetzt 

immer mehr, dass wir „die Verheißungen Gottes lieben“. Die Auferstehung Jesu ist die große 

Verheißung Gottes, dass auch wir leben. Es ist keine bloße fata morgana, jein reines 

Wunschdenken, keine Projektion. Mit der Auferstehung Jesu und seiner bleibenden 

Gegenwart verbindet sich die Hoffnung, dass alle kaputt machenden Mächte und Kräfte, 

dass jeder Egoismus, dass alle Teufelskreise der Lüge und der Gewalt, dass der Tod 

überwunden werden. Mit Ostern verbindet sich der Glaube, dass alle in Christus auferstehen 

und dass der ganze Kosmos vollendet wird. Vom auferstandenen Jesus wird uns zugesagt: 

„Ich will, dass ihr das Leben habt und dass ihr es in Fülle habt.“ (Joh 10,10)	
  

 	
  

Spuren der Auferstehung	
  

Die Auferstehung Jesu ist nicht einfach die Rückfahrkarte aus dieser sinnlosen Welt. Jesus 

hat sich nicht abgesetzt oder aus dem Staub gemacht. Zum Ostergeschehen gehört der 

Karfreitag mit der Wahrnehmung des Leidens, der Armut und der Not, die da sind, weltweit 

und vor Ort. Zum Karfreitag gehört auch der Verweis auf die Würde der Leidenden und das 



Hören von Schreien der Verlassenheit dazu. Österliche Augen sehen klar und wahrhaftig, 

und es sind Augen einer guten Hoffnung. Zum österlichen Zugang gehört zudem das Teilen 

des täglichen Brotes im gemeinsamen Mahl, das Teilen, das Teilen der Zeit, denn Zeit ist die 

Währung des 21. Jahrhunderts. Viele Menschen benötigen Aufmerksamkeit.	
  

 	
  

Schönheit als Verheißung	
  

„Freunde, dass der Mandelzweig wieder blüht und treibt, ist das nicht ein Fingerzeig, dass 

die Liebe bleibt.“ Schalom ben Chorin hat diesen Text nach dem Sechstagekrieg 1967 

geschrieben. Inmitten von Todeszeichen, von Stacheldraht, von Bomben, von Gewalt und 

Feindschaft erscheint das Blühen des Mandelzweiges als ein Fingerzeig für das Leben, als 

Signal der Hoffnung, als Zeichen für den Frieden. Auch für Jesus waren die Blumen auf dem 

Feld, die Vögel am Himmel, das Säen, Wachsen und Reifen der Saat Bilder dieser Hoffnung 

und der Zuversicht. Die Natur schenkt im Frühjahr Zeichen des Lebens und der Freude. Was 

dürr war, beginnt zu blühen, in die Wüste kehrt Leben ein. Das Grau in Grau wird mit Farbe 

erfüllt. Ostersträucher und Baumblüte, die Wärme der Sonne tun der Seele gut.	
  

Die Seele braucht Schönheit. Die Seele wird genährt durch einen Blick auf Blumen, ein 

Erleben der Natur, ein gutes Buch, eine berührende Symphonie. Schönheit kommt nach der 

Auffassung Augustins zum Vorschein, insofern ein Seiendes in seinen Teilen 

Übereinstimmung (convenientia) und Eintracht (concordia) aufweist. Schönheit ist ein Weg 

zu Gott. Alles Schöne erinnert an die Schönheit, die Gott selbst ist. Schönheit versteht 

Adorno als das „Versprechen des Glücks“: „Im Scheinen des Werks steckt der Verweis auf 

ein Glück, das nicht nur schiene, sondern da seiende Wahrheit wäre.“	
  

 	
  

Versöhnung in Katastrophen 	
  

„Bei der Evakuierung der Menschen aus den ge-fährdeten Häusern war schnelle Hilfe 

angesagt. Viele Betroffene waren darauf angewiesen, dass ihnen andere ihre Türen öffnen 



und ihnen Her-berge geben würden. Dies geschah in allen Gebie-ten in vorbildlicher Weise 

durch spontane Bereit-schaft der anderen Menschen im jeweiligen Dorf. ,Selbst verschont 

geblieben waren sie meist froh, helfen zu dürfen. Nicht immer waren es 

freundschaftliche  Beziehungen, die im Vorfeld zwischen Gastge-bern und aufgenommenen 

Menschen bestanden haben. In manchen Fällen hatte man in den Jah-ren zuvor kaum ein 

Wort miteinander gewechselt. In dieser Stunde hatte dies alles keine Bedeutung. 

Versöhnung geschah wie von selbst. „So kann eine Katastrophe etwas Gutes haben“, 

beschrieb eine Frau, die sich mit jemandem ausgesöhnt hatte, „ich weiß nicht, ob wir das in 

unserem täglichen Leben sonst geschafft hätten.“[2] Letztlich geht es von Jesus zu Ostern um 

Frieden, um die Bereitschaft zur Vergebung und Versöhnung.	
  

 	
  

Österliche Menschen	
  

Bei einer Wallfahrt zu Pfingsten brachten Menschen mit Behinderung ihre Gaben: die Gabe 

der Freude, symbolisiert durch einen Luftballon, die Gabe der Hoffnung, dargestellt durch 

einen Blumenkranz, die Gabe des Mutes, eingebracht durch Füße, die Schritte tun, die Gabe 

der Freundschaft, vorgestellt durch ein Handy, die Gabe des Lächeln, vorgetragen mit einem 

Smiley durch Peppi, der ganz herzlich lachen kann, die Gabe des Lichtes, verbunden mit der 

Sonne, mit einer Kerze, und die Gabe der Zeit, zum Altar gebracht mit einer Uhr. – 

Behinderte sind nicht zuerst behindert oder von ihren Defiziten her zu sehen. Sie sind für 

mich Osterboten mit einer unersetzlichen Würde und sie sind ein Geschenk und eine Gabe 

für die so genannten Gesunden und Normalen. Spuren der Auferstehung: Lebensfreude und 

Lebensannahme, Hoffnung und Zuversicht. Auch Lebensbejahung, Zuversicht und 

Begabungen können mitgeteilt werden.	
  

 	
  

Spuren der Auferstehung	
  

 Nach der Wende 1990 in Ostdeutschland habe ich Priesterexerzitien in Erfurt begleitet. Die 



friedliche Revolution war damals mit von den Kirchen ausgegangen und getragen. Ich stellte 

die Aufgabe, die eigene und die kirchliche Situation biblisch zu beleuchten und zu 

interpretieren. Unisono war die Antwort: Wir haben den Exodus neu erlebt. Spuren der 

Auferstehung: frei werden aus Abhängigkeiten und Zwängen.	
  

Manfred Scheuer, Bischof von Innsbruck	
  

 	
  

 	
  

 	
  

	
  

 

	
  
	
  

[1] Alfred Delp, Gesammelte Schriften IV: Aus dem Gefängnis, hg. von Roman Bleistein, 
Frankfurt 1985, 318f.	
  

[2] Manfred Scheuer /Georg Schärmer, Sie trugen einander die Last. Hochwasserhilfe Tirol 
2005, Innsbruck 2006, 33f.	
  


