
 1 

Gedenkmesse für Kinder 
 
Predigt von Bischof Manfred Scheuer bei der Gedenkmesse für Kinder, die vor, 
während oder kurz nach der Geburt verstorben sind.  Dom zu St. Jakob, 
Innsbruck, 13. Dezember 2009 
 
  
Egal, welche Größe oder welches Gewicht das vorgeburtliche Leben hat, für die 
Eltern ist es immer ihr Kind, das verstirbt. „Die Würde des Menschen wurzelt in 
seiner Erschaffung nach Gottes Bild und Ähnlichkeit.“ (KKK) Die Würde und die 
Gottesebenbildlichkeit des Menschen gelten auch für das vorgeburtliche Leben 
gelten: „Jedes menschliche Leben erhält einen eigenen Wert und Sinn, indem Gott 
es schafft, ruft, achtet und liebt. Der Mensch hat eine unverlierbare Würde, weil Gott 
ihn berufen hat, sein Gegenüber zu sein, und Jesus Christus unbedingt 
angenommen hat. Gottes Annahme des ungeborenen menschlichen Lebens verleiht 
ihm menschliche Würde. Daraus folgt die Verpflichtung, dass auch die Menschen 
das ungeborene menschliche Leben annehmen und ihm den Schutz gewähren 
sollen, der der menschlichen Person gebührt.“ Als Konsequenz daraus müsste man 
sagen, dass jedes Kind, das durch Fehl- oder Totgeburt verstirbt, eine unverfügbare 
Würde besitzt und entsprechend behandelt werden muss. 
 
Ist es besser zu denken, dass diese Kinder nicht hätten geboren werden sollen? Ich 
darf hier bei einem Kind nicht denken, es wäre besser, es gäbe dieses Leben nicht. 
Annehmen bedeutet zunächst nichts anderes, als anzuerkennen, dass diese Kinder 
da sind. „Du liebst alles, was ist, und verabscheust nichts von dem, was du gemacht 
hast. … Herr, du Freund des Lebens.“ (Weish 11,24-26)  
 
Gerade deswegen ist der Schmerz so groß. Vor Weihnachten, wenn wir die Geburt 
Jesu feiern, kommt dies noch einmal mehr in die Erfahrung. Eltern, die die Erfahrung 
des Todes ihres Kindes gemacht haben, können durchaus die Nähe zu Maria und 
Josef suchen. Auch das vorgeburtliche Leben Jesu war mit Angst und Verlassenheit 
der Eltern gekennzeichnet. Die Geburt Jesu, so hören wir, geschah in einer 
verlassenen Krippe in Bethlehem, denn es war kein Platz für sie in der Herberge – 
das bedeutet „Abweisung“, „Abwertung“, „Angst“ etc. Es folgte die Bedrohung durch 
Herodes, der Kinder töten ließ. Die Eltern Jesu mussten fliehen und hatten Angst, ob 
ihr Kind überlebt und welche Zukunft es haben würde. Es war Nacht, als das Ereignis 
von Bethlehem geschah. Die Nacht ist auch eine Erfahrung mit der Dunkelheit. Damit 
verbunden ist das Gefühl, nicht mehr klar sehen zu können, keine Aussicht zu 
haben; ein Gefühl der Enge und Unruhe kann entstehen, die Angst und Sorge zur 
Folge haben können. 
 
Wir finden gewisse Parallelen zwischen den Eltern Jesu und den Eltern, die vom 
frühen Tod ihres Kindes betroffen sind, nämlich die Erfahrung einer dunklen Nacht: 
wenn die Eltern von einem Arzt zum anderen hasten müssen, um dem Kind eine 
„Niederkunft“ zu sichern, wenn die Diagnostik den Tod voraussagt, wenn Leere und 
Traurigkeit sich endlos ausbreiten, wenn die Zukunft mit vielen Fragezeichen 
verbunden ist, wenn die Träume tot sind, wenn die Frau kein Kind mehr empfangen 
kann und die Kinderstube leer bleibt etc. So gibt es endlose Beispiele für dunkle 
Nächte betroffener Eltern. 
 



 2 

Das Leben mutet uns dunkle Phasen und Nächte, Leiden, Einsamkeit, 
Depressionen, Unverstandensein, alltäglichen Schmerzen, das Zerbrechen von 
Lebensentwürfen und Plänen, die Gleichgültigkeit und Verachtung, das Gefühl, nicht 
gebraucht und so überflüssig zu sein, das Umsonst aller Mühe und allen Einsatzes, 
die Vergeblichkeit ohne spürbaren Trost und auch die Erfahrung des Sterbens und 
sogar der Gottverlassenheit zu. Nicht selten werden solche Erfahrungen zum 
Nährboden von Rachegelüsten und Revanchedenken, von Hass, Aggression oder 
Resignation. Leid wird für manche zum Haltegriff der Verweigerung, zum Amboss 
des Atheismus, zum Grund sich herauszuhalten. Es gibt auch die Flucht in die Sucht, 
in die Oberflächlichkeit und auch Abstumpfung und Fühllosigkeit. Mystiker wie 
Johannes vom Kreuz haben jede Menge innere und äußere Krisen durchgemacht. 
Johannes vom Kreuz war arm, verlor sehr früh den Vater, hatte eine 
entbehrungsreiche Kindheit, musste bei mehreren Berufen zur Kenntnis nehmen: ich 
bin nicht geeignet. Von Mitbrüdern wurde er in ein finsteres Loch gesperrt. Er geriet 
in Konflikte, Rivalitäten und Machtkämpfe. Gestorben ist er angefeindet. – Diese 
Erfahrungen, diese Krisen, diese inneren und äußeren Nächte werden für ihn zum 
Sprungbrett in die je größere Liebe Gottes hinein. 
 
  
 
„Es war in dunkler Nacht  
 
Ich brannt' von Liebeswehen, - 
 
O Glück, das selig macht! – 
 
Entwich ich ungesehen  
 
Und ließ mein Haus in Ruhe stehen. 
 
In jener Nacht voll Glück,  
Da sich kein Aug' mir wandte,  
Der Augen blöder Blick  
Kein weisend Licht erkannte  
Als das, so mir im Herzen brannte. 
 
Du warst mir Führer, Nacht;  
 
Nacht süßer als der Morgen,  
 
Hast Herz zu Herz gebracht,  
 
Hast uns in Lieb' geborgen,  
 
Mich im Geliebten, ihn in mir verborgen.[1] 
 
  
 
Ein Mensch in Trauer wird das Licht möglicherweise nicht wahrnehmen, nicht sehen 
oder spüren können. Dennoch erzählen mir Menschen nach langer Zeit der Trauer, 
dass das, was ihnen geholfen hat, Menschen waren, die den Weg mit ihnen 



 3 

mitgegangen sind. Menschen, die das Dunkel ausgehalten haben und einfach da 
waren, die ein gutes Wort für sie hatten und auf sie eingehen konnten. Diese 
Menschen haben Licht in das Dunkel hineingetragen. Der christliche Grundsatz der 
Trauerbegleitung heißt: „Was ihr den geringsten Schwestern und Brüdern getan 
habt, das habt ihr mir getan“. Wenn wir einem Trauernden beistehen, ihn begleiten 
und trösten, dann sind wir Licht- und Christusträger in dieser Welt. Wir können uns 
den eigenen Ort zwischen Dunkelheit und Licht nicht aussuchen. Es bleiben viele 
Fragen und es bleibt oft nur die Klage. „Warum zwingst du mich auf deine Wege, 
wenn sie doch nur in die dunkle Unheimlichkeit deiner Nacht führen, die nur dir 
selber licht ist? Warum hast du dein Zeichen eingebrannt in meine Seele, warum mir 
das Licht des Glaubens entzündet, dieses dunkle Licht, das uns aus der hellen 
Sicherheit unserer Hütten in deine Nacht lockt.“[2] 
 
Jedes Leben ist in der Tat ein Geschenk, egal wie kurz, egal wie zerbrechlich. Jedes 
Leben ist ein Geschenk, welches für immer in unseren Herzen und ganz gewiss in 
der Liebe Gottes weiterleben wird. 
 

Manfred Scheuer, Bischof von Innsbruck 
 
 
 
 
 
-------------------------------------------------------------------------------- 
 
 
 
-------------------------------------------------------------------------------- 
 
[1] Johannes vom Kreuz,  Sämtliche Werke in fünf Bänden.  Neue deutsche Ausgabe 
von P. Aloysius ab Immaculata Conceptione und P. Ambrosius a S. Theresia, Kösel 
Verlag München 1952. 
 
[2] Karl Rahner, Gebete des Lebens, hg. von Albert Raffelt, Freiburg 1984, 20. 


