Scheitern und Glauben

Vortrag von Bischof Manfred Scheuer beim ,Dies Academicus”am 25. April 2013 an der
Theologischen Fakultdt der Universitdt Innsbruck

Scheitern ist nicht gleich Scheitern[1]

“ “

»Ich kann nicht mehr!“ ,Ich will nicht mehr!“ ,Alles liegt in Scherben!“,Mein Leben ist
ein Trimmerhaufen!“ Das sind Metaphern, die fiir eine gescheiterte Situation stehen.
Das Leben wird in seiner Fragilitdt und Zerbrochenheit erlebt, die Fragmente lassen sich
nicht mehr zum alten Muster zusammenfiigen und so verliert die Lebens- und
Gedankenfiihrung ihre gewohnte Sicherheit. Mogliche Elemente des Scheiterns:
Erschiitterung; ein tief greifendes Gefiihl der Aussichtslosigkeit, das sich in der Regel
lahmend auswirkt; das Gefiihl der Ohnmacht; egal wie die Angelegenheit gedreht oder
gewendet wird: es gibt keine echte Losung. Orientierungslosigkeit hinsichtlich
Lebensfiihrung und Zeitgefiihl: Angst vor der Zukunft; Trauer liber das Verlorene in der
Vergangenheit; Wut iiber die Situation der Gegenwart.

Das Leben mutet uns dunkle Phasen und Nachte, Leiden, Einsamkeit, Depressionen,
Unverstandensein, alltdglichen Schmerzen, das Zerbrechen von Lebensentwiirfen und
Planen, die Gleichgiiltigkeit und Verachtung, das Gefiihl, nicht gebraucht und so
tiberfliissig zu sein, das Umsonst aller Miihe und allen Einsatzes, die Vergeblichkeit ohne
splirbaren Trost und auch die Erfahrung des Sterbens und sogar der Gottverlassenheit
zu. Nicht selten werden solche Erfahrungen zum Nahrboden von Rachegeliisten und
Revanchedenken, von Hass, Aggression oder Resignation. Leid wird fiir manche zum
Haltegriff der Verweigerung, zum Amboss des Atheismus, zum Grund sich
herauszuhalten. Es gibt auch die Flucht in die Sucht, in die Oberflachlichkeit und auch
Abstumpfung und Fiihllosigkeit. Und dann gibt es gar nicht so wenig Wehleidigkeit, das
Verliebtsein in die eigene Traurigkeit, das ldhmende Ressentiment, der ,vittimismo“, das
Zelebrieren des eigenen Opferstatus.

Jeder wird im Verlaufe seines Lebens in Grenzsituationen den Scheideweg des Lebens
und des Todes erfahren haben. Eine schwere Erkrankung, ein Unfall, der Tod eines
geliebten Menschen. Oder auch: ich komme an meine koérperlichen und seelischen
Grenzen. Ich kann nicht mehr und ich will nicht mehr. Beziehungen, Ehe, Familien, Beruf
filhren in Grenzsituationen und Grenzerfahrungen. Existenzielle Beispiele solcher
Grenzsituationen sind fiir Karl Jaspers Kampf, Tod, Zufall, Schuld. Jaspers erkennt Leiden
und Kontingenz nicht als einziges, alle Grenzsituationen einendes Element an, denn da
ist noch mehr: ,Das Gemeinsame ist aber auch, dass sie die Krafte zur Entfaltung bringen,
die mit der Lust des Daseins, des Sinns, des Wachsens einhergehen.“[2]

Scheitern an bestimmten Lebens- und Denkmustern

Die meisten Menschen - so Karl Jaspers in ,,Psychologie der Weltanschauungen“ - leben
in ,Gehausen“[3]. Als solche werden fest gefiigte Gedankengebaude bezeichnet, die
Schutz und Halt im Leben bieten. Diese Gehduse sind unter anderem abhangig von der
jeweiligen Kultur, Religion bzw. Weltanschauung, der Erziehung, dem Charakter und der
psychophysischen Veranlagung des einzelnen - also von seiner Person und Situation. In
der Regel bieten diese Gehduse Schutz, weil sie die eigene Lebensfithrung gegen



Infragestellungen sichern; der Sturm des Lebens scheint dem Betreffenden nichts
anhaben zu konnen. Wahrgenommene Differenzen werden als ,Anbau“ hinzugeftigt. Die
Grenzsituation des Scheiterns fiihrt zu diesem Anfang in individueller Freiheit und
Verantwortung.

Scheitern und Freiheit

Es gibt nicht das Scheitern oder Leid an sich und auch kein neutrales Leid: ,Weil und
insofern sich der Mensch schon immer im voraus zu einer reflexiven Stellungnahme in
urspringlicher Freiheit verstanden, zu sich Stellung genommen hat, ist das Leid ... nie
ein blofd neutrales, personfremdes Vorkommnis, das nur zu beklagen ware, sondern so
oder so verstandenes, beantwortetes Leid, das darin faktisch doch Ausdruck der eigenen
Schuld oder Material des rechtfertigenden Glaubens, Ausdruck der Aneignung der
Erlosung in der Teilhabe an der Passion Christi ist. In dieser immer entschiedenen, aber
verhiillten Doppelmdglichkeit ist das Leid selbst zweideutig.“[4] Scheitern ist meist ein
Gemengelage von Entscheidung und Verhdngnis, von passivem Widerfahrnis und
aktiver Bewaltigung. Leid und Scheitern stehen im Kontext von Sympathie, Apathie oder
Antipathie, von Gleichgiiltigkeit und Verharmlosung, von Hysterie und Aggression, von
Nihilismus, Hoffnung, Hass, Verachtung, Verzweiflung, Verzeihen, Freude am Leben,
Bitterkeit, Funktionalisierung, von Schuld und Vergebung. Man will verstanden werden
oder verstehen, ,ernst genommen werden“, man sucht Zuwendung. Es geht auch um
Recht und Gerechtigkeit. darum Recht zugesprochen zu bekommen, Recht zu haben.
Und: Wer wertet dartiber, ob jemand/ etwas scheitert? Wer hat die Deutehoheit und
Definitionsgewalt? Was fiir die einen hochst traumatisches Scheitern ist, wird von den
anderen als ganz normale Veranderung gesehen, wie z.B. das Auseinandergehen von
Eheleuten. Die Einschitzungen und Erfahrungen von Scheitern sind hochst
ungleichzeitig und plural. Es stehen unversohnbare Lebensentwiirfe nebeneinander. In
existentialistischem Pathos ist Scheitern der Durchbruch in die , eigentliche Existenz,
der Durchbruch zur Freiheit. Bei einem biologistischen Menschenbild gehort Scheitern
immanent ,natiirlich“ zum Menschsein, ohne dass damit etwas Tragisches oder
Dramatisches verbunden ware. Und wenn Gelingen und Erfolg 6konomisch orientiert ist,
dann heif3t Scheitern wieder etwas anderes als wenn einer moralischen Idealen nicht
gerecht wird. Und diese unvereinbaren Lebensentwiirfe ziehen sich nicht nur durch die
Gesellschaft, sondern auch durch Familien und durch die Kirche sowie durch einzelne
,2multiple“ Individuen. ,Wer bin ich und wenn ja, wie viele“, lautet ein Buchtitel von
Richard David Precht.[5]

Siindenbocke

Es ist, wie Rene Girard[6] aufweist, ein in der Religions- und Kulturgeschichte
verbreiteter Ritus, das Bose, die Siinden, die Schuld auf Gegenstinde oder Personen zu
lenken und damit die bedrohende Macht abzuwenden. Ein Beispiel dafiir findet sich in
der Heiligen Schrift, in Lev 16, 21. Am grofden Versdhnungstag des Volkes wird ein
feierliches Opfer dargebracht und in der Mitte dieses Opferrituals steht das Ritual des
Siindenbockes. ,Aaron lege diesem Bock seine beiden Hande fest auf den Kopf, bekenne
liber ihn alle Verschuldigungen der Israeliten und alle Ubertretungen, die sie sich
irgendwie haben zuschulden kommen lassen, er lege sie auf den Kopf des Bockes und
lasse diesen durch einen bereitstehenden Mann in die Wiiste fortschaffen. So soll der



Bock alle ihre Verschuldungen auf sich nehmen und sie in eine abgeschiedene Gegend
tragen. Der Mann soll ihn dann in der Wiiste loslassen.” Dieser Vorgang kann durchaus
positiv verstanden werden, etwa im Sinne der Gottesknechtslieder. Haufiger jedoch ist
die Perversion. Was in Lev 16 als Ritus an einem Tier vollzogen wird, geschieht subtiler
und verderblicher unter Menschen, wenn diese anderen das Ubel aufladen, diese zu
Siindenbdcken machen und von diesen als Opfer den Tod verlangen. Odo Marquard
kennzeichnet fiir die Gegenwart eine neue Bereitschaft, Sindenbdcke zu suchen und
entsprechend zu behandeln: ,Darum kommt es zur grof3en Kultur der Ausreden, zur
Hochkonjunktur der Entschuldigungsarrangements, zu einem exorbitanten
Stiindenbockbedarf, kurzum zur Kunst, es nicht gewesen zu sein, zur Kunst, es andere
sein zu lassen.“[7] Das Bose wird zunehmend reduziert auf vom Einzelnen nicht
verantwortbare Ursachen (die Anderen, die Gesellschaft, die Entfremdung, die Verrater).
Ein Weg fiihrt in die Gesellschaft. Die Gesellschaft sind die jeweils anderen. Diese sind
die Verhinderer, die Blockierer, die Durcheinanderbringer. Oder es wird erklart, dass
das vermeintliche oder ,sogenannte Bose“ nur Auswirkung der gesellschaftlichen
Entfremdung sei; der unmenschliche Zustand der Gesellschaft sei schuld am bésen
Handeln des einzelnen. Das ist ja auch nicht einfach falsch. Ideologisch ist die
Ausschliefdlichkeit dieser Position. In der Erklarung des Bosen aus der repressiven
Struktur der Gesellschaft trifft sich der Marxismus mit Teilen der Psychoanalyse. Nicht
selten haben psychologische Traditionen den Ausweg oder die Ausrede in der
Vergangenheit, in der Pragung durch Vater und Mutter gesucht. Der vor sich selbst
unfahige, zu sich selbst unwillige Mensch wird an seine Kindheit verwiesen. Auch das ist
ja wiederum nicht einfach falsch. Ideologisch waren dabei eine Stindenbockmentalitat
und die Verweigerung der eigenen Freiheit.

Die Holle als endgiiltiges Scheitern[8]

In vielen Schriften des Neuen Testamentes, gerade auch in der Verkiindigung Jesu ist
von der Holle die Rede (Mt 22,1-14: das Gleichnis vom koniglichen Hochzeitsmahl; Mt
25,1-13: das Gleichnis von den zehn Jungfrauen; Mt 25,31-46 das Gleichnis vom
Weltgericht; Mt 18,8f.: Warnung Jesu vor der Hélle). Auch in der Lehrtradition der
Kirche nimmt die Holle einen unangefochtenen Platz ein. Andererseits scheinen diese
Aussagen nur schwer mit dem christlichen Gottesverstandnis vereinbar zu sein. Denn
Gott will doch ausschliefdlich das Heil aller Menschen. Er ist der unbedingt heilende und
rettende Gott, das ist die Botschaft Jesu, die er gerade mit seinem Tod verkiindete, und
die in seiner Auferstehung von Gott selbst bestatigt wurde. So hat die Kirche nie die
Lehre von der ,doppelten Pradestination“ angenommen. Sie hat es stets entschieden
abgelehnt, dass es von Gott her eine ,Vorherbestimmung zur Verdammnis“ geben konne.
Von der Hoélle lasst sich angemessen nur sprechen auf der Folie des dialogischen
Verhiltnisses von Gott und Mensch: der Mensch findet sein Heil nur im Bund mit Gott,
und weil Bund eine personliche Beziehung meint, gilt, dass das Gesch6pf sein Heil nur in
der anerkannten, bejahten und realisierten Beziehung zu Gott findet. Daraus folgt aber,
dass die Verweigerung dieser Beziehung eo ipso Verfehlen des eigenen Heils bedeutet.
Nichts anderes ist die Holle. Man kann also gegen die Holle nicht argumentieren: Gottes
Liebe ist so grofs, dass er auch das Ungerade gerade sein lasst, das Nein des Menschen in
ein Ja verwandelt und sein Sichverschlief3en gegen die Liebe gewaltsam aufbricht. Dann
wiirde sich ja Gottes Heil liber die Menschen hinwegsetzen. Erlosung ware eine Tat
monologischer Allmacht, die sich gegen die Freiheit des Geschopfs durchsetzt. Das aber
ist nicht die Weise, wie die Heilige Schrift von Gott und vom Menschen spricht. Weil das



Heil des Menschen in der personalen Beziehung zu Gott besteht, kann es sich nicht tiber
die Freiheit und Personalitidt des Menschen hinwegsetzen. Sicher ist menschliche
Freiheit bleibend durchwoben von Determinismen verschiedenster Art und Provenienz.
Doch sprechen die Determinismen nicht gegen die Freiheit. Letztlich geht es darum, ob
die Integration der nichtfreien Elemente so gelingt, dass diese auf Glaube, Hoffnung und
Liebe hin eingesetzt werden oder wenigstens dafiir offen sind. - Kann es die Liebe Gottes
ertragen, dass nur einer verloren geht? Gerade um der Liebe willen wird die Freiheit des
Andern nicht tiberrannt und vergewaltigt. Liebe kann nicht nur dort sein, wo sie frei
gewahrt, sondern auch wo sie frei empfangen wird. Kann es endgiiltiges Unheil, kann es
endgliltig abgewiesene Liebe Gottes geben? Meldet sich nicht angesichts dieser
Moglichkeit der Gedanke einer Tragddie, nicht nur fiir den Menschen, sondern fiir Gott
selbst? Der Doppelausgang des Gerichts wiirde nicht nur einen Teil der Menschheit,
sondern auch Gottes Liebe, ihn selbst also, scheitern lassen. Hier ist zunachst einmal zu
sagen, dass entgegen vielen alttestamentlichen und auch einigen neutestamentlichen
(Mt 25) Gerichtsbildern, zwischen Heil und Unheil, Himmel und Hélle keine
,Symmetrie“ herrschen kann. Himmel und Hoélle, Selige und Verdammte, stehen weder
quantitativ noch qualitativ auf einer Ebene. Das Sprechen Jesu von der Hélle hat eine
eindeutig paranetische Funktion. Ausdriicklich lehnt Jesus dagegen ab, der Neugier des
Menschen Informationen tiber einen hoéllischen Zustand nach dem Tod zu geben. Lk
13,23f:,,Sind es nur wenige? ... Miiht euch durch die enge Pforte...“. Solches
pardnetisches Reden von der Hélle aber hat nur Sinn, wenn diese selbst, d.h. das
endgiiltige Verfehlen menschlichen Lebens, real mdglich ist. Diese ,reale

Moglichkeit” (Karl Rahner) eines endgiiltigen Scheiterns menschlicher Existenz diirfte
der unaufgebbare Kern der kirchlichen Lehre von der Hoélle sein. Die erschreckende
Moglichkeit der Holle schliefdt auf der anderen Seite nicht aus, sondern ein, dass wir
hoffen diirfen und sollen, dass keiner in diese duf3erste Moglichkeit gelangt. Ich darf
hoffen, darf vertrauen, darf erwarten, darf es Gott zumuten, dass niemand zur Holle wird.
Ein Abfinden mit der Hoélle der anderen ware egoistisch, bourgeois, kapitalistisch. Wir
miissen alle zusammen retten! Zusammen beim lieben Gott ankommen! Zusammen vor
ihn treten! Wir diirfen nicht die einen ohne die anderen zu ihm kommen. Hoffen heif3t:
niemanden ausschlief3en aus der Solidaritat des von Gott erhofften Heils. Vor allem das
,2aneinander festhalten“ gehort wesentlich zur christlichen Hoffnung.

Scheitern und Transzendenz[9]

Das Selbstsein kann nach Karl Jaspers die Transzendenz dadurch erahnen, dass Chiffren
zu ihm sprechen. Eine bedeutende Chiffre, die unmittelbar zum Menschen spricht, ist
das Sein im Scheitern. Erst im echten Scheitern wird das Sein voll erfahren. Dieses
vollzieht sich im Aufbau einer Welt mit dem Willen zur Dauer, aber mit Wissen und
Wagnis des Untergangs.[10] Auf Grenzsituationen reagiert der Mensch entweder durch
Verschleierung oder durch Verzweiflung und durch Wiederherstellung: Der Mensch
kommt zu sich selbst in der Verwandlung seines Seinsbewusstseins. Aus diesen
Situationen gibt es nur dann eine Befreiung, wenn der Mensch sie annimmt und ganz
bejaht. In der Grenzsituation ist die Erfahrung der Transzendenz maoglich. Dazu ist ein
Sprung erforderlich heraus aus der Verzweiflung und hin zum Selbstsein und zur
Freiheit: ,Der Ursprung in den Grenzsituationen bringt den Grundantrieb, im Scheitern
den Weg zum Sein zu gewinnen.... In den Grenzsituationen zeigt sich entweder das
Nichts, oder es wird fithlbar, was trotz und iber allem verschwindenden Weltsein
eigentlich ist.“ (Karl Jaspers)[11]



Krise als Chance?

Die gegenwartige Krise kann als eine Chance und als Lernort fiir eine grundlegende
Neuorientierung des Lebensstils und der Werte verstanden und gelebt werden. Freilich
lasst sich das nicht einbahnig erzwingen. Denn eine Krise ist wie das Leiden nicht
automatisch in Richtung Wachstum, Reifung und Neuorientierung offen. Nach einer
wirtschaftlichen Krise kommen nicht alle Arbeitslosen in den Arbeitsprozess zuritick,
nicht alle psychisch Erkrankten gesunden, nicht alle Vereinsamten kniipfen neue
Beziehungen. Fiir nicht wenige ist das Ganze eine Uberforderung und ein Scheitern nicht
das Sprungbrett fiir einen Neuanfang.

Krise als Herausforderung und Chance, das meint nicht einfach , positives Denken” in
dem Sinne, dass alles fiir irgendetwas gut ist. Und es geht auch nicht um evolutionaren
Prozess, bei dem die Gesunden und Starken eben durchkommen und die Schwachen
unter die Rader kommen (,Wo gehobelt wird, da fallen Spane"). Es ist wahrzunehmen,
wo Krisen der Nahrboden fiir heim-liche oder offene Verweigerung bzw. Resignation
werden, wo sie ein Lockruf in das Abenteuer des Lebens sind. Tiefes, nicht bewaltigtes
und nicht betrauertes Leid, nicht eingestandene Angst, nicht angenommener Verzicht
konnen verharten und abstumpfen lassen. Sie fithren gar nicht so selten zu Stichten,
Depressionen oder auch zum Ausstieg. Schnelle Antworten und plakative Losungen,
ideologische Projektionen, die Suche nach Siinden-bdcken liberspringen die eigene
Verantwortung.

,Er hinterldsst einen Scherbenhaufen.” - So kann man manchmal tiber einen Menschen
horen, der eine Verantwortung und Aufgabe zuriicklasst und einen Ort verlassen muss.
Seine Entscheidungen, seine Arbeit, seine Weise, mit Menschen umzugehen, haben nicht
aufgebaut, nicht zum Wachstum, zum Fortschritt gefiihrt, sondern zum Chaos. Er hat
bisherige Freunde gegeneinander aufgebracht, Familien gespalten. Beziehungen sind
nachhaltig vergiftet, Feindschaften werden sich vielleicht iiber Generationen hin halten.
Ein in sich zerrissener und gespaltener Mensch treibt einen Spaltpilz liberall dort hinein,
wo er lebt.

,Er hinterldsst einen Schuldenberg®, d.h. er hat auf Kosten anderer gelebt, gewirtschaftet,
spekuliert. Die Last miissen andere tragen. Sie verlieren ihren Arbeitsplatz, ihre
Sicherheit, ihre soziale Rolle und ihre gesellschaftliche Identitat. Nicht alle
Hinterlassenschaften bzw. Erbschaften bergen ein Vermdgen in sich. Manche miissen bei
einem grofden Minus anfangen.

Dann gibt es die Ideologie der verbrannten Erde, die z.B. von den Nazis auf ihrem
Riickzug fatale Wirklichkeit wurde. Hinter ihnen brannten die Stadte und Ortschaften,
sie hinterliefen nur noch Ruinen, die Felder waren verwiistet. Wo sie hintraten, sollte
lange nichts mehr leben. Wo sie nicht herrschen konnten, sollte kein anderes Leben
mehr sein. Wo sie nicht den Boden ausbeuten konnten, sollte nichts mehr blithen und
wachsen. Indirekt gibt es diese Mentalitat auch im Kleinen: Wenn es mir nicht gut geht,
dann darf es anderen auch nicht gut gehen, wenn ich krank bin, dann diirfen andere
nicht gesund sein, wenn ich weine, dann diirfen andere nicht lachen, wenn ich das Leben
zum Wegwerfen finde, dann muss ich es auch anderen vermiesen, wenn wir entwurzelt
sind, dann dirfen auch andere keine Heimat mehr bekommen, wenn ich sterbe, dann
miissen moglichst viele mit mir in den Tod gehen.

Es bliiht hinter ihm her. - So lautet ein Wort von Hilde Domin. Im Johannesevangelium
haben wir gehort: Frieden hinterlasse ich euch, meinen Frieden gebe ich euch. In Jesu
Gefolge, in seiner Hinterlassenschaft, in seiner seine Erbschaft ist Friede, weil er das
Karussell der Gewalt, der Aggression, der Verachtung und des Krieges unterbrochen und
Entfeindung und Versohnungsbereitschaft gelebt hat. Es bliiht hinter Jesus her, weil er



einen Raum der Dankbarkeit hinterladsst, nicht eine Atmosphare des Neides, des
Ressentiments, des Zu-kurz-gekommen-Seins. Es bliiht hinter Jesus, weil er nicht
Zynismus oder Verachtung ausstrahlte, sondern Ehrfurcht vor der Wiirde gerade auch
der anderen und Fremden. Es bliiht hinter ihm her, weil nicht der Totenkopf sein
Zeichen, sein Testament war, sondern die Hoffnung auf Leben und Auferstehung fiir alle.

[1] Vgl. Gotthard Fuchs / Jiirgen Werbick, Scheitern und Glauben. Vom christlichen
Umgang mit Niederlagen, Freiburgi. B. 1991.

[2] Karl Jaspers, Psychologie der Weltanschauungen (1919) Miinchen 1994, 256f,;
Anette Fintz, Die Kunst der Beratung. Die Bedeutung von Jaspers’ Philosophie in Sinn-
orientierter Beratung, Konstanz 2002 (Online-Publikation).

[3] Vgl. Martin Bubers Begriff der Hauslosigkeit in: Martin Buber, Das Problem des
Menschen, Heidelberg 1982.

[4] Karl Rahner, Schuld und Schuldvergebung als Grenzgebiet zwischen Theologie und
Psychotherapie, in: Schriften zur Theologie II, 279-297, hier 293.

[5] Miinchen 162007.

[6]Rene Girard, Der Siindenbock, Ziirich 1988.

[7] Odo Marquard, Schwierigkeiten mit der Geschichtsphilosophie, Frankfurt 1973, 76.
[8] Vgl. dazu Gisbert Greshake (Hg.), Ungewisses Jenseits? Himmel, Holle, Fegefeuer,
Diisseldorf 1986; Medard Kehl, Eschatologie, Wiirzburg 1986.

[9] Karl Jaspers, Arzt und Patient, in: ders., Der Arzt im technischen Zeitalter. Technik
und Medizin. Arzt und Patient. Kritik der Psychotherapie, Miinchen/Ziirich 1986. Karl
Jaspers, Philosophie. Bd. I: Philosophische Weltorientierung; Bd. II: Existenzerhellung;
Bd. III: Metaphysik (1932), Miinchen/Ziirich 1973. Karl Jaspers, Psychologie der
Weltanschauungen (1919), Miinchen 1994.

[10] Hans Joachim Storig, Kleine Weltgeschichte der Philosophie, Frankfurt a. M. 1996,
605.

[11] Karl Jaspers, Einflihrung in die Philosophie. Zwolf Radiovortrage, Ziirich 1950, 20.



