
Scheitern	
  und	
  Glauben	
  
	
  
Vortrag	
  von	
  Bischof	
  Manfred	
  Scheuer	
  beim	
  „Dies	
  Academicus“	
  am	
  25.	
  April	
  2013	
  an	
  der	
  
Theologischen	
  Fakultät	
  der	
  Universität	
  Innsbruck	
  	
  
	
  
	
  
Scheitern	
  ist	
  nicht	
  gleich	
  Scheitern[1]	
  
	
  	
  
„Ich	
  kann	
  nicht	
  mehr!“	
  „Ich	
  will	
  nicht	
  mehr!“	
  „Alles	
  liegt	
  in	
  Scherben!“	
  „Mein	
  Leben	
  ist	
  
ein	
  Trümmerhaufen!“	
  Das	
  sind	
  Metaphern,	
  die	
  für	
  eine	
  gescheiterte	
  Situation	
  stehen.	
  
Das	
  Leben	
  wird	
  in	
  seiner	
  Fragilität	
  und	
  Zerbrochenheit	
  erlebt,	
  die	
  Fragmente	
  lassen	
  sich	
  
nicht	
  mehr	
  zum	
  alten	
  Muster	
  zusammenfügen	
  und	
  so	
  verliert	
  die	
  Lebens-­‐	
  und	
  
Gedankenführung	
  ihre	
  gewohnte	
  Sicherheit.	
  Mögliche	
  Elemente	
  des	
  Scheiterns:	
  
Erschütterung;	
  ein	
  tief	
  greifendes	
  Gefühl	
  der	
  Aussichtslosigkeit,	
  das	
  sich	
  in	
  der	
  Regel	
  
lähmend	
  auswirkt;	
  das	
  Gefühl	
  der	
  Ohnmacht;	
  egal	
  wie	
  die	
  Angelegenheit	
  gedreht	
  oder	
  
gewendet	
  wird:	
  es	
  gibt	
  keine	
  echte	
  Lösung.	
  Orientierungslosigkeit	
  hinsichtlich	
  
Lebensführung	
  und	
  Zeitgefühl:	
  Angst	
  vor	
  der	
  Zukunft;	
  Trauer	
  über	
  das	
  Verlorene	
  in	
  der	
  
Vergangenheit;	
  Wut	
  über	
  die	
  Situation	
  der	
  Gegenwart.	
  
Das	
  Leben	
  mutet	
  uns	
  dunkle	
  Phasen	
  und	
  Nächte,	
  Leiden,	
  Einsamkeit,	
  Depressionen,	
  
Unverstandensein,	
  alltäglichen	
  Schmerzen,	
  das	
  Zerbrechen	
  von	
  Lebensentwürfen	
  und	
  
Plänen,	
  die	
  Gleichgültigkeit	
  und	
  Verachtung,	
  das	
  Gefühl,	
  nicht	
  gebraucht	
  und	
  so	
  
überflüssig	
  zu	
  sein,	
  das	
  Umsonst	
  aller	
  Mühe	
  und	
  allen	
  Einsatzes,	
  die	
  Vergeblichkeit	
  ohne	
  
spürbaren	
  Trost	
  und	
  auch	
  die	
  Erfahrung	
  des	
  Sterbens	
  und	
  sogar	
  der	
  Gottverlassenheit	
  
zu.	
  Nicht	
  selten	
  werden	
  solche	
  Erfahrungen	
  zum	
  Nährboden	
  von	
  Rachegelüsten	
  und	
  
Revanchedenken,	
  von	
  Hass,	
  Aggression	
  oder	
  Resignation.	
  Leid	
  wird	
  für	
  manche	
  zum	
  
Haltegriff	
  der	
  Verweigerung,	
  zum	
  Amboss	
  des	
  Atheismus,	
  zum	
  Grund	
  sich	
  
herauszuhalten.	
  Es	
  gibt	
  auch	
  die	
  Flucht	
  in	
  die	
  Sucht,	
  in	
  die	
  Oberflächlichkeit	
  und	
  auch	
  
Abstumpfung	
  und	
  Fühllosigkeit.	
  Und	
  dann	
  gibt	
  es	
  gar	
  nicht	
  so	
  wenig	
  Wehleidigkeit,	
  das	
  
Verliebtsein	
  in	
  die	
  eigene	
  Traurigkeit,	
  das	
  lähmende	
  Ressentiment,	
  der	
  „vittimismo“,	
  das	
  
Zelebrieren	
  des	
  eigenen	
  Opferstatus.	
  
Jeder	
  wird	
  im	
  Verlaufe	
  seines	
  Lebens	
  in	
  Grenzsituationen	
  den	
  Scheideweg	
  des	
  Lebens	
  
und	
  des	
  Todes	
  erfahren	
  haben.	
  Eine	
  schwere	
  Erkrankung,	
  ein	
  Unfall,	
  der	
  Tod	
  eines	
  
geliebten	
  Menschen.	
  Oder	
  auch:	
  ich	
  komme	
  an	
  meine	
  körperlichen	
  und	
  seelischen	
  
Grenzen.	
  Ich	
  kann	
  nicht	
  mehr	
  und	
  ich	
  will	
  nicht	
  mehr.	
  Beziehungen,	
  Ehe,	
  Familien,	
  Beruf	
  
führen	
  in	
  Grenzsituationen	
  und	
  Grenzerfahrungen.	
  Existenzielle	
  Beispiele	
  solcher	
  
Grenzsituationen	
  sind	
  für	
  Karl	
  Jaspers	
  Kampf,	
  Tod,	
  Zufall,	
  Schuld.	
  Jaspers	
  erkennt	
  Leiden	
  
und	
  Kontingenz	
  nicht	
  als	
  einziges,	
  alle	
  Grenzsituationen	
  einendes	
  Element	
  an,	
  denn	
  da	
  
ist	
  noch	
  mehr:	
  „Das	
  Gemeinsame	
  ist	
  aber	
  auch,	
  dass	
  sie	
  die	
  Kräfte	
  zur	
  Entfaltung	
  bringen,	
  
die	
  mit	
  der	
  Lust	
  des	
  Daseins,	
  des	
  Sinns,	
  des	
  Wachsens	
  einhergehen.“[2]	
  
	
  	
  
	
  	
  
Scheitern	
  an	
  bestimmten	
  Lebens-­	
  und	
  Denkmustern	
  
	
  	
  
Die	
  meisten	
  Menschen	
  –	
  so	
  Karl	
  Jaspers	
  in	
  „Psychologie	
  der	
  Weltanschauungen“	
  –	
  leben	
  
in	
  „Gehäusen“[3].	
  Als	
  solche	
  werden	
  fest	
  gefügte	
  Gedankengebäude	
  bezeichnet,	
  die	
  
Schutz	
  und	
  Halt	
  im	
  Leben	
  bieten.	
  Diese	
  Gehäuse	
  sind	
  unter	
  anderem	
  abhängig	
  von	
  der	
  
jeweiligen	
  Kultur,	
  Religion	
  bzw.	
  Weltanschauung,	
  der	
  Erziehung,	
  dem	
  Charakter	
  und	
  der	
  
psychophysischen	
  Veranlagung	
  des	
  einzelnen	
  –	
  also	
  von	
  seiner	
  Person	
  und	
  Situation.	
  In	
  
der	
  Regel	
  bieten	
  diese	
  Gehäuse	
  Schutz,	
  weil	
  sie	
  die	
  eigene	
  Lebensführung	
  gegen	
  



Infragestellungen	
  sichern;	
  der	
  Sturm	
  des	
  Lebens	
  scheint	
  dem	
  Betreffenden	
  nichts	
  
anhaben	
  zu	
  können.	
  Wahrgenommene	
  Differenzen	
  werden	
  als	
  „Anbau“	
  hinzugefügt.	
  Die	
  
Grenzsituation	
  des	
  Scheiterns	
  führt	
  zu	
  diesem	
  Anfang	
  in	
  individueller	
  Freiheit	
  und	
  
Verantwortung.	
  
	
  	
  
	
  	
  
Scheitern	
  und	
  Freiheit	
  
	
  	
  
Es	
  gibt	
  nicht	
  das	
  Scheitern	
  oder	
  Leid	
  an	
  sich	
  und	
  auch	
  kein	
  neutrales	
  Leid:	
  „Weil	
  und	
  
insofern	
  sich	
  der	
  Mensch	
  schon	
  immer	
  im	
  voraus	
  zu	
  einer	
  reflexiven	
  Stellungnahme	
  in	
  
ursprünglicher	
  Freiheit	
  verstanden,	
  zu	
  sich	
  Stellung	
  genommen	
  hat,	
  ist	
  das	
  Leid	
  ...	
  nie	
  
ein	
  bloß	
  neutrales,	
  personfremdes	
  Vorkommnis,	
  das	
  nur	
  zu	
  beklagen	
  wäre,	
  sondern	
  so	
  
oder	
  so	
  verstandenes,	
  beantwortetes	
  Leid,	
  das	
  darin	
  faktisch	
  doch	
  Ausdruck	
  der	
  eigenen	
  
Schuld	
  oder	
  Material	
  des	
  rechtfertigenden	
  Glaubens,	
  Ausdruck	
  der	
  Aneignung	
  der	
  
Erlösung	
  in	
  der	
  Teilhabe	
  an	
  der	
  Passion	
  Christi	
  ist.	
  In	
  dieser	
  immer	
  entschiedenen,	
  aber	
  
verhüllten	
  Doppelmöglichkeit	
  ist	
  das	
  Leid	
  selbst	
  zweideutig.“[4]	
  Scheitern	
  ist	
  meist	
  ein	
  
Gemengelage	
  von	
  Entscheidung	
  und	
  Verhängnis,	
  von	
  passivem	
  Widerfahrnis	
  und	
  
aktiver	
  Bewältigung.	
  Leid	
  und	
  Scheitern	
  stehen	
  im	
  Kontext	
  von	
  Sympathie,	
  Apathie	
  oder	
  
Antipathie,	
  von	
  Gleichgültigkeit	
  und	
  Verharmlosung,	
  von	
  Hysterie	
  und	
  Aggression,	
  von	
  
Nihilismus,	
  Hoffnung,	
  Hass,	
  Verachtung,	
  Verzweiflung,	
  Verzeihen,	
  Freude	
  am	
  Leben,	
  
Bitterkeit,	
  Funktionalisierung,	
  von	
  Schuld	
  und	
  Vergebung.	
  Man	
  will	
  verstanden	
  werden	
  
oder	
  verstehen,	
  „ernst	
  genommen	
  werden“,	
  man	
  sucht	
  Zuwendung.	
  Es	
  geht	
  auch	
  um	
  
Recht	
  und	
  Gerechtigkeit.	
  darum	
  Recht	
  zugesprochen	
  zu	
  bekommen,	
  Recht	
  zu	
  haben.	
  
Und:	
  Wer	
  wertet	
  darüber,	
  ob	
  jemand/	
  etwas	
  scheitert?	
  Wer	
  hat	
  die	
  Deutehoheit	
  und	
  
Definitionsgewalt?	
  Was	
  für	
  die	
  einen	
  höchst	
  traumatisches	
  Scheitern	
  ist,	
  wird	
  von	
  den	
  
anderen	
  als	
  ganz	
  normale	
  Veränderung	
  gesehen,	
  wie	
  z.B.	
  das	
  Auseinandergehen	
  von	
  
Eheleuten.	
  Die	
  Einschätzungen	
  und	
  Erfahrungen	
  von	
  Scheitern	
  sind	
  höchst	
  
ungleichzeitig	
  und	
  plural.	
  Es	
  stehen	
  unversöhnbare	
  Lebensentwürfe	
  nebeneinander.	
  In	
  
existentialistischem	
  Pathos	
  ist	
  Scheitern	
  der	
  Durchbruch	
  in	
  die	
  „eigentliche“	
  Existenz,	
  
der	
  Durchbruch	
  zur	
  Freiheit.	
  Bei	
  einem	
  biologistischen	
  Menschenbild	
  gehört	
  Scheitern	
  
immanent	
  „natürlich“	
  zum	
  Menschsein,	
  ohne	
  dass	
  damit	
  etwas	
  Tragisches	
  oder	
  
Dramatisches	
  verbunden	
  wäre.	
  Und	
  wenn	
  Gelingen	
  und	
  Erfolg	
  ökonomisch	
  orientiert	
  ist,	
  
dann	
  heißt	
  Scheitern	
  wieder	
  etwas	
  anderes	
  als	
  wenn	
  einer	
  moralischen	
  Idealen	
  nicht	
  
gerecht	
  wird.	
  Und	
  diese	
  unvereinbaren	
  Lebensentwürfe	
  ziehen	
  sich	
  nicht	
  nur	
  durch	
  die	
  
Gesellschaft,	
  sondern	
  auch	
  durch	
  Familien	
  und	
  durch	
  die	
  Kirche	
  sowie	
  durch	
  einzelne	
  
„multiple“	
  Individuen.	
  „Wer	
  bin	
  ich	
  und	
  wenn	
  ja,	
  wie	
  viele“,	
  lautet	
  ein	
  Buchtitel	
  von	
  
Richard	
  David	
  Precht.[5]	
  
	
  	
  
	
  	
  
Sündenböcke	
  
	
  	
  
Es	
  ist,	
  wie	
  Rene	
  Girard[6]	
  aufweist,	
  ein	
  in	
  der	
  Religions-­‐	
  und	
  Kulturgeschichte	
  
verbreiteter	
  Ritus,	
  das	
  Böse,	
  die	
  Sünden,	
  die	
  Schuld	
  auf	
  Gegenstände	
  oder	
  Personen	
  zu	
  
lenken	
  und	
  damit	
  die	
  bedrohende	
  Macht	
  abzuwenden.	
  Ein	
  Beispiel	
  dafür	
  findet	
  sich	
  in	
  
der	
  Heiligen	
  Schrift,	
  in	
  Lev	
  16,	
  21.	
  Am	
  großen	
  Versöhnungstag	
  des	
  Volkes	
  wird	
  ein	
  
feierliches	
  Opfer	
  dargebracht	
  und	
  in	
  der	
  Mitte	
  dieses	
  Opferrituals	
  steht	
  das	
  Ritual	
  des	
  
Sündenbockes.	
  „Aaron	
  lege	
  diesem	
  Bock	
  seine	
  beiden	
  Hände	
  fest	
  auf	
  den	
  Kopf,	
  bekenne	
  
über	
  ihn	
  alle	
  Verschuldigungen	
  der	
  Israeliten	
  und	
  alle	
  Übertretungen,	
  die	
  sie	
  sich	
  
irgendwie	
  haben	
  zuschulden	
  kommen	
  lassen,	
  er	
  lege	
  sie	
  auf	
  den	
  Kopf	
  des	
  Bockes	
  und	
  
lasse	
  diesen	
  durch	
  einen	
  bereitstehenden	
  Mann	
  in	
  die	
  Wüste	
  fortschaffen.	
  So	
  soll	
  der	
  



Bock	
  alle	
  ihre	
  Verschuldungen	
  auf	
  sich	
  nehmen	
  und	
  sie	
  in	
  eine	
  abgeschiedene	
  Gegend	
  
tragen.	
  Der	
  Mann	
  soll	
  ihn	
  dann	
  in	
  der	
  Wüste	
  loslassen.“	
  Dieser	
  Vorgang	
  kann	
  durchaus	
  
positiv	
  verstanden	
  werden,	
  etwa	
  im	
  Sinne	
  der	
  Gottesknechtslieder.	
  Häufiger	
  jedoch	
  ist	
  
die	
  Perversion.	
  Was	
  in	
  Lev	
  16	
  als	
  Ritus	
  an	
  einem	
  Tier	
  vollzogen	
  wird,	
  geschieht	
  subtiler	
  
und	
  verderblicher	
  unter	
  Menschen,	
  wenn	
  diese	
  anderen	
  das	
  Übel	
  aufladen,	
  diese	
  zu	
  
Sündenböcken	
  machen	
  und	
  von	
  diesen	
  als	
  Opfer	
  den	
  Tod	
  verlangen.	
  Odo	
  Marquard	
  
kennzeichnet	
  für	
  die	
  Gegenwart	
  eine	
  neue	
  Bereitschaft,	
  Sündenböcke	
  zu	
  suchen	
  und	
  
entsprechend	
  zu	
  behandeln:	
  „Darum	
  kommt	
  es	
  zur	
  großen	
  Kultur	
  der	
  Ausreden,	
  zur	
  
Hochkonjunktur	
  der	
  Entschuldigungsarrangements,	
  zu	
  einem	
  exorbitanten	
  
Sündenbockbedarf,	
  kurzum	
  zur	
  Kunst,	
  es	
  nicht	
  gewesen	
  zu	
  sein,	
  zur	
  Kunst,	
  es	
  andere	
  
sein	
  zu	
  lassen.“[7]	
  Das	
  Böse	
  wird	
  zunehmend	
  reduziert	
  auf	
  vom	
  Einzelnen	
  nicht	
  
verantwortbare	
  Ursachen	
  (die	
  Anderen,	
  die	
  Gesellschaft,	
  die	
  Entfremdung,	
  die	
  Verräter).	
  
Ein	
  Weg	
  führt	
  in	
  die	
  Gesellschaft.	
  Die	
  Gesellschaft	
  sind	
  die	
  jeweils	
  anderen.	
  Diese	
  sind	
  
die	
  Verhinderer,	
  die	
  Blockierer,	
  die	
  Durcheinanderbringer.	
  Oder	
  es	
  wird	
  erklärt,	
  dass	
  
das	
  vermeintliche	
  oder	
  „sogenannte	
  Böse“	
  nur	
  Auswirkung	
  der	
  gesellschaftlichen	
  
Entfremdung	
  sei;	
  der	
  unmenschliche	
  Zustand	
  der	
  Gesellschaft	
  sei	
  schuld	
  am	
  bösen	
  
Handeln	
  des	
  einzelnen.	
  Das	
  ist	
  ja	
  auch	
  nicht	
  einfach	
  falsch.	
  Ideologisch	
  ist	
  die	
  
Ausschließlichkeit	
  dieser	
  Position.	
  In	
  der	
  Erklärung	
  des	
  Bösen	
  aus	
  der	
  repressiven	
  
Struktur	
  der	
  Gesellschaft	
  trifft	
  sich	
  der	
  Marxismus	
  mit	
  Teilen	
  der	
  Psychoanalyse.	
  Nicht	
  
selten	
  haben	
  psychologische	
  Traditionen	
  den	
  Ausweg	
  oder	
  die	
  Ausrede	
  in	
  der	
  
Vergangenheit,	
  in	
  der	
  Prägung	
  durch	
  Vater	
  und	
  Mutter	
  gesucht.	
  Der	
  vor	
  sich	
  selbst	
  
unfähige,	
  zu	
  sich	
  selbst	
  unwillige	
  Mensch	
  wird	
  an	
  seine	
  Kindheit	
  verwiesen.	
  Auch	
  das	
  ist	
  
ja	
  wiederum	
  nicht	
  einfach	
  falsch.	
  Ideologisch	
  wären	
  dabei	
  eine	
  Sündenbockmentalität	
  
und	
  die	
  Verweigerung	
  der	
  eigenen	
  Freiheit.	
  
	
  	
  
	
  	
  
Die	
  Hölle	
  als	
  endgültiges	
  Scheitern[8]	
  
	
  	
  
In	
  vielen	
  Schriften	
  des	
  Neuen	
  Testamentes,	
  gerade	
  auch	
  in	
  der	
  Verkündigung	
  Jesu	
  ist	
  
von	
  der	
  Hölle	
  die	
  Rede	
  (Mt	
  22,1-­‐14:	
  das	
  Gleichnis	
  vom	
  königlichen	
  Hochzeitsmahl;	
  Mt	
  
25,1-­‐13:	
  das	
  Gleichnis	
  von	
  den	
  zehn	
  Jungfrauen;	
  Mt	
  25,31-­‐46	
  das	
  Gleichnis	
  vom	
  
Weltgericht;	
  Mt	
  18,8f.:	
  Warnung	
  Jesu	
  vor	
  der	
  Hölle).	
  Auch	
  in	
  der	
  Lehrtradition	
  der	
  
Kirche	
  nimmt	
  die	
  Hölle	
  einen	
  unangefochtenen	
  Platz	
  ein.	
  Andererseits	
  scheinen	
  diese	
  
Aussagen	
  nur	
  schwer	
  mit	
  dem	
  christlichen	
  Gottesverständnis	
  vereinbar	
  zu	
  sein.	
  Denn	
  
Gott	
  will	
  doch	
  ausschließlich	
  das	
  Heil	
  aller	
  Menschen.	
  Er	
  ist	
  der	
  unbedingt	
  heilende	
  und	
  
rettende	
  Gott,	
  das	
  ist	
  die	
  Botschaft	
  Jesu,	
  die	
  er	
  gerade	
  mit	
  seinem	
  Tod	
  verkündete,	
  und	
  
die	
  in	
  seiner	
  Auferstehung	
  von	
  Gott	
  selbst	
  bestätigt	
  wurde.	
  So	
  hat	
  die	
  Kirche	
  nie	
  die	
  
Lehre	
  von	
  der	
  „doppelten	
  Prädestination“	
  angenommen.	
  Sie	
  hat	
  es	
  stets	
  entschieden	
  
abgelehnt,	
  dass	
  es	
  von	
  Gott	
  her	
  eine	
  „Vorherbestimmung	
  zur	
  Verdammnis“	
  geben	
  könne.	
  
Von	
  der	
  Hölle	
  lässt	
  sich	
  angemessen	
  nur	
  sprechen	
  auf	
  der	
  Folie	
  des	
  dialogischen	
  
Verhältnisses	
  von	
  Gott	
  und	
  Mensch:	
  der	
  Mensch	
  findet	
  sein	
  Heil	
  nur	
  im	
  Bund	
  mit	
  Gott,	
  
und	
  weil	
  Bund	
  eine	
  persönliche	
  Beziehung	
  meint,	
  gilt,	
  dass	
  das	
  Geschöpf	
  sein	
  Heil	
  nur	
  in	
  
der	
  anerkannten,	
  bejahten	
  und	
  realisierten	
  Beziehung	
  zu	
  Gott	
  findet.	
  Daraus	
  folgt	
  aber,	
  
dass	
  die	
  Verweigerung	
  dieser	
  Beziehung	
  eo	
  ipso	
  Verfehlen	
  des	
  eigenen	
  Heils	
  bedeutet.	
  
Nichts	
  anderes	
  ist	
  die	
  Hölle.	
  Man	
  kann	
  also	
  gegen	
  die	
  Hölle	
  nicht	
  argumentieren:	
  Gottes	
  
Liebe	
  ist	
  so	
  groß,	
  dass	
  er	
  auch	
  das	
  Ungerade	
  gerade	
  sein	
  lässt,	
  das	
  Nein	
  des	
  Menschen	
  in	
  
ein	
  Ja	
  verwandelt	
  und	
  sein	
  Sichverschließen	
  gegen	
  die	
  Liebe	
  gewaltsam	
  aufbricht.	
  Dann	
  
würde	
  sich	
  ja	
  Gottes	
  Heil	
  über	
  die	
  Menschen	
  hinwegsetzen.	
  Erlösung	
  wäre	
  eine	
  Tat	
  
monologischer	
  Allmacht,	
  die	
  sich	
  gegen	
  die	
  Freiheit	
  des	
  Geschöpfs	
  durchsetzt.	
  Das	
  aber	
  
ist	
  nicht	
  die	
  Weise,	
  wie	
  die	
  Heilige	
  Schrift	
  von	
  Gott	
  und	
  vom	
  Menschen	
  spricht.	
  Weil	
  das	
  



Heil	
  des	
  Menschen	
  in	
  der	
  personalen	
  Beziehung	
  zu	
  Gott	
  besteht,	
  kann	
  es	
  sich	
  nicht	
  über	
  
die	
  Freiheit	
  und	
  Personalität	
  des	
  Menschen	
  hinwegsetzen.	
  Sicher	
  ist	
  menschliche	
  
Freiheit	
  bleibend	
  durchwoben	
  von	
  Determinismen	
  verschiedenster	
  Art	
  und	
  Provenienz.	
  
Doch	
  sprechen	
  die	
  Determinismen	
  nicht	
  gegen	
  die	
  Freiheit.	
  Letztlich	
  geht	
  es	
  darum,	
  ob	
  
die	
  Integration	
  der	
  nichtfreien	
  Elemente	
  so	
  gelingt,	
  dass	
  diese	
  auf	
  Glaube,	
  Hoffnung	
  und	
  
Liebe	
  hin	
  eingesetzt	
  werden	
  oder	
  wenigstens	
  dafür	
  offen	
  sind.	
  -­‐	
  Kann	
  es	
  die	
  Liebe	
  Gottes	
  
ertragen,	
  dass	
  nur	
  einer	
  verloren	
  geht?	
  Gerade	
  um	
  der	
  Liebe	
  willen	
  wird	
  die	
  Freiheit	
  des	
  
Andern	
  nicht	
  überrannt	
  und	
  vergewaltigt.	
  Liebe	
  kann	
  nicht	
  nur	
  dort	
  sein,	
  wo	
  sie	
  frei	
  
gewährt,	
  sondern	
  auch	
  wo	
  sie	
  frei	
  empfangen	
  wird.	
  Kann	
  es	
  endgültiges	
  Unheil,	
  kann	
  es	
  
endgültig	
  abgewiesene	
  Liebe	
  Gottes	
  geben?	
  Meldet	
  sich	
  nicht	
  angesichts	
  dieser	
  
Möglichkeit	
  der	
  Gedanke	
  einer	
  Tragödie,	
  nicht	
  nur	
  für	
  den	
  Menschen,	
  sondern	
  für	
  Gott	
  
selbst?	
  Der	
  Doppelausgang	
  des	
  Gerichts	
  würde	
  nicht	
  nur	
  einen	
  Teil	
  der	
  Menschheit,	
  
sondern	
  auch	
  Gottes	
  Liebe,	
  ihn	
  selbst	
  also,	
  scheitern	
  lassen.	
  Hier	
  ist	
  zunächst	
  einmal	
  zu	
  
sagen,	
  dass	
  entgegen	
  vielen	
  alttestamentlichen	
  und	
  auch	
  einigen	
  neutestamentlichen	
  
(Mt	
  25)	
  Gerichtsbildern,	
  zwischen	
  Heil	
  und	
  Unheil,	
  Himmel	
  und	
  Hölle	
  keine	
  
„Symmetrie“	
  herrschen	
  kann.	
  Himmel	
  und	
  Hölle,	
  Selige	
  und	
  Verdammte,	
  stehen	
  weder	
  
quantitativ	
  noch	
  qualitativ	
  auf	
  einer	
  Ebene.	
  Das	
  Sprechen	
  Jesu	
  von	
  der	
  Hölle	
  hat	
  eine	
  
eindeutig	
  paränetische	
  Funktion.	
  Ausdrücklich	
  lehnt	
  Jesus	
  dagegen	
  ab,	
  der	
  Neugier	
  des	
  
Menschen	
  Informationen	
  über	
  einen	
  höllischen	
  Zustand	
  nach	
  dem	
  Tod	
  zu	
  geben.	
  Lk	
  
13,23f:	
  „Sind	
  es	
  nur	
  wenige?	
  ...	
  Müht	
  euch	
  durch	
  die	
  enge	
  Pforte...“.	
  Solches	
  
paränetisches	
  Reden	
  von	
  der	
  Hölle	
  aber	
  hat	
  nur	
  Sinn,	
  wenn	
  diese	
  selbst,	
  d.h.	
  das	
  
endgültige	
  Verfehlen	
  menschlichen	
  Lebens,	
  real	
  möglich	
  ist.	
  Diese	
  „reale	
  
Möglichkeit“	
  (Karl	
  Rahner)	
  eines	
  endgültigen	
  Scheiterns	
  menschlicher	
  Existenz	
  dürfte	
  
der	
  unaufgebbare	
  Kern	
  der	
  kirchlichen	
  Lehre	
  von	
  der	
  Hölle	
  sein.	
  Die	
  erschreckende	
  
Möglichkeit	
  der	
  Hölle	
  schließt	
  auf	
  der	
  anderen	
  Seite	
  nicht	
  aus,	
  sondern	
  ein,	
  dass	
  wir	
  
hoffen	
  dürfen	
  und	
  sollen,	
  dass	
  keiner	
  in	
  diese	
  äußerste	
  Möglichkeit	
  gelangt.	
  Ich	
  darf	
  
hoffen,	
  darf	
  vertrauen,	
  darf	
  erwarten,	
  darf	
  es	
  Gott	
  zumuten,	
  dass	
  niemand	
  zur	
  Hölle	
  wird.	
  
Ein	
  Abfinden	
  mit	
  der	
  Hölle	
  der	
  anderen	
  wäre	
  egoistisch,	
  bourgeois,	
  kapitalistisch.	
  Wir	
  
müssen	
  alle	
  zusammen	
  retten!	
  Zusammen	
  beim	
  lieben	
  Gott	
  ankommen!	
  Zusammen	
  vor	
  
ihn	
  treten!	
  Wir	
  dürfen	
  nicht	
  die	
  einen	
  ohne	
  die	
  anderen	
  zu	
  ihm	
  kommen.	
  Hoffen	
  heißt:	
  
niemanden	
  ausschließen	
  aus	
  der	
  Solidarität	
  des	
  von	
  Gott	
  erhofften	
  Heils.	
  Vor	
  allem	
  das	
  
„aneinander	
  festhalten“	
  gehört	
  wesentlich	
  zur	
  christlichen	
  Hoffnung.	
  
	
  	
  
Scheitern	
  und	
  Transzendenz[9]	
  
	
  	
  
Das	
  Selbstsein	
  kann	
  nach	
  Karl	
  Jaspers	
  die	
  Transzendenz	
  dadurch	
  erahnen,	
  dass	
  Chiffren	
  
zu	
  ihm	
  sprechen.	
  Eine	
  bedeutende	
  Chiffre,	
  die	
  unmittelbar	
  zum	
  Menschen	
  spricht,	
  ist	
  
das	
  Sein	
  im	
  Scheitern.	
  Erst	
  im	
  echten	
  Scheitern	
  wird	
  das	
  Sein	
  voll	
  erfahren.	
  Dieses	
  
vollzieht	
  sich	
  im	
  Aufbau	
  einer	
  Welt	
  mit	
  dem	
  Willen	
  zur	
  Dauer,	
  aber	
  mit	
  Wissen	
  und	
  
Wagnis	
  des	
  Untergangs.[10]	
  Auf	
  Grenzsituationen	
  reagiert	
  der	
  Mensch	
  entweder	
  durch	
  
Verschleierung	
  oder	
  durch	
  Verzweiflung	
  und	
  durch	
  Wiederherstellung:	
  Der	
  Mensch	
  
kommt	
  zu	
  sich	
  selbst	
  in	
  der	
  Verwandlung	
  seines	
  Seinsbewusstseins.	
  Aus	
  diesen	
  
Situationen	
  gibt	
  es	
  nur	
  dann	
  eine	
  Befreiung,	
  wenn	
  der	
  Mensch	
  sie	
  annimmt	
  und	
  ganz	
  
bejaht.	
  In	
  der	
  Grenzsituation	
  ist	
  die	
  Erfahrung	
  der	
  Transzendenz	
  möglich.	
  Dazu	
  ist	
  ein	
  
Sprung	
  erforderlich	
  heraus	
  aus	
  der	
  Verzweiflung	
  und	
  hin	
  zum	
  Selbstsein	
  und	
  zur	
  
Freiheit:	
  „Der	
  Ursprung	
  in	
  den	
  Grenzsituationen	
  bringt	
  den	
  Grundantrieb,	
  im	
  Scheitern	
  
den	
  Weg	
  zum	
  Sein	
  zu	
  gewinnen....	
  In	
  den	
  Grenzsituationen	
  zeigt	
  sich	
  entweder	
  das	
  
Nichts,	
  oder	
  es	
  wird	
  fühlbar,	
  was	
  trotz	
  und	
  über	
  allem	
  verschwindenden	
  Weltsein	
  
eigentlich	
  ist.“	
  (Karl	
  Jaspers)[11]	
  
	
  	
  



Krise	
  als	
  Chance?	
  
	
  	
  
Die	
  gegenwärtige	
  Krise	
  kann	
  als	
  eine	
  Chance	
  und	
  als	
  Lernort	
  für	
  eine	
  grundlegende	
  
Neuorientierung	
  des	
  Lebensstils	
  und	
  der	
  Werte	
  verstanden	
  und	
  gelebt	
  werden.	
  Freilich	
  
lässt	
  sich	
  das	
  nicht	
  einbahnig	
  erzwingen.	
  Denn	
  eine	
  Krise	
  ist	
  wie	
  das	
  Leiden	
  nicht	
  
automatisch	
  in	
  Richtung	
  Wachstum,	
  Reifung	
  und	
  Neuorientierung	
  offen.	
  Nach	
  einer	
  
wirtschaftlichen	
  Krise	
  kommen	
  nicht	
  alle	
  Arbeitslosen	
  in	
  den	
  Arbeitsprozess	
  zurück,	
  
nicht	
  alle	
  psychisch	
  Erkrankten	
  gesunden,	
  nicht	
  alle	
  Vereinsamten	
  knüpfen	
  neue	
  
Beziehungen.	
  Für	
  nicht	
  wenige	
  ist	
  das	
  Ganze	
  eine	
  Überforderung	
  und	
  ein	
  Scheitern	
  nicht	
  
das	
  Sprungbrett	
  für	
  einen	
  Neuanfang.	
  
Krise	
  als	
  Herausforderung	
  und	
  Chance,	
  das	
  meint	
  nicht	
  einfach	
  „positives	
  Denken“	
  in	
  
dem	
  Sinne,	
  dass	
  alles	
  für	
  irgendetwas	
  gut	
  ist.	
  Und	
  es	
  geht	
  auch	
  nicht	
  um	
  evolutionären	
  
Prozess,	
  bei	
  dem	
  die	
  Gesunden	
  und	
  Starken	
  eben	
  durchkommen	
  und	
  die	
  Schwachen	
  
unter	
  die	
  Räder	
  kommen	
  („Wo	
  gehobelt	
  wird,	
  da	
  fallen	
  Späne“).	
  Es	
  ist	
  wahrzunehmen,	
  
wo	
  Krisen	
  der	
  Nährboden	
  für	
  heim-­‐liche	
  oder	
  offene	
  Verweigerung	
  bzw.	
  Resignation	
  
werden,	
  wo	
  sie	
  ein	
  Lockruf	
  in	
  das	
  Abenteuer	
  des	
  Lebens	
  sind.	
  Tiefes,	
  nicht	
  bewältigtes	
  
und	
  nicht	
  betrauertes	
  Leid,	
  nicht	
  eingestandene	
  Angst,	
  nicht	
  angenommener	
  Verzicht	
  
können	
  verhärten	
  und	
  abstumpfen	
  lassen.	
  Sie	
  führen	
  gar	
  nicht	
  so	
  selten	
  zu	
  Süchten,	
  
Depressionen	
  oder	
  auch	
  zum	
  Ausstieg.	
  Schnelle	
  Antworten	
  und	
  plakative	
  Lösungen,	
  
ideologische	
  Projektionen,	
  die	
  Suche	
  nach	
  Sünden-­‐böcken	
  überspringen	
  die	
  eigene	
  
Verantwortung.	
  
„Er	
  hinterlässt	
  einen	
  Scherbenhaufen.“	
  –	
  So	
  kann	
  man	
  manchmal	
  über	
  einen	
  Menschen	
  
hören,	
  der	
  eine	
  Verantwortung	
  und	
  Aufgabe	
  zurücklässt	
  und	
  einen	
  Ort	
  verlassen	
  muss.	
  
Seine	
  Entscheidungen,	
  seine	
  Arbeit,	
  seine	
  Weise,	
  mit	
  Menschen	
  umzugehen,	
  haben	
  nicht	
  
aufgebaut,	
  nicht	
  zum	
  Wachstum,	
  zum	
  Fortschritt	
  geführt,	
  sondern	
  zum	
  Chaos.	
  Er	
  hat	
  
bisherige	
  Freunde	
  gegeneinander	
  aufgebracht,	
  Familien	
  gespalten.	
  Beziehungen	
  sind	
  
nachhaltig	
  vergiftet,	
  Feindschaften	
  werden	
  sich	
  vielleicht	
  über	
  Generationen	
  hin	
  halten.	
  
Ein	
  in	
  sich	
  zerrissener	
  und	
  gespaltener	
  Mensch	
  treibt	
  einen	
  Spaltpilz	
  überall	
  dort	
  hinein,	
  
wo	
  er	
  lebt.	
  
„Er	
  hinterlässt	
  einen	
  Schuldenberg“,	
  d.h.	
  er	
  hat	
  auf	
  Kosten	
  anderer	
  gelebt,	
  gewirtschaftet,	
  
spekuliert.	
  Die	
  Last	
  müssen	
  andere	
  tragen.	
  Sie	
  verlieren	
  ihren	
  Arbeitsplatz,	
  ihre	
  
Sicherheit,	
  ihre	
  soziale	
  Rolle	
  und	
  ihre	
  gesellschaftliche	
  Identität.	
  Nicht	
  alle	
  
Hinterlassenschaften	
  bzw.	
  Erbschaften	
  bergen	
  ein	
  Vermögen	
  in	
  sich.	
  Manche	
  müssen	
  bei	
  
einem	
  großen	
  Minus	
  anfangen.	
  
Dann	
  gibt	
  es	
  die	
  Ideologie	
  der	
  verbrannten	
  Erde,	
  die	
  z.B.	
  von	
  den	
  Nazis	
  auf	
  ihrem	
  
Rückzug	
  fatale	
  Wirklichkeit	
  wurde.	
  Hinter	
  ihnen	
  brannten	
  die	
  Städte	
  und	
  Ortschaften,	
  
sie	
  hinterließen	
  nur	
  noch	
  Ruinen,	
  die	
  Felder	
  waren	
  verwüstet.	
  Wo	
  sie	
  hintraten,	
  sollte	
  
lange	
  nichts	
  mehr	
  leben.	
  Wo	
  sie	
  nicht	
  herrschen	
  konnten,	
  sollte	
  kein	
  anderes	
  Leben	
  
mehr	
  sein.	
  Wo	
  sie	
  nicht	
  den	
  Boden	
  ausbeuten	
  konnten,	
  sollte	
  nichts	
  mehr	
  blühen	
  und	
  
wachsen.	
  Indirekt	
  gibt	
  es	
  diese	
  Mentalität	
  auch	
  im	
  Kleinen:	
  Wenn	
  es	
  mir	
  nicht	
  gut	
  geht,	
  
dann	
  darf	
  es	
  anderen	
  auch	
  nicht	
  gut	
  gehen,	
  wenn	
  ich	
  krank	
  bin,	
  dann	
  dürfen	
  andere	
  
nicht	
  gesund	
  sein,	
  wenn	
  ich	
  weine,	
  dann	
  dürfen	
  andere	
  nicht	
  lachen,	
  wenn	
  ich	
  das	
  Leben	
  
zum	
  Wegwerfen	
  finde,	
  dann	
  muss	
  ich	
  es	
  auch	
  anderen	
  vermiesen,	
  wenn	
  wir	
  entwurzelt	
  
sind,	
  dann	
  dürfen	
  auch	
  andere	
  keine	
  Heimat	
  mehr	
  bekommen,	
  wenn	
  ich	
  sterbe,	
  dann	
  
müssen	
  möglichst	
  viele	
  mit	
  mir	
  in	
  den	
  Tod	
  gehen.	
  
Es	
  blüht	
  hinter	
  ihm	
  her.	
  –	
  So	
  lautet	
  ein	
  Wort	
  von	
  Hilde	
  Domin.	
  Im	
  Johannesevangelium	
  
haben	
  wir	
  gehört:	
  Frieden	
  hinterlasse	
  ich	
  euch,	
  meinen	
  Frieden	
  gebe	
  ich	
  euch.	
  In	
  Jesu	
  
Gefolge,	
  in	
  seiner	
  Hinterlassenschaft,	
  in	
  seiner	
  seine	
  Erbschaft	
  ist	
  Friede,	
  weil	
  er	
  das	
  
Karussell	
  der	
  Gewalt,	
  der	
  Aggression,	
  der	
  Verachtung	
  und	
  des	
  Krieges	
  unterbrochen	
  und	
  
Entfeindung	
  und	
  Versöhnungsbereitschaft	
  gelebt	
  hat.	
  Es	
  blüht	
  hinter	
  Jesus	
  her,	
  weil	
  er	
  



einen	
  Raum	
  der	
  Dankbarkeit	
  hinterlässt,	
  nicht	
  eine	
  Atmosphäre	
  des	
  Neides,	
  des	
  
Ressentiments,	
  des	
  Zu-­‐kurz-­‐gekommen-­‐Seins.	
  Es	
  blüht	
  hinter	
  Jesus,	
  weil	
  er	
  nicht	
  
Zynismus	
  oder	
  Verachtung	
  ausstrahlte,	
  sondern	
  Ehrfurcht	
  vor	
  der	
  Würde	
  gerade	
  auch	
  
der	
  anderen	
  und	
  Fremden.	
  Es	
  blüht	
  hinter	
  ihm	
  her,	
  weil	
  nicht	
  der	
  Totenkopf	
  sein	
  
Zeichen,	
  sein	
  Testament	
  war,	
  sondern	
  die	
  Hoffnung	
  auf	
  Leben	
  und	
  Auferstehung	
  für	
  alle.	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
[1]	
  Vgl.	
  Gotthard	
  Fuchs	
  /	
  Jürgen	
  Werbick,	
  Scheitern	
  und	
  Glauben.	
  Vom	
  christlichen	
  
Umgang	
  mit	
  Niederlagen,	
  Freiburg	
  i.	
  B.	
  1991.	
  
[2]	
  Karl	
  Jaspers,	
  Psychologie	
  der	
  Weltanschauungen	
  (1919)	
  München	
  1994,	
  256f.;	
  
Anette	
  Fintz,	
  Die	
  Kunst	
  der	
  Beratung.	
  Die	
  Bedeutung	
  von	
  Jaspers’	
  Philosophie	
  in	
  Sinn-­‐
orientierter	
  Beratung,	
  Konstanz	
  2002	
  (Online-­‐Publikation).	
  
[3]	
  Vgl.	
  Martin	
  Bubers	
  Begriff	
  der	
  Hauslosigkeit	
  in:	
  Martin	
  Buber,	
  Das	
  Problem	
  des	
  
Menschen,	
  Heidelberg	
  1982.	
  
[4]	
  Karl	
  Rahner,	
  Schuld	
  und	
  Schuldvergebung	
  als	
  Grenzgebiet	
  zwischen	
  Theologie	
  und	
  
Psychotherapie,	
  in:	
  Schriften	
  zur	
  Theologie	
  II,	
  279-­‐297,	
  hier	
  293.	
  
[5]	
  München	
  162007.	
  
[6]Rene	
  Girard,	
  Der	
  Sündenbock,	
  Zürich	
  1988.	
  
[7]	
  Odo	
  Marquard,	
  Schwierigkeiten	
  mit	
  der	
  Geschichtsphilosophie,	
  Frankfurt	
  1973,	
  76.	
  
[8]	
  Vgl.	
  dazu	
  Gisbert	
  Greshake	
  (Hg.),	
  Ungewisses	
  Jenseits?	
  Himmel,	
  Hölle,	
  Fegefeuer,	
  
Düsseldorf	
  1986;	
  Medard	
  Kehl,	
  Eschatologie,	
  Würzburg	
  1986.	
  
[9]	
  Karl	
  Jaspers,	
  Arzt	
  und	
  Patient,	
  in:	
  ders.,	
  Der	
  Arzt	
  im	
  technischen	
  Zeitalter.	
  Technik	
  
und	
  Medizin.	
  Arzt	
  und	
  Patient.	
  Kritik	
  der	
  Psychotherapie,	
  München/Zürich	
  1986.	
  Karl	
  
Jaspers,	
  Philosophie.	
  Bd.	
  I:	
  Philosophische	
  Weltorientierung;	
  Bd.	
  II:	
  Existenzerhellung;	
  
Bd.	
  III:	
  Metaphysik	
  (1932),	
  München/Zürich	
  1973.	
  Karl	
  Jaspers,	
  Psychologie	
  der	
  
Weltanschauungen	
  (1919),	
  München	
  1994.	
  
[10]	
  Hans	
  Joachim	
  Störig,	
  Kleine	
  Weltgeschichte	
  der	
  Philosophie,	
  Frankfurt	
  a.	
  M.	
  1996,	
  
605.	
  
[11]	
  Karl	
  Jaspers,	
  Einführung	
  in	
  die	
  Philosophie.	
  Zwölf	
  Radiovorträge,	
  Zürich	
  1950,	
  20.	
  


