o o . . . . . - BIBELWERK LINZ
Die Diakonin — , fiir viele war sie ein Beistand“

Zur Diskussion um den Frauendiakonat

»lch empfehle euch unsere Schwester Phobe, die auch diakonos der Gemeinde von Kenchrea ist: Nehmt
sie im Namen des Herrn auf, wie es Heilige tun sollen, und steht ihr in jeder Sache bei, in der sie euch
braucht; denn fur viele war sie ein Beistand, auch fir mich selbst.” So schreibt Paulus der ersten
Christengemeinde in Rom (R6m 16,1-2).

Paulus bezeichnet Phobe als "he diakonos’. Eine weibliche Endung des Wortes gab es im Griechischen
nicht, darum nur der weibliche Artikel *he’. Daraus kann gefolgert werden, dass Uberall, wo im Neuen
Testament Diakone im Plural erscheinen, , weibliche Diakone” mitgemeint sein kénnen. So kénnten in
1Tim 3,11 nicht die Ehefrauen der Diakone, sondern Diakoninnen angesprochen sein: ,,Ebenso missen
die Frauen ehrbar sein, nicht verleumderisch, sondern niichtern und in allem zuverlissig.“ Uber den
Dienst der Phobe teilt Paulus uns nichts Genaues mit, auBer dass sie ihm und vielen anderen ein
geschatzter Beistand war.

Die neue Einheitslibersetzung libersetzt he diakonos mit Dienerin und verweist in einer FuBnote darauf,
dass die griechischen Bezeichnungen episkopos (Vorsteher oder Aufseher) und diakonos (Helfer oder
Diener) erst spater zu Amtstiteln der Bischofe und Diakone wurden. Als Paulus im Jahre 56/57 von
Korinth aus den rémischen Christen schreibt, ist amtertheologisch noch vieles im Fluss. Vom Priesteramt
im heutigen Sinn z. B. ist noch gar keine Rede. Die beiden Amter des Bischofs und Diakons begannen als
erste sich zu profilieren. Wir missen uns also hiiten unser heutiges Amtsverstandnis den zarten
Anfingen der Amterstruktur Uberzustiilpen. Von daher ist die erwahnte FuBnote in der
Einheitsiibersetzung beachtenswert. Die Anfinge der kirchlichen Amter sind vielgestaltiger und
unfassbarer als es im Pro und Kontra der Diskussion um den Frauendiakonat scheint.?

Es gibt jedoch — bei aller Offenheit des Anfangs — historische Tatsachen und eindeutige Entwicklungen
in der friithen Kirche, die gerne iber- oder unterbewertet werden.

Zeugnisse der friihen Kirche

In den ,, Apostolischen Konstitutionen” (VII1 20), die um 380 in Antiochien (Syrien) verfasst wurden, findet
sich folgendes Gebet zur Weihe einer Diakonin: , Ewiger Gott, Vater unseres Herrn Jesus Christus,
Schopfer des Mannes und der Frau! Der du Maria (Ex 15,20), Debora (Ri 4,4), Anna (Lk 2,36) und Hulda
(2K6 22,14) mit dem Heiligen Geist erfillt hast, der du es nicht verschmahtest, deinen eingeborenen
Sohn aus einer Frau geboren werden zu lassen, der du im Zelt des Zeugnisses und am Tempel Frauen
aufgestellt hast, als Wachterinnen deiner heiligen Tore: Sieh auch jetzt auf diese zu deinem Dienst (eis
diakonian) ausgewdhlte Dienerin (doulen) und verleihe ihr den Heiligen Geist; reinige sie von jeder
Befleckung des Fleisches und Geistes, damit sie das ihr Gbertragene Amt wiirdig verwalte zu deiner Ehre
und zum Lobe Christi, mit welchem dir und dem Heiligen Geist Ehre und Anbetung sei in Ewigkeit.
Amen.”?

Allerdings Uberliefern die ,Apostolischen Konstitutionen” auch: , Die Diakonin segnet nicht und tut
nichts von dem, was die Priester und Diakone tun, sondern hat die Kirchentiiren zu bewachen oder des
Anstands wegen den Presbytern bei der Taufe der Frauen zu dienen” (VIIl 28,6). Es wird jedoch

! Ausfuhrlicher hierzu: Gerhard Lohfink, Weibliche Diakone im Neuen Testament, in: Die Frauen im
Frahchristentum, Questiones disputatae Bd. 95, Freiburg 1983, 320-338.

2 Zit. nach: Theresia Hainthaler, Diakonat der Frau, in: Margit Eckholt, Ulrike Link-Wieczorek, Dorothea
Sattler, Andrea Striibind (Hg.), Frauen in kirchlichen Amtern, Reformbewegungen in der Okumene, Freiburg
2018, 234f. (Im Folgenden abgekiirzt: Frauen in kirchlichen Amtern)



ausdriicklich gesagt, dass sie (im Dreiklang mit Bischof und Diakon, GL) den Heiligen Geist reprasentieren
und zwischen den Frauen und dem Bischof vermitteln. Mit dem Aufgeben der Salbung des ganzen
Kérpers in der Taufe (6. Jahrhundert) konzentrieren sich ihre Aufgaben auf karitative und
krankenpflegerische Hilfen fiir Frauen.”® Es geht um den , Dienst an den Frauen wie Salbung der Frauen
bei der Taufe, Katechese fiir die neugetauften Frauen, Besuche der glaubigen Frauen und insbesondere
der kranken Frauen zu Hause.“* Diese ,Aufgaben fiihrten die Diakoninnen in enger Zusammenarbeit mit
dem Bischof aus, den sie in den Reihen der Frauen vertraten”.’

Von der byzantinischen Diakoninnenweihe ist Uberliefert, dass wahrend einer Eucharistiefeier die
Weihekandidatin zum Bischof gefiihrt wird. , Dieser ruft: ‘Die gottliche Gnade... beférdert diese Dienerin
N. zur Diakonin durch Handauflegung.” Es folgt die Handauflegung, das Kreuzzeichen und Gebet des
Bischofs, sowie anschlieRend die Fiirbitt-Litanei.“® Der Ritus der Handauflegung ist auch in anderen
Quellen tiberliefert. Er galt allerdings ebenso fiir die Ubertragung des Subdiakonates und des Lektorates.
Zu erinnern ist an den Ursprungsort der Handauflegung in Taufe und Firmung. In jeder Weihe entfalten
und konkretisieren sich Taufe und Firmung.

Auf untergeordneten, kleineren Synoden gab es auch Abweichungen von dieser Linie: Nach einer
Entscheidung der Synode von Orange (441) sollten Diakoninnen ,,"auf keinen Fall geweiht werden; wenn
sie es schon sind, mogen sie...” Die Synode von Epanon (517) will... die "Weihe der Witwen, die sie
Diakonin zu nennen pflegen’ im ‘ganzen Gebiet ganz und gar abschaffen’. Das bedeutet umgekehrt, dass
es diese Institution gab... Dennoch wurde die Frau Konig Chlothars, die hl. Radegunde, wohl um diese
Zeit (555)... zur diakona geweiht.”’

In der Gesetzgebung des Kaisers Justinian vom Jahr 390 werden Diakoninnen — nach den Bischoéfen,
Priestern, Diakonen und vor den Subdiakonen — selbstverstandlich zum Klerus gezahlt. Das Mindestalter
der Diakonin wird im Laufe der Zeit von 60 auf 50 und schliefSlich auf 40 Jahre herabgestuft.

Vom hl. Johannes Chrysostomus sind mehrere Diakoninnenweihen bezeugt. Aullerdem sind von ihm
mehrere Briefe an Diakoninnen erhalten. Im zweiten Jahrtausend der Kirchengeschichte verschwanden

weitgehend beide — der weibliche und der mannliche Diakonat.

Ehelosigkeit

Diakoninnen waren Jungfrauen oder Witwen, die sich mit der Weihe zur Ehelosigkeit verpflichteten. Das
,Konzil von Chalcedon (451) bestimmt in can. 15: ‘keine Frau unter 40 Jahren darf als Diakonin geweiht
werden und diese nach strenger Priifung. Wenn sie aber nach Empfang der Handauflegung und einiger
Zeit im Amt die Gnade Gottes verschmaht und heiratet, dann soll eine solche Person mit dem, der sich
ihr verbunden hat, mit dem Anathem (Ausschluss, GL) belegt werden.” Dieser Canon wird wortlich auf
der Synode von Worms (868) wiederholt...“®

Auch diese Quellen aus dem 5. und 9. Jahrhundert sind in den historischen Zusammenhang einzuordnen.
,Tatsachlich dauerte es 300 Jahre, bis auf der Synode von Elvira ca. im Jahre 306 (can. 33) von den
verheirateten Bischofen, Priestern und Diakonen die Aufgabe des geschlechtlichen Umgangs mit ihren

Ehefrauen gefordert wurde.”®

3 Klaus Baumann, Ad ministerium. Diakonat von Mannern ja, von Frauen nein? in: Herder Korrespondenz 67
2/2013, 86.

4 Ebd. 86.

5 Thomai Chouvarda, Diakoninnen in der orthodoxen Kirche, in: Frauen in kirchlichen Amtern 282.

6 Theresia Hainthaler, Diakonat der Frau, in: Frauen in kirchlichen Amtern 235.

" Ehd. 236.

8 Ebd. 235.

9 Alfons Auer, Diakonat und Zolibat, in: Quaestiones Disputatae Bd. 15/16 Diakonia in Christo. Uber die
Erneuerung des Diakonates, hrsg. von Karl Rahner und Herbert VVorgrimmler, Freiburg 1962, 325.



,Die Griinde, die ehedem (vor dem 4. Jahrhundert, GL) flir den Z6libat des Diakons hauptsachlich geltend
gemacht wurden, sind weithin hinfallig geworden. Man hat schon friih unverheiratete Manner zu
Bischofen gewahlt, weil sie namentlich in Zeiten der Verfolgung unabhangiger waren. Da nun aber,
zumal in kleineren Gemeinden, nur ein Diakon zur Unterstilitzung des Bischofs benétigt war und dieser
haufig der Nachfolger des Bischofs wurde, erschien der Zélibat auch fir den Diakon nahezu eine
Selbstverstandlichkeit. Die Gemeinden waren damit sehr zufrieden, weil der Diakon auch Verwalter des
Kirchen- und Armengutes war. Bei Verheirateten hatte man beflirchten miissen, *dass Familieninteresse
sich in das Gemeininteresse beimischte...” Diese Griinde sind heute nicht mehr stichhaltig: der Diakon
ist nicht mehr der potentielle Nachfolger des Bischofs oder auch nur des Pfarrers, und fiir die rechtliche
Verwaltung des Kirchengutes sind geniigend Sicherungen vorhanden.“1°

Da ,der Zélibat nicht nur des Diakons, sondern auch des Priesters und des Bischofs nicht gottlichen,

sondern kirchlichen Rechts“!!

ist, entschied das Zweite Vatikanische Konzil, die ab dem 4. Jahrhundert
eingefiihrte Pflicht des Diakons zum zolibatdren Leben wieder zu |6sen. Dazu der ehemalige Bonner
Professor fir Alte Kirchengeschichte Ernst Dassmann: ,,Wenn das 2. Vatikanische Konzil verheirateten
Diakonen die Fortfihrung der Ehe erlaubt, bricht es mit einer Tradition, die ungefahr 1600 Jahre
Gultigkeit... besessen hat. Indem pastorale Notwendigkeiten zur Erneuerung des Diakonats gefiihrt
haben..., beweist die Kirche ein hohes Malf’ an Flexibilitdt sowie den Mut zur Neuerung und zum Abbau
unzeitgeméaRer Traditionen.“*? Ein dhnlicher Schritt wire auch im Hinblick auf den weiblichen Diakonat
denkbar. Nach Karl Rahner hat , die Ehe zu dem Amt des Diakons eine groRere innere Affinitat als der

Zélibat” und darf ,als ein nicht unwesentliches Moment an seiner diakonischen Aufgabe“3

gesehen
werden. Denn grundsatzlich ist der Diakon in der Spannung zwischen Kirche und Welt, zwischen dem
Altar und den Armen, zwischen dem Innersten und dem AuRersten kirchlichen Lebens verortet. Ahnlich
wie im mannlichen Diakonat ware im Frauendiakonat die Verwurzelung im sakularen Milieu einer

Erwerbsarbeit zu beflirworten.

Sakramentale Weihe?

Papst Franziskus gab einen ersten Einblick in das Ergebnis der Internationalen Theologischen
Kommission von 2019, die er zur weitergehenden Erforschung der historischen Grundlagen beauftragt
hatte: ,,Zum Diakonat der Frau: Es ist moglich, sich diesen nicht wie den Diakonat des Mannes
vorzustellen. Zum Beispiel sind die bisher gefundenen Formeln der Diakonenweihe von Frauen — laut
Kommission — nicht die gleichen wie bei der Diakonenweihe von Mannern; sie dhneln mehr der Formel,
die heute einer Abtissinnenbenediktion entsprechen wiirde. Das ist das Ergebnis von einigen von ihnen.
Ich sage das jetzt so, wie ich es in Erinnerung habe. Andere Mitglieder sagen: Nein, das ist eine Formel
fir den Diakonat... Es gab zu Beginn Diakoninnen. War es aber eine sakramentale Weihe oder nicht?
Dariiber diskutiert man und hat keine Klarheit.“**

Schon das Gutachten der Internationalen Theologischen Kommission aus dem Jahre 2003 lieR Fragen
offen: ,,Wurde dieses Dienstamt durch eine Handauflegung tbertragen, die vergleichbar ist mit der
Handauflegung, mit der der Episkopat, der Presbyterat und der mannliche Diakonat Gibertragen wurden?

10 Ehd. 326.

11 Ebd. 325.

12 Ernst Dassmann, Diakonat und Zglibat, in: Der Diakon. Wiederentdeckung und Erneuerung seines Dienstes,
hrsg. von Josef G. Pldger und Hermann J. Weber, Freiburg 1980, 64f.

13 Karl Rahner, Die Theologie der Erneuerung des Diakonates, in: Quaestiones Disputatae Bd. 15/16 Diakonia in
Christo. Uber die Erneuerung des Diakonates, hrsg. von Karl Rahner und Herbert VVorgrimmler, Freiburg
1962, 307.

14 papst Franziskus, Pressekonferenz auf dem Rickflug von Skopje nach Rom am 07.05.2019.



Muss die Auflegung der Hande auf die Diakonissen mit der Handauflegung fiir die Diakone verglichen
werden, oder gehort sie in die Reihe der Handauflegung auf den Subdiakon und den Lektor?“*®

Ein sakramentales Weiheverstandnis im heutigen Sinne hatte die friihe Kirche noch nicht entwickelt.
Theologische Auffassungen spaterer, also auch unserer Zeit diirfen nicht in die Friihzeit zurlickprojiziert
werden. ,,An diesen Unsicherheiten, wie es bei Jesus tatsachlich war, ob er (iberhaupt an eine Institution
wie ein Priestertum gedacht haben mag, entziindet sich auch der Disput (iber die Moglichkeit oder
Unmoglichkeit einer Frauenordination. Wenn also das mannliche Priestertum eine spatere Ausformung
ist mit dem Ziel, den Anfang zu institutionalisieren, also Leitungsverantwortung und Autoritat klar zu
regeln, misste dies weitere Entwicklungspotentiale gemaR neuen Zeitbedirfnissen nicht
ausschlieRen.“1®

So unverzichtbar die Rickbesinnung auf die Tradition ist, wir bedirfen vor allem der Flihrung des
Heiligen Geistes. , Die Entscheidung, was gegenwartig theologisch begriindet getan werden kann, lasst
sich prinzipiell nicht an die Theologiegeschichte auslagern — und zwar auch dann nicht, wenn die
Kommission zu dem Ergebnis kommen sollte, dass es einen sakramentalen Diakonat der Frau in der
Alten Kirche gegeben habe. Von der Geschichte Handlungsanweisungen fiir die Gegenwart zu erwarten
und den Raum dessen, was getan und geglaubt werden darf, auf das zu limitieren, was schon einmal in
der Vergangenheit getan oder geglaubt wurde, wiirde die Geschichte und die mit ihr befasste
Geschichtswissenschaft iiberfordern“’’, und wir Heutigen wiirden uns aus der Verantwortung stehlen.
Die Tradition weiterfiihrend ist auf die Herausforderungen von heute zu antworten. Bischof Franz-Josef
Bode ist liberzeugt: ,,Nur aus der Tradition heraus werden wir die Fragen wohl nicht [6sen kénnen. Wir
alle kennen das Bild vom Baum, der am Wasser gepflanzt ist. Auch ein solcher Baum lebt nicht nur aus
den Wurzeln, sondern ebenso aus dem Austausch mit dem Licht und der Umgebung, mit dem Leben um
ihn herum. Er wiirde verkiimmern, wenn alles nur aus den Wurzeln kommen miisste. 8

In der Umgebung der katholischen Kirche gibt es Bewegung. Das Argument, die Weihe von Frauen wiirde
das Zusammengehen mit den Orthodoxen Kirchen belasten, greift so allgemein nicht mehr: Im
orthodoxen Patriarchat Alexandrien z.B. wurde das Diakoninnenamt 2016 wiedereingefihrt.

Doch auf diesem kurz skizzierten Hintergrund der Frage nach dem Diakonat der Frau — was schlussfolgert
Papst Franziskus?

Eine groRBe Enttauschung oder eine neue Vision?

Papst Johannes Paul Il. hatte den Ausschluss der Frauen aufgrund ihres Geschlechtes vom kirchlichen
Amt mit lehramtlichem Gewicht verkiindet. ,Er erklarte 1994 im Apostolischen Schreiben "Ordinatio
Sacerdotalis” in einer — was den intendierten Verbindlichkeitsgrad angeht — hochgeristeten
Formulierung, “dass die Kirche in keiner Weise die Vollmacht hat, Frauen die Priesterweihe zu spenden,
und dass diese Lehrmeinung von allen Glaubigen der Kirche definitiv festzuhalten ist’. "Ordinatio
sacerdotalis” ist zu entnehmen, dass der Papst seiner Entscheidung einen hohen Verbindlichkeitsgrad
zumisst und sie als endgliltig betrachtet. Er streut Vokabular aus der Unfehlbarkeitsdefinition des Ersten
Vatikanischen Konzils ein, schreckt aber vor der eindeutigen Deklarierung seiner Festlegung als Dogma
oder als unfehlbar zuriick. Johannes Paul Il. und seinen theologischen Helfern ist zuzutrauen, dass sie

15 Internationale Theologische Kommission Kap. 2
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_con_cfaith_pro_05072004
diaconate_ge.html.

16 Christ in der Gegenwart 22/2019, Frauendiakonat — sakramental oder nicht?

7 Michael Seewald, Reform, Freiburg 2019, 117f.

18 Franz-Josef Bode, ,,Und sie bewegt sich doch®. Schritte und Bewegungen im Miteinander von Frauen
und Mannern in der katholischen Kirche, in: Frauen in kirchlichen Amtern 34.


http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_con_cfaith_pro_05072004_

sich nicht nur was den Inhalt, sondern auch was dessen vermeintlich unfehlbaren Autoritdtsgrad angeht,
klar und eindeutig hatten duBern kénnen, wenn sie es gewollt hitten. Sie haben es aber nicht getan.“®
Papst Franziskus bestatigte das Nein seiner Vorganger zur Weihe von Frauen: , Hinsichtlich der Weihe
von Frauen in der katholischen Kirche hat der heilige Johannes Paul Il. das letzte Wort gesprochen, und
das bleibt.“?° Zugleich hat Papst Franziskus den Gedenktag der HI. Maria Magdalena als der ersten
Auferstehungszeugin zur apostola apostolorum und damit zum Apostelfest erhoben. Papst Franziskus
Lstellte sie damit den tibrigen Apostelfesten des liturgischen Kalenders gleich.“?* ,Welchen Sprengsatz
diese Entscheidung in sich birgt, ist moglicherweise noch gar nicht deutlich geworden. Denn Franziskus
hat damit dem apostolischen Amt offiziell seine mannliche Exklusivitdt genommen.“?? Darin entsprach
er dem biblischen Traditionsstrang in Mt 28,9-10 und Joh 20,11-18.%

Zugleich bleibt die biblische Unterscheidung zu bedenken: den Frauen am Grab (Mt 28,10) bzw. Maria
von Magdala (Joh 20,17) wird aufgetragen, die Osterbotschaft ,den Briidern“ zu verkiinden. Den elf
Jingern aber tragt Jesus auf: ,,Geht zu allen Volkern!” (vgl. Mt 28,19) und dem Petrus: ,, Weide meine
Schafe!” (Joh 20,16) Ohne biblizistisch zu werden ist hier zu fragen: Wie kann sich bei aller
Unterschiedlichkeit der Geschlechter und ihrer Gaben das Zusammenwirken von Frauen und Mannern
im Osterlichen Lebenszeugnis weiterentwickeln? Nehmen wir das biblische Zeugnis ernst, sind Frauen
und Manner in der Verkiindigung unbedingt aufeinander angewiesen. Ob ohne die Frauen die Apostel
zu Zeugen des Auferstandenen geworden waéren, ist fraglich. Wie kann heute — auch strukturell! —
deutlich werden, dass die Manner der Kirche angewiesen sind auf das Lebens- und Glaubenszeugnis der
Frauen?

Wie lange schon feiert die Kirche die Paulus-Schuler(!) Titus und Timotheus mit einem Apostelfest? Doch
erst seit kurzem wird der Erstverkiinderin der Osterbotschaft Maria Magdalena in einem Apostelfest
gedacht. Macht dies nicht deutlich, dass die Kirche hier — gewiss auch durch Anpassung an den jeweils
von Mannern dominierten Zeitgeist — wahrend ihrer zweitausendjdhrigen Geschichte selektierend und
manipulierend in die biblische Tradition eingegriffen hat? Heute diirfen wir froh sein, an diesem Punkt
endlich einen kleinen Schritt weiter zu sein. Doch wie kdnnen wir im Geist Jesu weitergehen?

Papst Franziskus sagte im Anschluss an sein Wort von der verschlossenen Tiir zur Frauenordination mit
prophetischer Zuspitzung: ,Die Muttergottes, Maria, war wichtiger als die Apostel, die Bischofe, die
Diakone und die Priester. Die Frau ist in der Kirche wichtiger als die Bischofe und die Priester — wie: das
ist es, was wir versuchen missen besser zu klaren, denn ich denke, es fehlt hier eine theologische
Klarung.“** Und — so wére zu erginzen — die praktische und strukturelle Verwirklichung.

,Der Laie muss Laie sein“, so Papst Franziskus, ,er hat die Kraft, die aus seiner Taufe kommt. Diener,
aber mit seiner Berufung als Laie, und das ist nicht verduRerlich-, nicht verhandelbar... Nein. Denn da
geht ldentitdt verloren. Oft habe ich das gehort: ,Wissen Sie, in meiner Pfarrei habe ich einen
hervorragenden Laien ... Eminenz, warum machen wir ihn nicht zum Diakon?’ Das ist der Vorschlag des
Priesters, sofort: klerikalisieren... Und warum? Weil der Diakon, der Priester wichtiger ist als der Laie?
Nein. Das ist der Irrtum. Fiir mich verhindert der Klerikalismus das Wachstum des Laien.“?*> Darum ist all
das zuvor Gesagte unbedingt gegen den kirchlichen Trend zu biirsten.

19 Michael Seewald, Zolibatare Frauen weihen, in: Herder Korrespondenz 6/2017, 50.

20 pressekonferenz wahrend des Riickflugs von der Apostolischen Reise nach Schweden am 01.11.2016.

21 Michael Theobald, Apostolizitat und Macht, in: Frauen in kirchlichen Amtern 106.

22 Saskia Wendel, Jesus war ein Mann ... - na und? in: Frauen in kirchlichen Amtern 330.

23 Dagegen unterschlagen die sog. ,,Erscheinungsformeln® bei Paulus den Verkiindigungsauftrag des
Auferstandenen an die Frauen und lassen in Anpassung an gesellschaftliche Normen ausschlieRlich Mé&nner
als glaubwirdige Zeugen zu. Der heutige Konflikt um die Anerkennung von Frauen als amtliche Zeuginnen
der Osterbotschaft findet sich im Ansatz bereits in der Bibel. Durchgesetzt haben sich die M&nner — aufgrund
der weltlichen Verhéltnisse oder durch das Wirken des Heiligen Geistes?

24 papst Franziskus bei der Pressekonferenz am 28.07.2013 auf dem Riickflug aus Brasilien.

% papst Franziskus bei einer Ansprache am 22.03.2014.



Als ich nach dem Theologiestudium ein Jahr als ungelernter Schichtarbeiter in einem Duisburger
Stahlwerk arbeitete und in einem multikulturellen Brennpunkt lebte, trieb mich bestandig die Frage um:
,Warum willst du eigentlich Diakon und Priester werden? Jesus war Laie!” Gewiss: Jesus und seiner Zeit
war das Sprechen von ‘Laien” und ‘Klerus’ fremd. Diese Bezeichnungen bildeten sich erst in
Jahrhunderten zunehmender Unterscheidung bis hin zur Isolation des Klerus vom Volk (laos), woran die
Kirche bis heute krankt. Jesus gehorte nicht zum Priesterstand. Der judische Priesterstand gehorte
vielmehr zu seinen scharfsten Gegnern.

Als ,Laie” ist Jesus Christus uns der einzige ,,Hohepriester des Neuen Bundes” (Hebr). Aus diesem Grund
ist ein etablierter Klerikerstand, der sich (iber das priesterliche Gottesvolk erhebt, sowohl theologisch
wie auch menschlich unhaltbar und eine Sabotage der Botschaft und Praxis Jesu. Ein christlicher Priester
kann sich namlich in nichts aus sich selbst heraus verstehen und fiir sich einen Stand bilden. Er kann nur
von der radikalen Bezogenheit auf diesen armen Jesus von Nazaret her ins gesellschaftlich Offene hinein
leben. Alles andere befordert Narzissmus und Klerikalismus unter der Tarnkappe eines geistlichen,
theologischen Profis. Flir mich folgt daraus bis auf den heutigen Tag: wenn ich Diakon und Priester bin,
dann kann und darf ich dies von Christus her nur in einer laiengemafien Weise leben.

Der kanadische Priester James Mallon beschreibt, wie ,in den Jahren, die auf das Konzil folgten, die
Bevollmachtigung von Laien sich auf die einzige Art von Diensten richtete, die man bisher in der Kirche
kannte: die der Kleriker. Ein Lektor wahrend der Messe zu sein oder die Kommunion zu spenden wurden
als Gipfel des christlichen Dienstes empfunden. Tragischerweise wurde die eigentliche Berufung des
Laien immer noch ignoriert und klerikale Formen des Dienstes wurden zum Modell fiir alle erklart. So
starb der neuerliche Aufruf des Il. Vatikanums, die Berufung aller zur Mission neu zu entdecken, einen
raschen Tod. Keiner muss mehr hinausgehen, wir kdnnen alle einfach drinbleiben. Evangelii Gaudium
weist darauf hin, dass diese Denkweise die Berufung der Laien bloR8 auf “innerkirchliche Aufgaben ohne
wirkliches Engagement fiir die Anwendung des Evangeliums zur Wandlung der Gesellschaft” beschrankt
(EG 102).“%¢

Papst Franziskus spricht von einer ,siindigen Komplizenschaft: Der Pfarrer klerikalisiert, und der Laie
bittet hoflich (oder unhoéflich, GL), ihn zu klerikalisieren, weil es sich im Grunde als bequemer erweist.
Das Phanomen des Klerikalismus erklart weithin den Mangel an Reife und christlicher Freiheit in einem
Teil des Laientums.“?” Klerikalismus ist die Ubernahme dessen, was jedem Christen zukommt, durch
Kleriker. So bleibt das Volk unmiindig, abhangig und unreif. Dies mag aktiven Klerikern wie auch passiven
Laien gefallen. Mit Nachfolge Jesu und mit einem Dienst im Reich Gottes hat dies nichts zu tun.

Die Vision von Papst Franziskus fiir Amazonien und fiir die Weltkirche

Wer Papst Franziskus seit seiner Amtseinfihrung 2013 aufmerksam zugehort hat, erfahrt durch das
Nachsynodale Schreiben keine Enttdauschung, sondern eine geklarte und vertiefte Vision dessen, worum
es dem Papst nicht zuletzt in der Frage und Verhaltnisbestimmung von Gottesvolk und Klerus geht.
Gewiss: das Nachsynodalen Schreiben Querida Amazonia (vom 02.02.2020) enttauschte viele in ihrer
Hoffnung auf die Wieder-Einfiihrung eines Amtes der Diakonin. Die grundlegende Tiefe des papstlichen
Ansatzes geht Uber eine dermalRen zugespitzte Fragestellung weit hinaus. Es geht dem Papst um ,eine
soziale Vision“ (8-27), um ,eine kulturelle Vision“ (28-40), ,eine 6kologische Vision“ (41-60) und ,eine
kirchliche Vision” (61-110). Was Papst Franziskus mit Blick auf die Kirche in Amazonien hin schreibt, ist
durchaus auf unseren europaischen Kontext zu libertragen, hat also nicht nur lokale, sondern auch
globale Bedeutung.

% James Mallon, Wenn Gott sein Haus saniert, Von einer bewahrenden zu einer missionarischen
Kirchengemeinde, Grinkraut 2017, 102-104.
27 papst Franziskus in seiner Ansprache vor dem CELAM, Rio de Janeiro am 28.07.2013.



In seiner vierten und letzten Vision, der kirchlichen Vision , legt der Papst dar: ,Eine Kirche mit
amazonischen Gesichtszligen erfordert die stabile Prasenz reifer und mit entsprechenden Vollmachten
ausgestatteter verantwortlicher Laien, die die Sprachen, Kulturen, geistlichen Erfahrungen sowie die
Lebensweise der jeweiligen Gegend kennen und zugleich Raum lassen fiir die Vielfalt der Gaben, die der
Heilige Geist in uns sat. Dies setzt in der Kirche die Fahigkeit voraus, der Kiihnheit des Geistes Raum zu
geben sowie vertrauensvoll und konkret die Entwicklung einer eigenen kirchlichen Kultur zu
ermoglichen, die von Laien geprdigt ist (Hervorhebung im Original!). Die Herausforderungen Amazoniens
verlangen von der Kirche eine besondere Anstrengung, um eine Prasenz in der Flache zu erreichen, was
nur zu verwirklichen ist, wenn die Laien eine wirksame zentrale Rolle innehaben.“?®

Weiter sagt der Papst: ,,In einer synodalen Kirche sollten die Frauen, die in der Tat eine zentrale Rolle in
den Amazonasgemeinden spielen, Zugang zu Aufgaben und auch kirchlichen Diensten haben, die nicht
die heiligen Weihen erfordern und es ihnen ermoglichen, ihren Platz besser zum Ausdruck zu bringen.
Es sei daran erinnert, dass ein solcher Dienst Dauerhaftigkeit, 6ffentliche Anerkennung und eine
Beauftragung durch den Bischof voraussetzt. Das bedeutet auch, dass Frauen einen echten und
effektiven Einfluss in der Organisation, bei den wichtigsten Entscheidungen und bei der Leitung von

Gemeinschaften haben, ohne dabei jedoch ihren eigenen weiblichen Stil aufzugeben.“?®

Dies diurfen nun aber um Gottes und seiner Kirche willen keine hehren und leeren Worte bleiben. Wo
ist der Hebel fiir theologische, pastorale und strukturelle Verdnderung in Bezug auf ,einen echten und
effektiven Einfluss (der Frauen) in der Organisation, bei den wichtigsten Entscheidungen und bei der
Leitung von Gemeinschaften“?

Spiritual Georg Lauscher, Aachen
Leicht vom Autor bearbeitete Version eines Artikels im Pastoralblatt 3/2020, 88—94

28 Querida Amazonia (QA) 94.
2 QA 103.



