
Kirchlichkeit	
  und	
  Kritik	
  
Hl.	
  Josémaria	
  Escriva	
  de	
  Balaguer	
  
	
  	
  
Der	
  Glaube	
  an	
  Jesus	
  Christus	
  wird	
  geschichtlich,	
  d.h.	
  personal	
  und	
  kirchlich	
  vermittelt.	
  
Er	
  ist	
  nicht	
  zuerst	
  individuell	
  und	
  dann	
  kirchlich,	
  er	
  wird	
  immer	
  auch	
  durch	
  andere	
  
bezeugt	
  (der	
  Glaube	
  kommt	
  vom	
  geschichtlichen	
  Hören)	
  und	
  wird	
  mit	
  anderen	
  gelebt.	
  
Die	
  Kirche	
  als	
  Grundsakrament	
  des	
  Heils	
  gehört	
  zur	
  Greifbarkeit,	
  Konkretheit	
  und	
  
Leiblichkeit	
  des	
  Glaubens.	
  Personalität	
  und	
  Sozialität	
  der	
  Christusbeziehung	
  sind	
  
untrennbar	
  aufeinander	
  bezogen.	
  Kein	
  Pol	
  darf	
  eliminiert	
  werden.	
  So	
  sind	
  die	
  
Sakramente,	
  z.B.	
  Taufe	
  und	
  Eucharistie	
  geschichtliche	
  Heilszuwendung	
  Gottes	
  in	
  Jesus	
  
Christus	
  und	
  zugleich	
  Hineinnahme	
  und	
  Begegnung	
  mit	
  dem	
  Leib	
  Christi,	
  der	
  Kirche.	
  
Diese	
  Kirchlichkeit	
  des	
  Glaubens,	
  die	
  den	
  einzelnen	
  auch	
  in	
  Pflicht	
  nimmt[1],	
  ist	
  durchaus	
  
Krisis	
  gegenüber	
  einer	
  die	
  Heterogenität	
  und	
  Pluralität	
  betonenden	
  Postmoderne.	
  
Kirchlichkeit	
  erlaubt	
  nicht	
  den	
  Rückzug	
  in	
  den	
  Spätindividualismus,	
  in	
  die	
  Beliebigkeit.	
  
Sie	
  ist	
  ein	
  notwendiges	
  Regulativ	
  gegenüber	
  verkürzten	
  Vorstellungen	
  von	
  Autonomie	
  
und	
  Emanzipation.	
  In	
  diesem	
  kirchlichen	
  Gehorsam	
  kann	
  der	
  Glaubende	
  seine	
  
Subjektivität,	
  seine	
  Vorlieben	
  und	
  Interessen	
  nüchtern	
  und	
  skeptisch	
  betrachten,	
  auch	
  
wenn	
  das	
  häufig	
  anstößig,	
  ja	
  sogar	
  ein	
  Skandalon	
  ist.	
  Gehorsam	
  bedeutet	
  auch	
  das	
  
Bleiben	
  in	
  nüchterner,	
  teilweise	
  auch	
  harter	
  Kom-­‐munikation	
  mit	
  der	
  konkreten	
  Kirche	
  
auf	
  verschiedener	
  Ebene.	
  Der	
  gnostische	
  Rückzug	
  in	
  die	
  Innerlichkeit	
  eines	
  erleuchteten	
  
„Selbst“	
  würde	
  die	
  Inkarnation	
  und	
  auch	
  das	
  Kreuz	
  leugnen.	
  
Die	
  Bezogenheit	
  auf	
  Gott	
  und	
  die	
  Kirchlichkeit	
  dieser	
  Bezogenheit	
  hängen	
  zusammen,	
  
sind	
  aber	
  nicht	
  identisch.	
  Es	
  bleibt	
  die	
  Spannung	
  zwischen	
  der	
  Berufung	
  und	
  
Gottesbeziehung	
  des	
  einzelnen	
  und	
  der	
  kirchlichen	
  Objektivation	
  der	
  Selbstmitteilung	
  
Gottes.	
  Wohl	
  sind	
  beide	
  Pole	
  aufeinander	
  bezogen.	
  Katholisch	
  gesehen	
  kann	
  es	
  keinen	
  
absoluten	
  Konflikt	
  zwischen	
  der	
  Gnadenerfahrung	
  des	
  einzelnen	
  und	
  der	
  Kirchlichkeit	
  
geben.	
  
	
  
Die	
  Kirche	
  kann	
  aber	
  auch	
  zur	
  bitteren	
  Last	
  und	
  den	
  Glauben	
  bedrohenden	
  Anfechtung	
  
werden.	
  Die	
  Kirche	
  darf	
  nicht	
  als	
  totalitäres	
  System	
  vergötzt	
  werden.	
  Vom	
  Amt	
  in	
  der	
  
Kirche	
  kann	
  nicht	
  alles	
  Leben	
  und	
  jede	
  Initiative	
  ausgehen.	
  Auf	
  Grund	
  der	
  
heilsgeschichtlichen	
  Bedeutung	
  des	
  Charismatischen	
  muss	
  es	
  auch	
  in	
  der	
  Kirche	
  das	
  
Prinzip	
  der	
  Subsidiarität,	
  eine	
  öffentliche	
  Meinung,	
  Freiräume	
  für	
  Aufbrüche	
  und	
  für	
  die	
  
theologische	
  Diskussion	
  geben.	
  Es	
  darf	
  und	
  muss	
  in	
  der	
  Kirche	
  Freiräume	
  des	
  Handelns	
  
und	
  den	
  Mut	
  zu	
  eigener	
  Initiative	
  geben.	
  Aus	
  Gründen	
  der	
  Kirchlichkeit	
  kann	
  und	
  muss	
  
es	
  auch	
  die	
  Möglichkeit	
  der	
  Kritik	
  in	
  der	
  Kirche	
  geben.[2]	
  Den	
  geweihten	
  Hirten	
  sollen	
  
die	
  Laien	
  „ihre	
  Bedürfnisse	
  und	
  Wünsche	
  mit	
  der	
  Freiheit	
  und	
  mit	
  dem	
  Vertrauen,	
  wie	
  
es	
  den	
  Kindern	
  Gottes	
  und	
  den	
  Brüdern	
  in	
  Christus	
  ansteht,	
  eröffnen.	
  Entsprechend	
  dem	
  
Wissen,	
  der	
  Zuständigkeit	
  und	
  hervorragenden	
  Stellung,	
  die	
  sie	
  einnehmen,	
  haben	
  sie	
  
die	
  Möglichkeit,	
  bisweilen	
  auch	
  die	
  Pflicht,	
  ihre	
  Meinung	
  in	
  dem,	
  was	
  das	
  Wohl	
  der	
  
Kirche	
  angeht,	
  zu	
  erklären.“[3]	
  
Für	
  das	
  Evangelium	
  ist	
  die	
  brüderliche	
  Zurechtweisung[4]	
  eine	
  Form,	
  die	
  Liebe	
  zu	
  leben.	
  
Die	
  Kirchenväter	
  sehen	
  in	
  der	
  „correctio	
  fraterna“	
  ein	
  göttliches	
  Gebot,	
  einen	
  
Freundschaftsdienst	
  (Ambrosius),	
  eine	
  Bruderpflicht	
  (Johannes	
  Chrysostomus).	
  „Die	
  
brüderliche	
  Zurechtweisung,	
  deren	
  Wurzeln	
  im	
  Evangelium	
  zu	
  finden	
  sind,	
  ist	
  ein	
  
Freundschaftserweis	
  im	
  Zeichen	
  des	
  Glaubens	
  und	
  ein	
  beweis	
  von	
  vertrauen.“[5]	
  Sie	
  ist	
  
für	
  eine	
  christliche	
  Gemeinschaft	
  notwendig.	
  Sie	
  soll	
  deutlich,	
  wahrhaftig,	
  ehrfürchtig	
  
und	
  ohne	
  den	
  anderen	
  zu	
  demütigen,	
  erteilt	
  werden.	
  Josémaria	
  Escriva	
  de	
  Berlaguer	
  
fordert	
  Fingerspitzengefühl,	
  Klugheit,	
  Liebe	
  und	
  Starkmut.	
  In	
  den	
  Geistlichen	
  Übungen	
  
des	
  Ignatius	
  ist	
  „vorauszusetzen,	
  dass	
  jeder	
  gute	
  Christ	
  bereitwilliger	
  sein	
  muss,	
  die	
  



Aussage	
  des	
  Nächsten	
  zu	
  retten,	
  als	
  sie	
  zu	
  verurteilen;	
  und	
  wenn	
  er	
  sie	
  nicht	
  retten	
  kann,	
  
erkundige	
  er	
  sich,	
  wie	
  jener	
  sie	
  versteht;	
  und	
  versteht	
  jener	
  sie	
  schlecht,	
  so	
  verbessere	
  
er	
  ihn	
  mit	
  Liebe;	
  und	
  wenn	
  das	
  nicht	
  genügt,	
  suche	
  er	
  alle	
  angebrachten	
  Mittel,	
  damit	
  
jener,	
  indem	
  er	
  sie	
  gut	
  versteht,	
  gerettet	
  werde.“[6]	
  
Es	
  ist	
  noch	
  kein	
  Zeichen	
  besonderer	
  Jesusnachfolge,	
  auf	
  die	
  Fehler	
  der	
  anderen	
  zu	
  
warten,	
  um	
  sie	
  dann	
  aufzuspießen	
  und	
  öffentlich	
  bloß	
  zu	
  stellen	
  („name	
  and	
  shame“).	
  
„Correctio	
  fraterna“	
  verträgt	
  sich	
  nicht	
  mit	
  Kritiksucht,	
  Nörgelei	
  oder	
  einem	
  ungesunden	
  
Hang	
  zu	
  Unzufriedenheit	
  und	
  Miesmacherei,	
  mit	
  falschem	
  Mitleid	
  und	
  auch	
  nicht	
  mit	
  
Blindheit	
  gegenüber	
  den	
  eigenen	
  Fehlern:	
  „Du	
  schwätzt,	
  du	
  kritisierst.	
  …	
  Man	
  könnte	
  
meinen,	
  ohne	
  dich	
  klappt	
  nichts	
  richtig.	
  Werde	
  nicht	
  böse,	
  wenn	
  ich	
  dir	
  sage,	
  dass	
  du	
  
dich	
  wie	
  ein	
  arroganter	
  Despot	
  aufführst.“[7]	
  Sie	
  soll	
  geschehen	
  nach	
  den	
  Regeln	
  der	
  
Klugheit,	
  im	
  Geist	
  der	
  Sanftmut	
  (Gal	
  6,1),	
  ohne	
  Zorn,	
  Stolz,	
  Bosheit	
  und	
  
Selbstgerechtigkeit,	
  nicht	
  aus	
  Geschwätzigkeit,	
  Besserwisserei,	
  oder	
  um	
  jemanden	
  zu	
  
beschämen,	
  nicht	
  aus	
  Querulantentum	
  oder	
  auf	
  Grund	
  einer	
  allgemeinen	
  Stimmung	
  der	
  
verbitterten	
  Enttäuschung.	
  Zu	
  vermeiden	
  sind	
  versteckte	
  Kritik,	
  heimliches	
  Gerede	
  und	
  
hinterhältiges	
  Heruntermachen.	
  „Zurechtweisung	
  –	
  oft	
  ist	
  es	
  nötig.	
  Tu	
  es	
  jedoch	
  immer	
  
so,	
  dass	
  der	
  Betroffene	
  den	
  konkreten	
  Weg	
  zur	
  Besserung	
  erkennen	
  kann	
  –	
  nie	
  aus	
  
schlechter	
  Laune.“[8]	
  
	
  
Eine	
  Vernachlässigung	
  der	
  „correctio	
  fraterna“	
  wäre	
  in	
  der	
  Gemeinschaft	
  eine	
  
Verletzung	
  der	
  Gerechtigkeitspflicht	
  wie	
  auch	
  eine	
  Lieblosigkeit.	
  Diese	
  Zurückhaltung	
  
versteckt	
  sich	
  nicht	
  selten	
  unter	
  der	
  Maske	
  einer	
  angeblichen	
  Toleranz,	
  die	
  an	
  
Gleichgültigkeit	
  grenzt.	
  Kritik	
  und	
  Widerspruch	
  verlieren	
  kirchlich	
  gesehen	
  erst	
  dort	
  ihr	
  
Recht,	
  wo	
  einer	
  die	
  gemeinsame	
  Grundlage	
  des	
  Glaubens	
  und	
  der	
  Nachfolge	
  verlässt	
  und	
  
er	
  sich	
  nicht	
  mehr	
  dem	
  innerkirchlichen	
  Gespräch	
  stellen	
  will.	
  Notwendige	
  Kritik	
  dürfte	
  
nicht	
  zu	
  einer	
  Diffamierung	
  des	
  Amtes	
  als	
  solchem	
  führen.	
  Wie	
  es	
  Zerrformen	
  des	
  
Gehorsams	
  gibt	
  (Vergötzung	
  und	
  Verdinglichung	
  der	
  Strukturen	
  und	
  Institutionen,	
  
Unreife,	
  Theologisierung	
  persönlicher	
  Interessen	
  und	
  Meinungen,	
  Legalismus,	
  
Ritualismus),	
  so	
  ist	
  auch	
  die	
  Kritik	
  nicht	
  von	
  vornherein	
  in	
  der	
  Wahrheit.	
  Unfähigkeit	
  
zur	
  Gemeinschaft,	
  Verweigerung	
  jeder	
  Zustimmung,	
  pubertärer	
  Widerstand	
  gegen	
  jede	
  
Autorität	
  sind	
  etwas	
  anderes	
  als	
  notwendige	
  Kritik	
  und	
  heilsame	
  Prophetie.	
  Sehr	
  wohl	
  
können	
  Rechthaberei	
  und	
  Arroganz,	
  Selbstge-­‐rechtigkeit	
  und	
  Intoleranz,	
  Verbitterung	
  
und	
  Resignation,	
  persönliches	
  Ressentiment	
  und	
  grundsätzliches	
  Misstrauen	
  
(Hermeneutik	
  des	
  Verdachts)	
  die	
  Notwendigkeit	
  der	
  Kritik	
  in	
  der	
  Kirche	
  überlagern.	
  
Schöpferische	
  Kritik	
  ist	
  nicht	
  möglich	
  ohne	
  Bereitschaft	
  zur	
  Selbstkritik,	
  nicht	
  ohne	
  
Lernfähigkeit,	
  nicht	
  ohne	
  Bereitschaft	
  zur	
  Ver-­‐gebung.	
  „Tu	
  es	
  mit	
  der	
  Bereitschaft,	
  das,	
  
was	
  du	
  am	
  anderen	
  korrigierst,	
  selbst	
  zu	
  lernen	
  und	
  dich	
  so	
  zu	
  bessern.“[9]	
  Freimut	
  und	
  
Kritik	
  in	
  der	
  Kirche	
  sollten	
  von	
  Ehrfurcht	
  getragen	
  sein.	
  
	
  	
  
+Manfred	
  Scheuer,	
  Bischof	
  von	
  Innsbruck	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
[1]	
  „Die	
  Gläubigen	
  aber	
  müssen	
  mit	
  einer	
  im	
  Namen	
  Christi	
  vorgetragenen	
  Entscheidung	
  
ihres	
  Bischofs	
  über	
  den	
  Glauben	
  und	
  die	
  Sitten	
  übereinkommen	
  und	
  ihr	
  mit	
  dem	
  
religiösen	
  Gehorsam	
  ihres	
  Herzens	
  anhangen.“	
  (Zweites	
  Vatikanisches	
  Konzil,	
  Lumen	
  
Gentium	
  25)	
  



[2]	
  Vgl.	
  z.	
  B.	
  Richard	
  Heinzmann,	
  Widerspruch	
  als	
  Loyalität.	
  Gegen	
  die	
  Resignation	
  in	
  der	
  
Kirche,	
  in:	
  Johannes	
  Gründel	
  u.	
  a.,	
  Zwi-­‐schen	
  Loyalität	
  und	
  Widerspruch:	
  Christsein	
  in	
  
der	
  Kirche,	
  Re-­‐gensburg	
  1993,	
  97-­‐116.	
  
[3]	
  Zweites	
  Vatikanisches	
  Konzil,	
  Lumen	
  Gentium	
  37;	
  CIC,	
  Can	
  212	
  -­‐	
  §3.	
  
[4]	
  Vgl.	
  Art.	
  Brüderliche	
  Zurechtweisung,	
  in:	
  LThK	
  32,	
  715-­‐717;	
  Joseph	
  Stöhr,	
  
Brüderliche	
  Zurechtweisung,	
  St.	
  Ottilien,	
  1989;	
  Thomas	
  von	
  Aquin,	
  Summa	
  theologiae	
  II-­‐
II,	
  33.	
  
[5]	
  Josémaria	
  Escriva	
  de	
  Balaguer,	
  Im	
  Feuer	
  der	
  Schmiede,	
  Köln	
  1987,	
  zitiert	
  nach	
  
Joseph	
  Stöhr,	
  Brüderliche	
  Zurechtweisung,	
  St.	
  Ottilien,	
  1989,	
  156.	
  
[6]	
  Ignatius	
  von	
  Loyola,	
  Geistliche	
  Übungen	
  Nr.	
  22.	
  
[7]	
  Josémaria	
  Escriva	
  de	
  Balaguer,	
  Die	
  Spur	
  des	
  Sämanns,	
  Köln	
  1986,	
  zitiert	
  nach	
  Joseph	
  
Stöhr,	
  Brüderliche	
  Zurechtweisung,	
  St.	
  Ottilien,	
  1989,	
  152.	
  
[8]	
  Josémaria	
  Escriva	
  de	
  Balaguer,	
  Die	
  Spur	
  des	
  Sämanns,	
  Köln	
  1986,	
  zitiert	
  nach	
  Joseph	
  
Stöhr,	
  Brüderliche	
  Zurechtweisung,	
  St.	
  Ottilien,	
  1989,	
  153	
  
[9]	
  Josémaria	
  Escriva	
  de	
  Balaguer,	
  Im	
  Feuer	
  der	
  Schmiede,	
  Köln	
  1987,	
  zitiert	
  nach	
  
Joseph	
  Stöhr,	
  Brüderliche	
  Zurechtweisung,	
  St.	
  Ottilien,	
  1989,	
  155..	
  


