Entwurf und Wirklichkeit
Gottesdienst in Alpbach, 29.08.2010

Umso schlimmer fir die Wirklichkeit?

Umso schlimmer fur die Tatsachen! Umso schlimmer fur die Wirklichkeit! So soll der
Philosoph Hegel gesagt haben, als er darauf aufmerksam gemacht wurde, dass sein
gewaltiges Gedankensystem leider mit der Wirklichkeit so gut wie nichts zu tun hatte.
Der Spruch ,Wenn die Theorie nicht mit der Wirklichkeit Ubereinstimmt, umso
schlimmer fur die Wirklichkeit* muss kein Witz sein. Denn wenn wir vor vollendete
Tatsachen gestellt werden, wenn die Macht des Faktischen keinen Spielraum fur
Freiheit, Kreativitat und Gestaltung lasst, dann ist das tatsachlich schlimm. ,Die Tat-
sachen gehdren alle nur zur Aufgabe, nicht zur Lésung.“! Die Wirklichkeit ist aber
nicht fertig, die Tatsachen sind nicht abgeschlossen. Und das, was der Fall ist, ist
noch lange nicht absolut, sondern kann morgen schon ganz anders sein. Umso
schlimmer fur die Wirklichkeit? Ja, wenn die Wirklichkeit Arbeitslosigkeit und Krise
heilt, wenn wir mit der Realitat der Armut der Armut konfrontiert sind, wenn zum All-
tag Krankheit und Krieg gehoren. ,Es entsteht der Eindruck, dass man im 6ffentlichen
Bereich — und das gilt nicht nur fur die Politik, sondern auch fur Wissenschaft und
Wirtschaft — von Modellen ausgeht, die nicht mehr der Wirklichkeit entsprechen.” (Er-
hard Busek) Die Wirtschaftskrise sei hier ein klassischer Fall, da seien oft Modelle
hochgerechnet worden, die nicht mehr den Voraussetzungen entsprochen haben.

Freilich kdnnte man das auch missverstehen: Was kimmern mich die Leute, ich hab
meine schone selbst gemachte Welt in meinem elfenbeinernen Turm, ich hab mein
Paradies, das ich mir nicht storen lasse. Es gibt viele blinde Flecken in unserer Ge-
sellschaft, die einer Asthetisierung huldigt und dabei viel ausblendet, vergisst, an den
Rand schiebt. Die Reality Show fuhrt zum grof3en Realitatsverlust. Denn die Totalas-
thetisierung lauft auf ihr Gegenteil hinaus, sie fuhrt zu Abstumpfung, Unempfindlich-
keit, zu einer grof3e Flache von blinden Flecken. Fur viele Bereiche des Dunklen und
des Schmerzes gibt es Anasthetica und Analgetica. Die Sehsuchte und Erlebniswel-

ten schaffen neue Vergesslichkeiten: ,Vergesslichkeit, weil man wegblicken und

! Ludwig Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus. Logisch-philosophische Abhandlungen, Frank-
furt '° 1975, 6.4321.



weghoren, uberhaupt die Wahrnehmung auf einen reduzierten Gesichtswinkel schal-
ten muss, um an der glatten Haut der Kultur Freude zu haben. Zwang, weil die Le-
bensinhalte allesamt auf Unterhaltungsergiebigkeit getestet werden und die Wahr-
heitsfrage in den sakularen Bereich der Experten abgedrangt wird. Wie menschlich
immer Nachrichten, Fakten, Ereignisse sein mogen, welche Schrecken und Entzlc-
kungen, wie viel fassungsloses Schweigen oder Schreie sie verursachen konnten,
das Design erlaubt ihnen nicht mehr zu sein als ein animierendes Gustostiick.*?
(Gottfried Bachl) Design statt Sein.

Es bedarf der Annahme der Wirklichkeit und der Liebe zur Wirklichkeit. Grundhaltung
dieser Liebe ist die Aufmerksamkeit. ,Gott ist Aufmerksamkeit ohne Ablenkung.*®
,Die von jeder Beimischung ganz und gar gereinigte Aufmerksamkeit ist Gebet.“* Es
tragt den Wunsch in sich, mit offenen Augen sehen zu konnen, wahrhaftig und mutig
die Realitdt wahrzunehmen, denn die Wahrheit macht frei, das gilt fur den psychi-
schen und auch fur den politischen Bereich. Das ist nicht nur eine Frage der Zahlen
und der Statistiken, von Skalen, Rankings oder Quoten. Im Anfang war die Zahl|?
Was wichtig ist, wird erschlossen uber Kennziffern, Benchmarks und Rankings, nicht
uber die Sprache, auch nicht uber Bilder. Die in der Moderne notwendig gewordene
generelle Ubersetzung von Wirklichkeit in Zahlen, macht es unwahrscheinlich, dass
alle Dimensionen von Wirklichkeit gleichermallen kommuniziert werden. Logik und
Mathematik konnen Totes festhalten, nicht aber Lebendiges verstehen. Die Magie
der Zahl ist verbunden mit einer zunehmenden Sprachlosigkeit: abgeholzt ist die
Sprache der Sehnsucht, Worte flr personale Begegnung und fur den Glauben aus-
geblutet oder durch das Vielerlei der unverbindlichen Rede verraten. Was ist mit dem
Gesicht, mit dem Antlitz? Was mit der Zartlichkeit und mit dem Eros, was mit der

Schoénheit, was mit dem Beten?

Das konkrete Leben, die eigene Lebenslinie, auch Gemeinschaften und Gruppen
sind daraufhin anzuschauen, was ,wahre Zeichen der Gegenwart und der Absicht

Gottes sind.” (LG 11) Vor allen die Unglucklichen bedurfen Menschen, die fahig sind,

2 Gottfried Bachl, Der schwierige Jesus, Innsbruck-Wien 1994, 105-106.
® Simone Weil, Cahiers 4, 132.

*Simone Weil, Aufmerksamkeit fiir das Alltagliche. Ausgewahlte Texte zu Fragen der Zeit. Hg. und erl.
von O. Betz, Miinchen 1987, 61.



ihnen ihre Aufmerksamkeit zuzuwenden. ,Die Fulle der Nachstenliebe besteht ein-
fach in der Fahigkeit, den Nachsten fragen zu kénnen: ,Welches Leiden qualt dich?*°
,Der kategorische Imperativ der Bibel lautet: Aufwachen, die Augen o6ffnen! Jesus
lehrt nicht eine Mystik der geschlossenen Augen, sondern eine Mystik der offenen
Augen und damit der unbedingten Wahrnehmungspflicht fur fremdes Leid. Gibt es
womaoglich eine elementare Angst vor dem Sehen, vor dem genauen Hinsehen, vor
jenem Hinsehen, das uns ins Gesehene uneindringbar verstrickt und nicht unschul-
dig passieren lasst? ,Sieh hin - und du weif3t'.“®

Ohne Gang zu den Quellen verkarstet Solidaritat, brennt sie aus, wird oberflachlich
und leer. Praxis verkommt zu sinnlosem, zerstérendem Aktivismus. Es braucht per-
sonale und sakramentale Raume der absichtlosen Kontemplation, die sich der
Zweckrationalitat, dem Leistungsdruck, der Bemachtigung, auch der Verdinglichung
und Instrumentalisierung entzieht, in der nichts erreicht werden muss. Kontemplation
ist weniger eine Technik als vielmehr eine Lebensweise, eine Lebenshaltung, eine
Gebetsweise. Kontemplation ist einfaches Dasein vor Gott. Kontemplative Grundhal-
tungen sind die Liebe zur Wirklichkeit, das Zulassen der Dinge, der Menschen, ohne

sie gleich gewaltsam verandern und abschaffen zu wollen.

Die Aufmerksamkeit ist die Wahrung des 21. Jahrhunderts

Die Aufmerksamkeit ist nicht nur der wesentliche Gehalt der Gottesliebe, sondern
auch der Nachstenliebe. Simone Weil mochte die Eintrittskarte in diese Welt nicht
zuruckschicken, sondern im eigenen Unglick und im Unglick der anderen Liebe und
Annahme durchhalten: Auflehnung im Sinne lwan Karamasoffs wirde bedeuten, den
Blick abzuwenden und nicht aufmerksam zu sein. Annahme heifl3t nicht Sanktionie-
rung des Leidens. Vielmehr ist es ein Zeichen fur die Anerkennung seiner Existenz,
dass man dem Hungrigen zu essen gibt.”

Aufmerksamkeit ist die Offenheit fur andere, die Bereitschaft zu vernehmen und zu

horen aus Respekt vor der Wirklichkeit. Aufmerksamkeit impliziert den Respekt vor

® Simone Weil, Zeugnis fiir das Gute 60.

® Johann Baptist Metz, Mit der Autoritat der Leidenden. Compassion — Vorschlag zu einem Weltpro-
gramm des Christseins, in: Feuilleton-Beilage der Siiddeutschen Zeitung, Weihnachten 1997.

" Simone Weil, Cahier 2, 233.



der Wirde des anderen und schliet so den Verzicht auf den Mittelgebrauch des
Menschen, der Verzicht auf Verzweckung und Funktionalisierung. ,Handle so, dass
du die Menschheit, sowohl in deiner Person als in der Person eines jeden anderen,
jederzeit zugleich als Zweck, niemals blof} als Mittel brauchst.” (I. Kant) Und es geht
um das Eingehen in die einmalige, je unableitbare Freiheit des anderen, die freie Re-
spektierung dieser Freiheit und letztlich die Bereitschaft, sich selbst herzugeben.
Aufmerksamkeit meint Sachgerechtigkeit, Personengerechtigkeit, Zweckfreiheit und
Selbstlosigkeit der Liebe.

Und es geht ihr um ,Einfuhlung® im Sinne der Intersubjektivitdat Edmund Husserls. ,Zu
den Sachen selbst®, ist das Stichwort der Phanomenologie. Fatal ware ein narzissti-
sches Verliebtsein in das eigene Spiegelbild, ein Steckenbleiben im Saft der eigenen
Befindlichkeit. Entscheidend ist fur Edith Stein ein Ethos der Redlichkeit und der gu-
ten Sachlichkeit. Die Kinder sind nicht knetbares Material fir die Lehrer, die Wirklich-
keit nicht ihr Konstrukt. Edith Stein geht es nicht nur um eine ,Verdauungsphiloso-
phie“, sondern um ein Verstehen geistiger Personen, das nicht gewaltsam in Strate-
gien einordnet und unterordnet.® Es geht Edith Stein nicht um ein Wissen, das Macht
bedeutet, auch nicht um ein Anhaufen von Informationen durch mechanisches Pau-
ken. Sie wollte nicht auswendig lernen, sondern mit dem Herzen, ,by heart, ,par co-

uer”.
Vorurteile und Aufklarung

~Wer seiner Vorurteilslosigkeit gewiss zu sein meint, indem er sich auf die Objektivitat
seines Verfahrens stutzt und seine eigene geschichtliche Bedingtheit verleugnet, der
erfahrt die Gewalt der Vorurteile, die ihn unkontrolliert beherrschen, als eine vis a

tergo.*?

Es gibt positive und negative, aufbauende und destruktive Vorurteile. Ignatius
von Loyola schreibt in seinem Exerzitienbuch, dass jeder gute Christ eher bereit sein
soll, die Meinung des anderen zu retten als sie zu verurteilen. Inm geht es nicht um

eine Verharmlosung oder gar Vergleichgultigung des Inhumanen und des Bdsen. Er

® Edith Stein, Die Frau. lhre Aufgabe nach Natur und Gnade. Werke V, hg. von L. Gelber und R. Leu-
ven, Freiburg / Louvain 1959, 74; Elisabeth Endres, Edith Stein. Christliche Philosophin und jidi-
sche Martyrerin, Miinchne 1987; Hanna-Barbara Gerl, Unerbittliches Licht. Edith Stein: Philosophie-
Mystik-Leben, Mainz 1991.

® Hans Georg Gadamer, Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen Hermeneutik, TG-
bingen #1975, 343.



schlief3t sich aber nicht der Schie3gesellschaft bzw. der Jagdgesellschaft an, er weil}
wohl um die Gefahr einer Ubertribunalisierung und einer grundséatzlichen Hermeneu-
tik des Verdachts oder einer allgemeinen Unterstellung.

Die Wahrung der Freiheit erfordert die Unterscheidung der Geister mit einem Gespur
bzw. mit der Analyse der Tauschungen in Gefuhl und Erkenntnis. Und in diesem An-
liegen sind sich zwei Traditionen, die zunachst nicht viel miteinander zu tun haben,
die mystische, spirituelle und aufgeklarte Traditionen naher, als manche Verachter
der Spiritualitat und der Mystik meinen. In beiden Traditionen schlagt das Ideal der
Reinigung bzw. Reinheit, Klarheit und Lauterkeit in allen Dimensionen der Wirklich-
keit immer wieder durch. Selbstaufklarung Uber die Bedingungen der Moglichkeit der
eigenen Erkenntnis, kritische Durchleuchtung aller vorfindlichen Bilder und Ergebnis-
se, schonungslose Analyse des Subjekts und seiner Welt, eine Reinigung der sittli-
chen Motive, die Entdeckung der Passivitat der Vernunft.

Zu dieser Reinigung im spirituellen Sinn und zur Aufklarung gehort eine Abrustung
des Denkens. Da sollen eigene Verfolgungsangste und Hassgefuhle aufgearbeitet,
Feindbilder abgebaut und Vorurteile hinterfragt werden. Von da her ist es ihr wichtig,
wohl mit den eigenen Grenzen zu leben, mit diesen aber dynamisch umzugehen und
so leibliche, biologische und nationale bzw. ethnische Grenzen zu Uberschreiten. An
der Wurzel von Terror und Barbarei stand nicht selten die Anmaliung absoluter
Macht Uber Leben und Tod, stand die Verachtung des Menschen, die Verachtung
von Behinderten und Zigeunern, die Verachtung von politischen Gegnern, die Ver-
achtung von Traditionen, die im judischen Volk lebten und leben, die Verachtung der
,anderen’. Verachtung signalisiert: Du bist fur mich Uberflissig, reiner Abfall und Mull,
den es verwerten und dann zu entsorgen gilt, eine Null, ein Kostenfaktor, den wir uns

nicht mehr leisten wollen.

Wirfe und Geworfenheit

,Der hat einen grolen Wurf gemacht.” Gemeint kann damit sein eine Erfindung, eine
Investition, die Gruindung eine Unternehmens. Fischer werfen ihre Netze aus. Friher
wurde die Saat geworfen. Und dann gibt es die Lebensentwurfe: Mit 40 hat man es
geschafft: Karriere, Ehe, zwei Kinder, Eigenheim, Hund, gro3es Auto. So das gesell-
schaftliche Idealbild. Was aber, wenn der Partner weg ist, Kinder nie gekommen

sind, das Haus verkauft werden musste oder nie angeschafft werden konnte. Oder



was macht der, der all dies besitzt und sich plotzlich fuhlt, als stecke er in der Haut
eines Fremden? Die Krise in der Mitte des Lebens ist die prominenteste. Dabei mar-
kiert diese vielbeschworene ,Mid-life-crisis“ nur einen von vielen mdglichen Scheide-
punkten im Verlauf eines Lebens. Was macht zum Beispiel der Rentner, der alles auf
den Lebensabend zu zweit ausrichtete, dessen Frau aber mit 60 stirbt? Was die
hoffnungsvolle Studentin, die erfahrt, dass sie Leukamie hat? Henry Miller: ,Leben ist
das, was uns zustof3t, wahrend wir uns etwas ganz anderes vorgenommen haben.”
Kdhe werfen ein Kalb. Interessant ist, dass man das von der menschlichen Geburt
nicht sagt. In der Gnosis freilich, und wenn man genau hinschaut ist dies das Le-
bensgefuhl vieler, gibt es das Bild vom Werfen bzw. Geworfensein ins Leben. Bei
Martin Heideggers ,Sein und Zeit", ist ,Geworfenheit” ein Fundamentalcharakter des
menschlichen Daseins und seiner Selbsterfahrung’. Der Terminus diirfte urspriing-
lich gnostisch sein. In der mandaischen Literatur ist er stehend: das Leben ist in die
Welt geworfen, das Licht in die Finsternis, die Seele in den Korper. Er drickt die uns
angetane Gewalt aus, die uns ungefragt hat sein lassen, wo ich bin und was ich bin,
die Passivitat unseres Verhaltens in einer Welt, die wir nicht gemacht haben und de-
ren Gesetze nicht die unseren sind. Hans Jonas verweist auch darauf, dass im Bild
des Wurfes eine Qualitat des Dynamischen steckt. Das Leben wirft sich auf die Zu-
kunft.

Jacques Derrida (* 15. Juli 1930 in El Biar, Algerien; T 8. Oktober 2004 in Paris,
Frankreich) gilt als Begrunder der Philosophie der Dekonstruktion. Auch hatte Hei-
degger von einer methodischen Verschrankung von Konstruktion und Destruktion
gesprochen. Diese betraf drei Momente: (1) ,Erfassung des Seienden auf das Ver-
stehen von dessen Sein (phanomenologische Reduktion) (2) ,Entwerfen des vorge-
gebenen Seienden auf sein Sein und dessen Strukturen (phanomenologische Kon-
struktion)“ (3) ,kritischer Abbau Uberkommener Begriffe (Destruktion). In Aufnahme
dieser Verschrankung von Destruktion und Konstruktion meint Dekonstruktion nicht
einen Angriff auf die Legitimitat oder Sinnhaftigkeit von Texten oder Thesen, sondern
die sinnkritische Analyse ihrer Verstehens- und Geltungsbedingungen.™

Es bedarf der kritischen Unterscheidung der Geister im Hinblick auf unser Denken,

unsere Einstellungen, unsere Entwurfe, unsere Vorurteile. Zur Unterscheidung der

' Michael Theunissen, Negative Theologie der Zeit, Frankfurt a. M. 1991, 345.

" Jacques Derrida: Die différance. Ausgewéhlte Texte. Mit einer Einleitung herausgegeben von Peter
Engelmann, Stuttgart 2004.



Geister gehort die Frage der Nachhaltigkeit und der langfristigen Wirkung: ,Er hinter-
lasst einen Scherbenhaufen. — So kann man manchmal Uber einen Menschen ho-
ren, der eine Verantwortung und Aufgabe zurlcklasst und einen Ort verlassen muss.
Seine Entscheidungen, seine Arbeit, seine Weise, mit Menschen umzugehen, haben
nicht aufgebaut, nicht zum Wachstum, zum Fortschritt gefihrt, sondern zum Chaos.
Er hat bisherige Freunde gegeneinander aufgebracht, Familien gespalten. Beziehun-
gen sind nachhaltig vergiftet, Feindschaften werden sich vielleicht Uber Generationen
hin halten. Ein in sich zerrissener und gespaltener Mensch treibt einen Spaltpilz U-
berall dort hinein, wo er lebt.

,Er hinterlasst einen Schuldenberg®, d.h. er hat auf Kosten anderer gelebt, gewirt-
schaftet, spekuliert. Die Last mussen andere tragen. Sie verlieren ihren Arbeitsplatz,
ihre Sicherheit, ihre soziale Rolle und ihre gesellschaftliche Identitat. Nicht alle Hin-
terlassenschaften bzw. Erbschaften bergen ein Vermogen in sich. Manche mussen
bei einem groRen Minus anfangen.

Dann gibt es die Ideologie der verbrannten Erde, die z.B. von den Nazis auf ihrem
Ruckzug fatale Wirklichkeit wurde. Hinter ihnen brannten die Stadte und Ortschaften,
sie hinterlieBen nur noch Ruinen, die Felder waren verwustet. Wo sie hintraten, sollte
lange nichts mehr leben. Wo sie nicht herrschen konnten, sollte kein anderes Leben
mehr sein. Wo sie nicht den Boden ausbeuten konnten, sollte nichts mehr blihen
und wachsen.

Es blaht hinter ihm her. — So lautet ein Wort von Hilde Domin. In Jesu Gefolge, in
seiner Hinterlassenschaft, in seiner seine Erbschaft ist Friede, weil er das Karussell
der Gewalt, der Aggression, der Verachtung und des Krieges unterbrochen und Ent-
feindung und Versdhnungsbereitschaft gelebt hat. Es bluht hinter Jesus her, weil er
einen Raum der Dankbarkeit hinterlasst, nicht eine Atmosphare des Neides, des
Ressentiments, des Zu-kurz-gekommen-Seins. Es bluht hinter Jesus, weil er nicht
Zynismus oder Verachtung ausstrahlte, sondern Ehrfurcht vor der Wirde gerade
auch der anderen und Fremden. Es bluht hinter ihm her, weil nicht der Totenkopf
sein Zeichen, sein Testament war, sondern die Hoffnung auf Leben und Auferste-

hung fur alle.

Manfred Scheuer, Bischof von Innsbruck



