
Entwurf und Wirklichkeit 
Gottesdienst in Alpbach, 29.08.2010 

 

 

Umso schlimmer für die Wirklichkeit? 

 

Umso schlimmer für die Tatsachen! Umso schlimmer für die Wirklichkeit! So soll der 

Philosoph Hegel gesagt haben, als er darauf aufmerksam gemacht wurde, dass sein 

gewaltiges Gedankensystem leider mit der Wirklichkeit so gut wie nichts zu tun hatte. 

Der Spruch „Wenn die Theorie nicht mit der Wirklichkeit übereinstimmt, umso 

schlimmer für die Wirklichkeit“ muss kein Witz sein. Denn wenn wir vor vollendete 

Tatsachen gestellt werden, wenn die Macht des Faktischen keinen Spielraum für 

Freiheit, Kreativität und Gestaltung lässt, dann ist das tatsächlich schlimm. „Die Tat-

sachen gehören alle nur zur Aufgabe, nicht zur Lösung.“1 Die Wirklichkeit ist aber 

nicht fertig, die Tatsachen sind nicht abgeschlossen. Und das, was der Fall ist, ist 

noch lange nicht absolut, sondern kann morgen schon ganz anders sein. Umso 

schlimmer für die Wirklichkeit? Ja, wenn die Wirklichkeit Arbeitslosigkeit und Krise 

heißt, wenn wir mit der Realität der Armut der Armut konfrontiert sind, wenn zum All-

tag Krankheit und Krieg gehören. „Es entsteht der Eindruck, dass man im öffentlichen 

Bereich – und das gilt nicht nur für die Politik, sondern auch für Wissenschaft und 

Wirtschaft – von Modellen ausgeht, die nicht mehr der Wirklichkeit entsprechen.“ (Er-

hard Busek) Die Wirtschaftskrise sei hier ein klassischer Fall, da seien oft Modelle 

hochgerechnet worden, die nicht mehr den Voraussetzungen entsprochen haben. 

Freilich könnte man das auch missverstehen: Was kümmern mich die Leute, ich hab 

meine schöne selbst gemachte Welt in meinem elfenbeinernen Turm, ich hab mein 

Paradies, das ich mir nicht stören lasse. Es gibt viele blinde Flecken in unserer Ge-

sellschaft, die einer Ästhetisierung huldigt und dabei viel ausblendet, vergisst, an den 

Rand schiebt. Die Reality Show führt zum großen Realitätsverlust. Denn die Totaläs-

thetisierung läuft auf ihr Gegenteil hinaus, sie führt zu Abstumpfung, Unempfindlich-

keit, zu einer große Fläche von blinden Flecken. Für viele Bereiche des Dunklen und 

des Schmerzes gibt es Anästhetica und Analgetica. Die Sehsüchte und Erlebniswel-

ten schaffen neue Vergesslichkeiten: „Vergesslichkeit, weil man wegblicken und 
                                                
1 Ludwig Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus. Logisch-philosophische Abhandlungen, Frank-

furt 10 1975, 6.4321. 



weghören, überhaupt die Wahrnehmung auf einen reduzierten Gesichtswinkel schal-

ten muss, um an der glatten Haut der Kultur Freude zu haben. Zwang, weil die Le-

bensinhalte allesamt auf Unterhaltungsergiebigkeit getestet werden und die Wahr-

heitsfrage in den säkularen Bereich der Experten abgedrängt wird. Wie menschlich 

immer Nachrichten, Fakten, Ereignisse sein mögen, welche Schrecken und Entzüc-

kungen, wie viel fassungsloses Schweigen oder Schreie sie verursachen könnten, 

das Design erlaubt ihnen nicht mehr zu sein als ein animierendes Gustostück.“2 

(Gottfried Bachl) Design statt Sein.   

Es bedarf der Annahme der Wirklichkeit und der Liebe zur Wirklichkeit. Grundhaltung 

dieser Liebe ist die Aufmerksamkeit. „Gott ist Aufmerksamkeit ohne Ablenkung.“3 

„Die von jeder Beimischung ganz und gar gereinigte Aufmerksamkeit ist Gebet.“4 Es 

trägt den Wunsch in sich, mit offenen Augen sehen zu können, wahrhaftig und mutig 

die Realität wahrzunehmen, denn die Wahrheit macht frei, das gilt für den psychi-

schen und auch für den politischen Bereich. Das ist nicht nur eine Frage der Zahlen 

und der Statistiken, von Skalen, Rankings oder Quoten. Im Anfang war die Zahl? 

Was wichtig ist, wird erschlossen über Kennziffern, Benchmarks und Rankings, nicht 

über die Sprache, auch nicht über Bilder. Die in der Moderne notwendig gewordene 

generelle Übersetzung von Wirklichkeit in Zahlen, macht es unwahrscheinlich, dass 

alle Dimensionen  von Wirklichkeit gleichermaßen kommuniziert werden. Logik und 

Mathematik können Totes festhalten, nicht aber Lebendiges verstehen. Die Magie 

der Zahl ist verbunden mit einer zunehmenden Sprachlosigkeit: abgeholzt ist die 

Sprache der Sehnsucht, Worte für personale Begegnung und für den Glauben aus-

geblutet oder durch das Vielerlei der unverbindlichen Rede verraten. Was ist mit dem 

Gesicht, mit dem Antlitz? Was mit der Zärtlichkeit und mit dem Eros, was mit der 

Schönheit, was mit dem Beten?  

 

Das konkrete Leben, die eigene Lebenslinie, auch Gemeinschaften und Gruppen 

sind daraufhin anzuschauen, was „wahre Zeichen der Gegenwart und der Absicht 

Gottes sind.“ (LG 11) Vor allen die Unglücklichen bedürfen Menschen, die fähig sind, 

                                                
2 Gottfried Bachl, Der schwierige Jesus, Innsbruck-Wien 1994, 105-106. 

3 Simone Weil, Cahiers 4, 132. 

4Simone Weil, Aufmerksamkeit für das Alltägliche. Ausgewählte Texte zu Fragen der Zeit. Hg. und erl. 
von O. Betz, München 1987, 61.  



ihnen ihre Aufmerksamkeit zuzuwenden. „Die Fülle der Nächstenliebe besteht ein-

fach in der Fähigkeit, den Nächsten fragen zu können: ‚Welches Leiden quält dich?’“5  

„Der kategorische Imperativ der Bibel lautet: Aufwachen, die Augen öffnen! Jesus 

lehrt nicht eine Mystik der geschlossenen Augen, sondern eine Mystik der offenen 

 Augen und damit der unbedingten Wahrnehmungspflicht für fremdes Leid. Gibt es 

womöglich eine elementare Angst vor dem Sehen, vor dem genauen Hinsehen, vor 

jenem Hinsehen, das uns ins Gesehene uneindringbar verstrickt und nicht unschul-

dig passieren lässt? ‚Sieh hin - und du weißt’.“6 

Ohne Gang zu den Quellen verkarstet Solidarität, brennt sie aus, wird oberflächlich 

und leer. Praxis verkommt zu sinnlosem, zerstörendem Aktivismus. Es braucht per-

sonale und sakramentale Räume der absichtlosen Kontemplation, die sich der 

Zweckrationalität, dem Leistungsdruck, der Bemächtigung, auch der Verdinglichung 

und Instrumentalisierung entzieht, in der nichts erreicht werden muss. Kontemplation 

ist weniger eine Technik als vielmehr eine Lebensweise, eine Lebenshaltung, eine 

Gebetsweise. Kontemplation ist einfaches Dasein vor Gott. Kontemplative Grundhal-

tungen sind die Liebe zur Wirklichkeit, das Zulassen der Dinge, der Menschen, ohne 

sie gleich gewaltsam verändern und abschaffen zu wollen. 

 

Die Aufmerksamkeit ist die Währung des 21. Jahrhunderts 

 

Die Aufmerksamkeit ist nicht nur der wesentliche Gehalt der Gottesliebe, sondern 

auch der Nächstenliebe. Simone Weil möchte die Eintrittskarte in diese Welt nicht 

zurückschicken, sondern im eigenen Unglück und im Unglück der anderen Liebe und 

Annahme durchhalten: Auflehnung im Sinne Iwan Karamasoffs würde bedeuten, den 

Blick abzuwenden und nicht aufmerksam zu sein. Annahme heißt nicht Sanktionie-

rung des Leidens. Vielmehr ist es ein Zeichen für die Anerkennung seiner Existenz, 

dass man dem Hungrigen zu essen gibt.7 

Aufmerksamkeit ist die Offenheit für andere, die Bereitschaft zu vernehmen und zu 

hören aus Respekt vor der Wirklichkeit. Aufmerksamkeit impliziert den Respekt vor 

                                                
5 Simone Weil, Zeugnis für das Gute 60. 

6 Johann Baptist Metz, Mit der Autorität der Leidenden. Compassion – Vorschlag zu einem Weltpro-
gramm des Christseins, in: Feuilleton-Beilage der Süddeutschen Zeitung, Weihnachten 1997. 

7 Simone Weil, Cahier 2, 233. 



der Würde des anderen und schließt so den Verzicht auf den Mittelgebrauch des 

Menschen, der Verzicht auf Verzweckung und Funktionalisierung. „Handle so, dass 

du die Menschheit, sowohl in deiner Person als in der Person eines jeden anderen, 

jederzeit zugleich als Zweck, niemals bloß als Mittel brauchst.“ (I. Kant) Und es geht 

um das Eingehen in die einmalige, je unableitbare Freiheit des anderen, die freie Re-

spektierung dieser Freiheit und letztlich die Bereitschaft, sich selbst herzugeben. 

Aufmerksamkeit meint Sachgerechtigkeit, Personengerechtigkeit, Zweckfreiheit und 

Selbstlosigkeit der Liebe. 

Und es geht ihr um „Einfühlung“ im Sinne der Intersubjektivität Edmund Husserls. „Zu 

den Sachen selbst“, ist das Stichwort der Phänomenologie. Fatal wäre ein narzissti-

sches Verliebtsein in das eigene Spiegelbild, ein Steckenbleiben im Saft der eigenen 

Befindlichkeit. Entscheidend ist für Edith Stein ein Ethos der Redlichkeit und der gu-

ten Sachlichkeit. Die Kinder sind nicht knetbares Material für die Lehrer, die Wirklich-

keit nicht ihr Konstrukt. Edith Stein geht es nicht nur um eine „Verdauungsphiloso-

phie“, sondern um ein Verstehen geistiger Personen, das nicht gewaltsam in Strate-

gien einordnet und unterordnet.8 Es geht Edith Stein nicht um ein Wissen, das Macht 

bedeutet, auch nicht um ein Anhäufen von Informationen durch mechanisches Pau-

ken. Sie wollte nicht auswendig lernen, sondern mit dem Herzen, „by heart“, „par co-

uer“.  

 

Vorurteile und Aufklärung 

 

„Wer seiner Vorurteilslosigkeit gewiss zu sein meint, indem er sich auf die Objektivität 

seines Verfahrens stützt und seine eigene geschichtliche Bedingtheit verleugnet, der 

erfährt die Gewalt der Vorurteile, die ihn unkontrolliert beherrschen, als eine vis a 

tergo.“9 Es gibt positive und negative, aufbauende und destruktive Vorurteile. Ignatius 

von Loyola schreibt in seinem Exerzitienbuch, dass jeder gute Christ eher bereit sein 

soll, die Meinung des anderen zu retten als sie zu verurteilen. Ihm geht es nicht um 

eine Verharmlosung oder gar Vergleichgültigung des Inhumanen und des Bösen. Er 

                                                
8 Edith Stein, Die Frau. Ihre Aufgabe nach Natur und Gnade. Werke V, hg. von L. Gelber und R. Leu-

ven,  Freiburg / Louvain 1959,  74; Elisabeth Endres, Edith Stein. Christliche Philosophin und jüdi-
sche Märtyrerin, Münchne 1987; Hanna-Barbara Gerl, Unerbittliches Licht. Edith Stein: Philosophie-
Mystik-Leben, Mainz 1991. 

9 Hans Georg Gadamer, Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen Hermeneutik, Tü-
bingen 41975, 343. 



schließt sich aber nicht der Schießgesellschaft bzw. der Jagdgesellschaft an, er weiß 

wohl um die Gefahr einer Übertribunalisierung und einer grundsätzlichen Hermeneu-

tik des Verdachts oder einer allgemeinen Unterstellung. 

Die Wahrung der Freiheit erfordert die Unterscheidung der Geister mit einem Gespür 

bzw. mit der Analyse der Täuschungen in Gefühl und Erkenntnis. Und in diesem An-

liegen sind sich zwei Traditionen, die zunächst nicht viel miteinander zu tun haben, 

die mystische, spirituelle und aufgeklärte Traditionen näher, als manche Verächter 

der Spiritualität und der Mystik meinen. In beiden Traditionen schlägt das Ideal der 

Reinigung bzw. Reinheit, Klarheit und Lauterkeit in allen Dimensionen der Wirklich-

keit immer wieder durch. Selbstaufklärung über die Bedingungen der Möglichkeit der 

eigenen Erkenntnis, kritische Durchleuchtung aller vorfindlichen Bilder und Ergebnis-

se, schonungslose Analyse des Subjekts und seiner Welt, eine Reinigung der sittli-

chen Motive, die Entdeckung der Passivität der Vernunft. 

Zu dieser Reinigung im spirituellen Sinn und zur Aufklärung gehört eine Abrüstung 

des Denkens. Da sollen eigene Verfolgungsängste und Hassgefühle aufgearbeitet, 

Feindbilder abgebaut und Vorurteile hinterfragt werden. Von da her ist es ihr wichtig, 

wohl mit den eigenen Grenzen zu leben, mit diesen aber dynamisch umzugehen und 

so leibliche, biologische und nationale bzw. ethnische Grenzen zu überschreiten. An 

der Wurzel von Terror und Barbarei stand nicht selten die Anmaßung absoluter 

Macht über Leben und Tod, stand die Verachtung des Menschen, die Verachtung 

von Behinderten und Zigeunern, die Verachtung von politischen Gegnern, die Ver-

achtung von Traditionen, die im jüdischen Volk lebten und leben, die Verachtung der 

‚anderen’. Verachtung signalisiert: Du bist für mich überflüssig, reiner Abfall und Müll, 

den es verwerten und dann zu entsorgen gilt, eine Null, ein Kostenfaktor, den wir uns 

nicht mehr leisten wollen. 

 

Würfe und Geworfenheit 

 

„Der hat einen großen Wurf gemacht.“ Gemeint kann damit sein eine Erfindung, eine 

Investition, die Gründung eine Unternehmens. Fischer werfen ihre Netze aus. Früher 

wurde die Saat geworfen. Und dann gibt es die Lebensentwürfe: Mit 40 hat man es 

geschafft: Karriere, Ehe, zwei Kinder, Eigenheim, Hund, großes Auto. So das gesell-

schaftliche Idealbild. Was aber, wenn der Partner weg ist, Kinder nie gekommen 

sind, das Haus verkauft werden musste oder nie angeschafft werden konnte. Oder 



was macht der, der all dies besitzt und sich plötzlich fühlt, als stecke er in der Haut 

eines Fremden? Die Krise in der Mitte des Lebens ist die prominenteste. Dabei mar-

kiert diese vielbeschworene „Mid-life-crisis“ nur einen von vielen möglichen Scheide-

punkten im Verlauf eines Lebens. Was macht zum Beispiel der Rentner, der alles auf 

den Lebensabend zu zweit ausrichtete, dessen Frau aber mit 60 stirbt? Was die 

hoffnungsvolle Studentin, die erfährt, dass sie Leukämie hat? Henry Miller: „Leben ist 

das, was uns zustößt, während wir uns etwas ganz anderes vorgenommen haben.“ 

Kühe werfen ein Kalb. Interessant ist, dass man das von der menschlichen Geburt 

nicht sagt. In der Gnosis freilich, und wenn man genau hinschaut ist dies das Le-

bensgefühl vieler, gibt es das Bild vom Werfen bzw. Geworfensein ins Leben. Bei 

Martin Heideggers „Sein und Zeit“, ist „Geworfenheit“ ein Fundamentalcharakter des 

menschlichen Daseins und seiner Selbsterfahrung10. Der Terminus dürfte ursprüng-

lich gnostisch sein. In der mandäischen Literatur ist er stehend: das Leben ist in die 

Welt geworfen, das Licht in die Finsternis, die Seele in den Körper. Er drückt die uns 

angetane Gewalt aus, die uns ungefragt hat sein lassen, wo ich bin und was ich bin, 

die Passivität unseres Verhaltens in einer Welt, die wir nicht gemacht haben und de-

ren Gesetze nicht die unseren sind. Hans Jonas verweist auch darauf, dass im Bild 

des Wurfes eine Qualität des Dynamischen steckt. Das Leben wirft sich auf die Zu-

kunft.  

Jacques Derrida (* 15. Juli 1930 in El Biar, Algerien; † 8. Oktober 2004 in Paris, 

Frankreich) gilt als Begründer der Philosophie der Dekonstruktion. Auch hatte Hei-

degger von einer methodischen Verschränkung von Konstruktion und Destruktion 

gesprochen. Diese betraf drei Momente: (1) „Erfassung des Seienden auf das Ver-

stehen von dessen Sein (phänomenologische Reduktion)“ (2) „Entwerfen des vorge-

gebenen Seienden auf sein Sein und dessen Strukturen (phänomenologische Kon-

struktion)“ (3) „kritischer Abbau überkommener Begriffe (Destruktion)“. In Aufnahme 

dieser Verschränkung von Destruktion und Konstruktion meint Dekonstruktion nicht 

einen Angriff auf die Legitimität oder Sinnhaftigkeit von Texten oder Thesen, sondern 

die sinnkritische Analyse ihrer Verstehens- und Geltungsbedingungen.11 

Es bedarf der kritischen Unterscheidung der Geister im Hinblick auf unser Denken, 

unsere Einstellungen, unsere Entwürfe, unsere Vorurteile. Zur Unterscheidung der 
                                                
10 Michael Theunissen, Negative Theologie der Zeit, Frankfurt a. M. 1991, 345. 

11 Jacques Derrida: Die différance. Ausgewählte Texte. Mit einer Einleitung herausgegeben von Peter 
Engelmann, Stuttgart 2004. 



Geister gehört die Frage der Nachhaltigkeit und der langfristigen Wirkung: „Er hinter-

lässt einen Scherbenhaufen.“ – So kann man manchmal über einen Menschen hö-

ren, der eine Verantwortung und Aufgabe zurücklässt und einen Ort verlassen muss. 

Seine Entscheidungen, seine Arbeit, seine Weise, mit Menschen umzugehen, haben 

nicht aufgebaut, nicht zum Wachstum, zum Fortschritt geführt, sondern zum Chaos. 

Er hat bisherige Freunde gegeneinander aufgebracht, Familien gespalten. Beziehun-

gen sind nachhaltig vergiftet, Feindschaften werden sich vielleicht über Generationen 

hin halten. Ein in sich zerrissener und gespaltener Mensch treibt einen Spaltpilz ü-

berall dort hinein, wo er lebt.  

„Er hinterlässt einen Schuldenberg“, d.h. er hat auf Kosten anderer gelebt, gewirt-

schaftet, spekuliert. Die Last müssen andere tragen. Sie verlieren ihren Arbeitsplatz, 

ihre Sicherheit, ihre soziale Rolle und ihre gesellschaftliche Identität. Nicht alle Hin-

terlassenschaften bzw. Erbschaften bergen ein Vermögen in sich. Manche müssen 

bei einem großen Minus anfangen. 

Dann gibt es die Ideologie der verbrannten Erde, die z.B. von den Nazis auf ihrem 

Rückzug fatale Wirklichkeit wurde. Hinter ihnen brannten die Städte und Ortschaften, 

sie hinterließen nur noch Ruinen, die Felder waren verwüstet. Wo sie hintraten, sollte 

lange nichts mehr leben. Wo sie nicht herrschen konnten, sollte kein anderes Leben 

mehr sein. Wo sie nicht den Boden ausbeuten konnten, sollte nichts mehr blühen 

und wachsen.   

Es blüht hinter ihm her. – So lautet ein Wort von Hilde Domin. In Jesu Gefolge, in 

seiner Hinterlassenschaft, in seiner seine Erbschaft ist Friede, weil er das Karussell 

der Gewalt, der Aggression, der Verachtung und des Krieges unterbrochen und Ent-

feindung und Versöhnungsbereitschaft gelebt hat. Es blüht hinter Jesus her, weil er 

einen Raum der Dankbarkeit hinterlässt, nicht eine Atmosphäre des Neides, des 

Ressentiments, des Zu-kurz-gekommen-Seins. Es blüht hinter Jesus, weil er nicht 

Zynismus oder Verachtung ausstrahlte, sondern Ehrfurcht vor der Würde gerade 

auch der anderen und Fremden. Es blüht hinter ihm her, weil nicht der Totenkopf 

sein Zeichen, sein Testament war, sondern die Hoffnung auf Leben und Auferste-

hung für alle.  

 

Manfred Scheuer, Bischof von Innsbruck 

 


