
Hochfest der Geburt des Herrn      Weihnachten 2025 
Lesung: Jesaja 52,7-10      Evangelium: Johannes 1,1-5.9-14 
 
Liebe Brüder und Schwestern! 
 
Im Anfang war das Wort ist eine steile Behauptung.  
Es haben sich vermutliche unzählige Physiker und Astronomen ihre Köpfe zerbrochen 
darüber, was da am Anfang des Universums war. Wie es gewesen sein könnte beim Urknall 
und danach, welche Kräfte da gewirkt haben und welche Temperaturen. Und ungezählte 
Biologen haben gerätselt über den Beginn des Lebens, wie es zu Einzellern und Bakterien 
gekommen ist und unter welchen Bedingungen sich dann Pflanzen und Tiere entwickelt 
haben. Die aufregendste Frage war wohl immer die nach die nach dem Ursprung des 
Menschen. Dass die Welt nicht in sieben Tagen erschaffen wurde und auch die Geschichte 
von Adam und Eva nicht als naturwissenschaftlicher Bericht aufzufassen ist, wissen wir seit 
geraumer Zeit, und seit den Forschungen von Charles Darwin sind sich die meisten von uns 
auch ziemlich sicher, dass wir von den Affen abstammen. Evolutionsbiologen brauchen für 
diese unsere Herleitung aus dem Tierreich auch keinen Gott. 
 
Wir hier in der Kirche tun gut daran, die bisherigen Erkenntnisse der Naturwissenschaft zur 
Kenntnis zu nehmen. Wir sollen bereit zu sein zum Dazulernen – genauso, wie wir bereit dazu 
sind, an Gott zu glauben. Denn das sind wir wohl. Sonst wären wir nicht hier.  
Es scheint nur so, als sei Gott durch die Wissenschaft in weite Ferne gerückt.  
Weil Gott zur Erklärung natürlicher Zusammenhänge nicht mehr gebraucht wird.  
Es scheint, als sei heute das vertrauenserweckende Gegenüber weg.  
Oder das Über-uns-Drüber.  
Der Schöpfervater, die Gottesmutter: Irgendwie entschwunden.  
Uns Menschenkindern kann seelisch schon sehr kalt werden, wenn uns die himmlischen 
Elternfiguren abhandenkommen. Unter Umständen behelfen wir uns damit, indem wir selber 
Kinder in die Welt setzen. Wenn alles gut geht, wird uns durch die Kinder wieder warm ums 
Herz. 
 
Im heutigen Evangelium ist dieser Glücksfall vorgezeichnet. Das Wort, das am Anfang bei Gott 
ist, ist auch der Sinn. So kann das griechische Wort logos, das hier steht, übersetzt werden: 
der Sinn. Dass bei Gott alles sowieso und immer schon Sinn hat und Sinn ist, dürfen wir 
glauben. Mit Gottes Hilfe kann es zum größten Glück von uns Menschen gehören, ein Kind 
zu zeugen und zur Welt zu bringen und sich um das Kind zu kümmern und heranwachsen zu 
sehen und so das Wort Fleisch werden zu lassen. Und wer keine Kinder bekommt, dem wird 
Gott zahlreiche andere Möglichkeiten eröffnen, Sinn zu verwirklichen: in seiner Arbeit, in 
seiner kreativen Tätigkeit, in seiner Musik oder bildenden Kunst, in seinem Dienst an den 
Mitmenschen. Vielleicht auch in den richtigen Worten, die ihm gegeben sind. Man erlebt ja 
Menschen, die die Gabe haben, die Dinge auf den Punkt zu bringen. Da muss einer noch gar 
kein großer Redner sein oder eine berühmte Schriftstellerin. 
  



2 
 

So ein Mensch mit der Gabe der richtigen Worte war sicher auch Jesus von Nazaret. 
Und bei ihm haben die Taten dazugepasst. Seine Gesten und Berührungen waren heilsam. 
Sein Umgang mit seinen Nächsten war aufrichtend und zeichenhaft und beispielgebend.  
In seiner ganzen Art und Weise hat er eine elementare Freude ausgestrahlt, bei der viele 
Menschen gespürt haben: so sollen wir leben. So wollen wir leben. 
 
Wir Christen heute glauben: Jesus Christus ist das Sinnprojekt Gottes.  
Aber Gott hat uns seinen Sohn nicht gesandt, um danach die Hände in den Schoß zu legen. 
Er sendet uns fortwährend und immer neu den Heiligen Geist. So wird jeder von uns zum 
Sinnprojekt Gottes. 
 
Die Philosophin Hannah Arendt hat das so ausgedrückt: Weil jeder Mensch aufgrund des 
Geborenseins ein Initium, ein Anfang und Neuankömmling in der Welt ist, können Menschen 
Initiative ergreifen, Anfänger werden und Neues in Bewegung setzen. Der Neuanfang steht 
stets im Widerspruch zu statistisch erfassbaren Wahrscheinlichkeiten; er ist immer das 
unendlich Unwahrscheinliche; er mutet uns daher, wo wir ihm in lebendiger Erfahrung 
begegnen, immer wie ein Wunder an. (Hannah Arendt, Vita activa oder Vom tätigen Leben. Herausgegeben von 

Thomas Meyer, Piper Verlag München 1967; zitiert nach dem Adventkalender „Der Andere Advent“, www.anderezeiten.de). 

 
Und das Wort ist Fleisch geworden und hat unter uns gewohnt. 
Amen. 

Robert Kettl 

 


