Liebe Bruder und Schwestern!

Im Anfang war das Wort ist eine steile Behauptung.

Es haben sich vermutliche unzahlige Physiker und Astronomen ihre Kopfe zerbrochen
darliber, was da am Anfang des Universums war. Wie es gewesen sein konnte beim Urknall
und danach, welche Krafte da gewirkt haben und welche Temperaturen. Und ungezahlte
Biologen haben geratselt Uiber den Beginn des Lebens, wie es zu Einzellern und Bakterien
gekommen ist und unter welchen Bedingungen sich dann Pflanzen und Tiere entwickelt
haben. Die aufregendste Frage war wohl immer die nach die nach dem Ursprung des
Menschen. Dass die Welt nicht in sieben Tagen erschaffen wurde und auch die Geschichte
von Adam und Eva nicht als naturwissenschaftlicher Bericht aufzufassen ist, wissen wir seit
geraumer Zeit, und seit den Forschungen von Charles Darwin sind sich die meisten von uns
auch ziemlich sicher, dass wir von den Affen abstammen. Evolutionsbiologen brauchen fir
diese unsere Herleitung aus dem Tierreich auch keinen Gott.

Wir hier in der Kirche tun gut daran, die bisherigen Erkenntnisse der Naturwissenschaft zur
Kenntnis zu nehmen. Wir sollen bereit zu sein zum Dazulernen —genauso, wie wir bereit dazu
sind, an Gott zu glauben. Denn das sind wir wohl. Sonst waren wir nicht hier.

Es scheint nur so, als sei Gott durch die Wissenschaft in weite Ferne gerickt.

Weil Gott zur Erklarung natiirlicher Zusammenhange nicht mehr gebraucht wird.

Es scheint, als sei heute das vertrauenserweckende Gegeniber weg.

Oder das Uber-uns-Driiber.

Der Schopfervater, die Gottesmutter: Irgendwie entschwunden.

Uns Menschenkindern kann seelisch schon sehr kalt werden, wenn uns die himmlischen
Elternfiguren abhandenkommen. Unter Umstanden behelfen wir uns damit, indem wir selber
Kinder in die Welt setzen. Wenn alles gut geht, wird uns durch die Kinder wieder warm ums
Herz.

Im heutigen Evangelium ist dieser Glicksfall vorgezeichnet. Das Wort, das am Anfang bei Gott
ist, ist auch der Sinn. So kann das griechische Wort logos, das hier steht, Ubersetzt werden:
der Sinn. Dass bei Gott alles sowieso und immer schon Sinn hat und Sinn ist, diirfen wir
glauben. Mit Gottes Hilfe kann es zum groRten Gliick von uns Menschen gehéren, ein Kind
zu zeugen und zur Welt zu bringen und sich um das Kind zu kiimmern und heranwachsen zu
sehen und so das Wort Fleisch werden zu lassen. Und wer keine Kinder bekommt, dem wird
Gott zahlreiche andere Moglichkeiten erdffnen, Sinn zu verwirklichen: in seiner Arbeit, in
seiner kreativen Tatigkeit, in seiner Musik oder bildenden Kunst, in seinem Dienst an den
Mitmenschen. Vielleicht auch in den richtigen Worten, die ihm gegeben sind. Man erlebt ja
Menschen, die die Gabe haben, die Dinge auf den Punkt zu bringen. Da muss einer noch gar
kein groRBer Redner sein oder eine berlihmte Schriftstellerin.



So ein Mensch mit der Gabe der richtigen Worte war sicher auch Jesus von Nazaret.

Und bei ihm haben die Taten dazugepasst. Seine Gesten und Berliihrungen waren heilsam.
Sein Umgang mit seinen Nachsten war aufrichtend und zeichenhaft und beispielgebend.

In seiner ganzen Art und Weise hat er eine elementare Freude ausgestrahlt, bei der viele
Menschen gesplrt haben: so sollen wir leben. So wollen wir leben.

Wir Christen heute glauben: Jesus Christus ist das Sinnprojekt Gottes.

Aber Gott hat uns seinen Sohn nicht gesandt, um danach die Hande in den Schol zu legen.
Er sendet uns fortwahrend und immer neu den Heiligen Geist. So wird jeder von uns zum
Sinnprojekt Gottes.

Die Philosophin Hannah Arendt hat das so ausgedriickt: Weil jeder Mensch aufgrund des
Geborenseins ein Initium, ein Anfang und Neuankémmling in der Welt ist, kbnnen Menschen
Initiative ergreifen, Anféinger werden und Neues in Bewegung setzen. Der Neuanfang steht
stets im Widerspruch zu statistisch erfassbaren Wahrscheinlichkeiten; er ist immer das
unendlich Unwahrscheinliche; er mutet uns daher, wo wir ihm in lebendiger Erfahrung

begegnen, immer wie ein Wunder an. (Hannah Arendt, Vita activa oder Vom tdtigen Leben. Herausgegeben von
Thomas Meyer, Piper Verlag Miinchen 1967, zitiert nach dem Adventkalender ,Der Andere Advent”, www.anderezeiten.de).

Und das Wort ist Fleisch geworden und hat unter uns gewohnt.

Amen.
Robert Kett!



