
 1 

Christus, gestern und heute 

Anfang und Ende 

Alpha und Omega 

Sein ist die Zeit 

und die Ewigkeit 

Sein ist die Macht und die Herrlichkeit 

in alle Ewigkeit (Ritus der Osternacht, Osterkerze) 

 

Jesus Christus im Zeitalter sich überstürzender Neuerungen.  

Vom Bleibenden im Zeitalter der Veränderung 

 

Als Zeichen der Zeit nennt die Pastoralkonstitution des Zweiten Vatikanischen Kon-

zils tiefgehende und rasche Veränderungen. Es spricht von einer wirklichen sozialen 

und kulturellen Umgestaltung, die sich auch auf das religiöse Leben auswirkt. Der 

Mensch dehnt seine Macht so weit aus und kann sie doch nicht immer so steuern, 

dass sie ihm wirklich dient. Noch niemals verfügte die Menschheit über soviel Reich-

tum, Möglichkeiten und wirtschaftliche Macht, und doch leidet noch ein ungeheurer 

Teil der Bewohner unserer Erde Hunger und Not, gibt es noch unzählige Analphabe-

ten. Niemals hatten die Menschen einen so wachen Sinn für Freiheit wie heute, und 

gleichzeitig entstehen neue Formen von gesellschaftlicher und psychischer Knech-

tung. Die Welt spürt lebhaft ihre Einheit und die wechselseitige Abhängigkeit aller 

von allen in einer notwendigen Solidarität und wird doch zugleich heftig von einander 

widerstreitenden Kräften auseinander gerissen. Denn harte politische, soziale, wirt-

schaftliche, rassische und ideologische Spannungen dauern an. Man strebt schließ-

lich unverdrossen nach einer vollkommeneren Ordnung im irdischen Bereich, aber 

das geistliche Wachstum hält damit nicht gleichen Schritt. Betroffen von einer so 

komplexen Situation, tun sich viele unserer Zeitgenossen schwer, die ewigen Werte 

recht zu erkennen und mit dem Neuen, das aufkommt, zu einer richtigen Synthese 

zu bringen; so sind sie, zwischen Hoffnung und Angst hin und her getrieben. (GS 4) 

In den Konzilsdokumenten atmet sicher ein Grundoptimismus, wie er auch für Jo-

hannes XXIII. charakteristisch war. Es war aber kein blinder Optimismus, denn es 

wurden auch die Sorgen, die Spannungen und die Angründe menschlicher Möglich-

keiten benannt. Die Zeichen der Zeit wurden dabei im Glauben an das inkarnierte 



 2 

Wort und in der erdenschweren Hoffnung auf eine Entwicklung auf Gerechtigkeit und 

Frieden hin gedeutet.1  

Seit dem Konzil hat sich vieles verändert. Die Moderne wurde von der Postmoderne 

abgelöst. Umgepolt wurden nicht nur die Optimismen, sondern auch die Geschichts-

auffassung, Freiheit und Humanität würden sich linear in Richtung Fortschritt entwik-

keln. Vermutlich wurde inzwischen auch die Hoffnung zu Grabe getragen, der 

Mensch würde zum Herren der Geschichte. Die entscheidenden Transformations-

mächte der Neuzeit wie Wissenschaft oder Technik zeigen sich immer weniger de-

mokratisch legitimiert noch kontrollierbar. Mit Wissenschaft und Technik verbinden 

wir gegenwärtig nicht nur Hoffnung auf Verbesserung der Lebensbedingungen (so 

seit Bacon und Descartes) sondern auch Erfahrungen der Bedrohung (Atom, Gen-

manipulation) und der Kontingenz, wie es ökologische Rückwirkungen der Technik z. 

B. in Klimaszenarien deutlich machen. Massiv zugenommen hat die Mobilität weiter 

Kreise. Mobilität bringt für die Wirtschaft und für viele Menschen Vorteile. Anderer-

seits verursacht sie aber auch große Belastungen für Mensch und Umwelt, Belastun-

gen öffentlicher Haushalte, sowie einen massiven Ressourcenverbrauch. Und was 

bringt die Mobilität für das Menschsein?2 Die allgemeine Erreichbarkeit der Dinge 

macht uns die Dinge nicht vertrauter, sondern entfremdet sie uns, weil wir uns auf die 

Erfahrung des Fremden nicht mehr einlassen. 

In den letzten Jahren führte der liberale Wirtschaftsmarkt nicht durch selbstregulative 

Kräfte zum Wohlstand und Glück aller. Und deutlicher geworden ist seit dem Konzil 

die Rolle der Medien. Manche Medien verstehen sich als  Welterzeugungsmaschi-

nen. Anstelle der Religion seien sie Opium fürs Volk geworden. Medien vermehren 

einerseits den menschlichen Fortschritt und schaffen immer mehr Menschen Zugang 

zu Informationen, die früher nur einer kleinen Zahl oder Elite vorbehalten waren. An-

dererseits kann der Mensch die Überfülle an Information kaum mehr verdauen: Wir 

wissen sehr viel, was wir nicht zum Leben brauchen, andererseits wissen wir oft nicht 

oder nicht mehr, was wir zum Handeln brauchen würden. Woher gewinnt der moder-

                                                
1 Papst Johannes XXIII. teilte nicht die Meinung derer, die den Frieden in den Bereich des Unmögli-

chen rückten. Er sah vier Voraussetzungen des Friedens: Wahrheit, Gerechtigkeit, Liebe und Frei-
heit (Johannes XXIII., Pacem in terris, in: AAS 55 (1963), 265-266). 

2 Vgl. dazu Paul Virilio, Revolutionen der Geschwindigkeit, Berlin 1993; ders., Fluchtgeschwindigkeit, 
München 1996; ders., Rasender Stillstand, Frankfurt 1997. 



 3 

ne Mensch dieses Orientierungswissen? Und wer ist Subjekt der Information und der 

Kommunikation? 

Nicht gering zu schätzen ist schließlich der Kontrast zwischen Postmoderne und Kir-

che, der Kontrast zwischen Freiheit und Verbindlichkeit, zwischen Individualisierung 

und Gemeinschaft, zwischen Ordnung und Spontaneität. Beinahe schon klassisch 

sind die Spannungspole von Mann und Frau, von Hierarchie und Communio. 

Das ist eine Erfahrung, die viele Menschen machen: Noch nie hat sich das Leben, 

die Umwelt, die Gesellschaft so rasant verändert wie rund um die Wende zu 21. 

Jahrhundert. Veränderungen, die sich auf den Alltag der Menschen auswirken, die 

immer wieder vor neue Herausforderungen stellen und Fragen aufwerfen. Eine die-

ser Fragen lautet: Wenn sich alles ändert, gibt es auch etwas, das bleibt? 

 

 

Mk 8,29: Für wen haltet ihr mich? 

 

Zunächst ist man geneigt, diese Jesusfrage nur einzubetten in die Verse 27-30. Aber 

wenn man weiter liest, entdeckt man, dass es gut ist, die nächsten Verse hinzuneh-

men. Denn da wird sichtbar, dass das Messiasbekenntnis des Petrus das Eingangs-

tor zur Passion ist und dass es zugleich etwas zu tun hat mit der Rolle des Petrus in 

der Passion Jesu. Aber die Verse 31-33 sagen auch etwas darüber aus, welche Vor-

stellungen Petrus damals vor Ostern vom Messias hatte. Wenn man dann noch im 

nächsten Kapitel 9, 2-10 hinzunimmt, dann erfährt man, dass die Petrus- und Jün-

gerunterweisung ihren Bogen spannt über die Passion hinaus in die österliche Ver-

klärung, in die große Bestätigung Jesu durch den Vater: "Das ist mein geliebter 

Sohn; auf ihn sollt ihr hören."  

"Unterwegs fragte er ...": auf dem Wege. Bald wird es der Weg nach Jerusalem sein, 

der Weg des Gottesknechtes. (Von weither geht der Weg auf Jerusalem zu; denn 

das Gebiet um Cäsarea Philippi liegt etwa ein bis zwei Tageswanderungen nördlich 

vom See Gennesaret in der Nähe der Jordanquellen.) Die vier Verse geben in äu-

ßerster Kürze ein Gespräch wieder, das von größter Bedeutung sein wird. Der Vers 

30 schließt mit dem Wort "über ihn": Um ihn geht es entscheidend in diesem Dialog. 

Um ihn geht es entscheidend in unserem Leben! Jesus beginnt den Dialog direkt mit 

der Frage: "Für wen halten mich die Menschen?" Will Jesus eine Information? Oder 

zielt diese Frage schon weiter auf die nächste Frage: "lhr aber, für wen haltet ihr 



 4 

mich?" Diese Frage, die weit mehr als Information erwartet. "Er macht sich frag-

würdig" (H. Schlier). Während es nach der ersten Frage heißt: "Sie sagten zu ihm ...", 

ist bei der zweiten Frage wie selbstverständlich Petrus der Sprecher: "Simon Petrus 

antwortet ihm..." Es ist, als sprächen sie nun wie mit einer Stimme, wie mit einem 

einzigen Bekenntnis. Aus der Antwort der Jünger erfahren wir, was damals im Volk 

als Meinung umging über Jesus von Nazaret. Schon in Mk 6,14-16 werden die glei-

chen Auskünfte gegeben: "Der König Herodes hörte von Jesus; denn sein Name war 

bekannt geworden, und man sagte: Johannes der Täuf er ist von den Toten auf er-

standen; deshalb wirken solche Kräfte in ihm. Andere sagten: Er ist Elija. Wieder an-

dere: Er ist ein Prophet, wie einer von den alten Propheten. Als aber Herodes von 

ihm hörte, sagte er: Johannes, den ich enthaupten ließ, ist auferstanden."  

Offenbar nimmt Jesus das Bekenntnis des Petrus an; das geht indirekt aus dem Ver-

bot Jesu hervor, darüber mit anderen zu sprechen. Die Gefahr eines Messias-

Missverständnisses war groß in einer Zeit, in der apokalyptische und politische Mes-

siaserwartungen das Volk aufwühlten. Die folgenden Verse 31- 33 lassen ja deutlich 

erkennen, dass für das Messiasbewusstsein Jesu als des leidenden Gottesknechtes 

auch bei Petrus kein Verständnis war, wieviel weniger in der Volksmeinung. Jesus 

herrscht den Petrus an in großer Erregung: "Weg mit dir, Satan, geh mir aus den Au-

gen! Denn du hast nicht das im Sinn, was Gott will, sondern was die Menschen wol-

len. " Es ist wie ein Nachklang des Gotteswortes bei Jesaja: "Meine Gedanken sind 

nicht eure Gedanken, und eure Wege sind nicht meine Wege - Spruch des Herrn" 

(Jes 55,8). Erst nach Ostern wird den Jüngern aufgehen, was Paulus in das Wort 

fasst: "Wir dagegen verkündigen Christus als den Gekreuzigten: für luden ein empö-

rendes Ärgernis, für Heiden eine Torheit, für die Berufenen aber, luden wie Griechen, 

Christus, Gottes Kraft und Gottes Weisheit" (1 Kor 1, 23-24). 

 

 

Jesusbilder 

 

Der Menschenfreund 

 

Immanuel Kant (+1804) begreift Jesus als den „Menschenfreund“ (I. Kant, Das Ende 

aller Dinge, A 520), der jener Religion Raum schafft, die „schon in uns liegt“ (I. Kant, 

Der Streit der Fakultäten, A 93). Vom traditionalen Kirchenglauben unterscheide sich 



 5 

der reine Religions- bzw. Vernunftglaube dadurch, dass er „das Wesentliche aller 

Verehrung Gottes in der Moralität des Menschen setzt“ (A 72 f.), also ganz auf die 

Erfüllung aller Menschenpflichten im Staat ausgerichtet ist. Die Religion wird morali-

siert, entsprechend dem neuzeitlichen Vorrang der Tat und Arbeit vor der Gegeben-

heit und Gnade. Alles Eschatologische und Soteriologische an Jesus ist deshalb zu 

eliminieren. Für Kant steht fest, „dass es schlechterdings kein Heil für die Menschen 

gebe, als in innigster Aufnehmung echter sittlicher Grundsätze in ihre Gesinnung“ (I. 

Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft, A 105). Er sieht in 

Jesus Christus das „Ideal der moralischen Vollkommenheit“ (A 67f.), das auf die im 

Menschen selbst liegende Idee der Vollkommenheit hinweist und durch deren voll-

kommene Verwirklichung in „Lehre, Lebenswandel und Leiden das Beispiel eines 

Gott wohlgefälligen Menschen“ gibt (A 72f. u. ö.). Die herkömmliche Versöhnungsleh-

re (stellvertretende Genugtuung bzw. Opfer) ist unangemessen, weil sie den Men-

schen zu der Illusion verleitet, es sei für ihn getan, was er doch selbst zu tun hat. Der 

Glaube an ein göttliches Erlösungshandeln für die und an den Menschen erscheint 

als unmoralische und unvernünftige Alternative zur Anstrengung des Selberhandelns 

aus reiner Vernunft und „aus bloßen Beweggründen der Pflicht“ (A 232). Ein solches 

Erlösungshandeln ist auch gar nicht erforderlich, weil das „radikal“ Böse - jener „na-

türliche Hang“, der gleichwohl „zu überwinden möglich sein muss“ (A 99ff.) - den 

Menschen nicht prinzipiell daran hindern kann, die Stimme der praktischen Vernunft 

zu vernehmen und ihr auch zu folgen.  

Bis in die Gegenwart hinein bestimmt ein rationalistisches und moralisiertes Jesus-

bild, das Jesus als Inbegriff bürgerlicher Tugenden und sittlich-religiöser Humanität 

(die es bei Jesus ohne Frage gibt, die aber nicht alles ist) begreift, viele Leben-Jesu-

Darstellungen: Nicht Jesu Geist, „der Herren eigener Geist“ spricht nach einem Bon-

mot Albert Schweitzers aus ihnen.  

Auch dort, wo nicht bürgerliche Selbstverwirklichung im Vordergrund steht, wo man 

vielmehr - etwa mit Karl Marx (+1883) - die Misere des Menschen vor allem in Un-

rechtsstrukturen begründet sieht, die Hoffnung dementsprechend auf eine tatkräftige 

Veränderung der Verhältnisse richtet, bleibt man - soweit man Jesus primär als den 

sozial-politischen Befreier begreift - demselben neuzeitlich-bürgerlichen Grundansatz 

verhaftet: dem Dogma vom Täter, der seine eigene Endlichkeit, Angewiesenheit, 

Schuld und Verdanktheit verdrängt, der - unbelehrt durch alle fremde wie eigene 



 6 

lnhumanität - der Selbstüberschätzung (oder ihrer Kehrseite: der Depression) verfal-

len ist und gerade so seine wahre Chance verfehlt.  

Beide Jesusbilder, das bürgerliche wie das marxistische, übersehen das Grundle-

gende. dass Jesus nicht zuerst eine Moral oder eine zu verwirklichende Aufgabe 

bringt, sondern sich selber, die Zusage des Evangeliums, die Beziehung zu ihm und 

zu seinem Gott, eine Gabe, die anzunehmen lohnt, weil sie befreit. 

 

Christus Universalis 

 

„Unter Christus-Universalis verstehe ich Christus als das organische Zentrum des 

ganzen Universums:  

- als organisches Zentrum, das heißt als das Zentrum, an dem letzten Endes phy-

sisch die ganze, selbst die natürliche Entwicklung hängt; 

- des ganzen Universums, das heißt nicht nur der Erde und der Menschheit, sondern 

des Sirius, der Andromeda, der Engel, aller Wirklichkeiten, von denen wir nah oder 

fern physisch abhängen [das heißt wahrscheinlich allen teilhabenden Seins]; 

- und noch einmal des ganzen Universums, das heißt nicht nur des sittlichen und re-

ligiösen Bemühens, sondern gleichfalls von all dem, was dieses Bemühen voraus-

setzt, nämlich von jeglichem Wachsen des Leibes und des Geistes. 

Dieser Christus-Universalis ist der, den die Evangelien und insbesondere der heilige 

Paulus und der heilige Johannes uns darstellen. Der, aus dem die großen Mystiker 

gelebt haben. Nicht immer der, mit dem sich die Theologie am meisten befasst hat. 

Dieser Aufsatz setzt sich zum Ziel, meinen Freunden, die in der heiligen Wissen-

schaft erfahrener sind und an günstigerem Ort stehen als ich, um auf den Geist der 

Menschen einzuwirken, wieder die für uns heute so aktuelle vitale Notwendigkeit vor 

Augen zu führen, den so katholischen Begriff des Christus alpha und omega darzu-

legen.“3 

Evolutiv-kosmische Ansätze: Die - Naturerkenntnis und Glaube neu verbindende - 

Vision P. Teilhard de Chardins (+1955) vom Christus-Evolutor (als innerem Ziel der 

Evolution) hat auch Karl Rahner beeinflusst und ist bei Jürgen Moltmann (Weg) kri-

tisch rezipiert (Christus als Erlöser der Evolution und ihrer Opfer). Im Kontext ökolo-

gischer und spiritueller Krise sowie des postrnodernen Pantheismus entwirft 1988 der 
                                                
3 Teilhard de Chardin, Science et Christ, CEuvres de Pierre Teilhard de Chardin, Bd. 9; Dt.: Pierre 

Teilhard de Chardin, Werke, Bd. 9, 37-43. 



 7 

kalifornische Dominikaner Matthew Fox (*1940) eine mystisch-politische (und recht 

euphorische) kosmische Christologie: Die gesamte leidende Schöpfung hat Christus-

transparenz, und im Omegapunkt des kosmischen Christus fließen Hoffnungsbilder 

aus verschiedensten Traditionen, alle dualistischen Trennungen (Geist - Materie, 

Mann - Frau, Herz - Verstand usw.) aufhebend, ins ersehnte All-Eins zusammen; der 

reale historische Jesus beginnt zu verschwinden (M. Fox, Vision). 

 

 

Christus im Hinduismus  

 

Der Sammelbegriff „Hinduismus“ umfasst vielerlei Religionen. Gemeinsam ist ihnen 

eine monistisch-kosmische Grundorientierung: Tendenziell wird alle plurale Wirklich-

keit nicht als reale Verschiedenheit betrachtet, sondern als je eigentümliche Konkre-

tion des all-einen Göttlichen (brahman). Die Geschichte - und mit ihr das Einmalige, 

Individuelle und Personale - hat geringe oder gar nur negative Bedeutung (Gefan-

gensein in der Kette der Wiedergeburten). Mit dem Brahman ist der Atman (das in-

nerste Selbst des Menschen) zutiefst eins, freilich ohne dass der Mensch dies weiß 

und realisiert, und eben darin liegt sein Unheil. Daher gilt es, alle Zweiheit hinter sich 

zu lassen, kein Karma (Verhaftung an Taten und ihre Folgen) mehr zu erzeugen und 

durch spirituelle Erkenntnis der letzten Einheit des innersten Selbst (atman) mit dem 

All- Einen (brahman) innezuwerden.  

Wie eine ganze Reihe hinduistischer Denker, so schätzen auch viele heutige Hindus 

die Person Jesu wegen seines beispielhaften Lebens und seiner ethischen Lehre 

(Bergpredigt), und sie verehren ihn als einen der größten Lehrer oder Propheten der 

Menschheit. Dabei muss man zwei Sehweisen Jesu Christi unterscheiden:  

(1) Im stark theistisch geprägten populären Hinduismus der Massen gibt es den 

Glauben an lnkarnation (avatara). Der All-Gott erscheint in jeder Krisenzeit in Form 

eines Menschen, um das Böse zu beseitigen und die Güte in den Herzen der Men-

schen zu wecken. In diesem Sinne werden Buddha, Jesus, Mohammed und alle an-

deren wichtigen religiösen Gestalten als Avataras anerkannt.  

(2) Im vedantisch-monistischen Strom des Hinduismus ist es das Ziel, die Nichtzwei-

heit (advaita) oder Identität von Atman und Brahman zu realisieren. Die meisten intel-

lektuellen Hindus sehen Jesus advaitisch als einen Menschen an, der seine Identität 



 8 

mit dem Göttlichen beispielhaft verwirklicht hat. Er ist deswegen ein großer spirituel-

ler Führer (Guru).  

In beiden Betrachtungsweisen wird eine Einzigartigkeit Jesu Christi eindeutig abge-

lehnt. Es erscheint als unsinnig, eine reale Menschwerdung Gottes anzunehmen: Sie 

bedeutete Degeneration und Rückfall in die Fesseln des Geschichtlich-Besonderen. 

Wichtig ist vielmehr der metahistorische, universale göttliche Christus. Er darf nicht 

mit dem historischen Jesus gleichgesetzt werden, denn seine Verkörperung ist nicht 

auf Jesus beschränkt. Dieser ewige Christus scheint eine Art allgemeines Christus-

prinzip: Für jeden Menschen ist es möglich, Christus zu werden. Geburt, Tod und 

Auferstehung Jesu werden daher gern allegorisch ausgelegt, als Stufen des geistli-

chen Lebens jedes Menschen. Das Heil wird durch den ewigen Christus vermittelt, 

nicht durch etwas, was Jesus in der Geschichte getan hat.  

Heutige Ansätze indischer Christologie:  

(1) Ausarbeitung einer metaphysischen Christologie im Dialog mit indischer Philoso-

phie und Religiosität: Mittels der Präexistenz- und der Logos- Vorstellung lässt sich 

die Anwesenheit Gottes in aller weltlichen Wirklichkeit denken. Gott offenbart sich in 

allen Religionen und irdischen Dingen. In seiner Menschwerdung realisiert Christus 

endgültig die Bestimmung des Menschen und stellt die Einheit des Kosmos wieder 

her - durch Kreuz und Auferstehung hindurch, d. h. als Geschenk Gottes. Alle Wider-

sprüche und Polaritäten menschlicher Existenz und Geschichte finden eine erlösen-

de, nichtdualistische (advaitische) Versöhnung in Jesus Christus. Er ist die sakra-

mentale Realisierung der Präsenz Gottes beim Menschen. Wo immer Gottes Heil 

präsent ist, ist der universale Logos-Christus präsent; seine historische Einzigartig-

keit in Jesus (mit seiner selbstlos leidenden Liebe) ist auf alle bezogen, also eine all-

inklusive, keine exklusive (vgl. D. Simon Amalorpavadass, Mathew Vekathanam u. 

a.).  

(2) Christologische Auseinandersetzung mit den Gegebenheiten des heutigen Indien 

(Paria- und Befreiungschristologie). Ausgangspunkt sind hier die bestehenden Ver-

hältnisse der Diskriminierung und Ausbeutung der Dalit, der unteren Kasten und An-

gehörigen der Stammesbevölkerung, das soziale Elend und die politische Unterdrü-

ckung. Der Protest Jesu gegen Unrecht und seine Gottesbeziehung stehen im Zent-

rum. Jesus Christus ist derjenige, der sich von seiner Gotteserfahrung her mit den 

Armen identifiziert, als solidarisch leidender Gottesknecht durch Tod und Auferste-



 9 

hung das Reich Gottes eröffnet und eine entsprechende befreiende Lebenspraxis 

ermöglicht (Felix Wilfred u. a.) 

 

 

Jesus der Jude 

 

Jesus wird in der Gegenwart von jüdischen Denkern - z.B. von Schalom Ben-Chorin 

(geb. 1913, jüdischer Schriftsteller und Religionsphilosoph) - als Jude, als jüdischer 

Lehrer bzw. in seinem Leidensgeschick als "Gleichnis für sein ganzes Volk" verstan-

den: „Jesus ist für mich der ewige Bruder, nicht nur der Menschenbruder, sondern 

mein jüdischer Bruder. Ich spüre seine brüderliche Hand, die mich fasst, damit ich 

ihm nachfolge. Es ist nicht die Hand des Messias, diese mit den Wundmalen ge-

zeichnete Hand. Es ist bestimmt keine göttliche, sondern eine menschliche Hand, in 

deren Linien das tiefste Leid eingegraben ist.  

Das unterscheidet mich, den Juden, vom Christen, und doch ist es dieselbe Hand, 

von der wir uns angerührt wissen. Es ist die Hand eines großen Glaubenszeugen in 

Israel. Sein Glaube, sein bedingungsloser Glaube, das schlechthinnige Vertrauen auf 

Gott, den Vater, die Bereitschaft, sich ganz unter den Willen Gottes zu demütigen, 

das ist die Haltung, die uns in Jesus vorgelebt wird und die uns - Juden und Christen 

- verbinden kann: Der Glaube Jesu einigt uns, habe ich andernorts gesagt, aber der 

Glaube an Jesus trennt uns. ...  

Das Verhältnis des jüdischen Menschen zu Jesus muss wesensmäßig ein anderes 

sein als das des Christen aus den Völkern. Jesus tritt uns in einer unmittelbaren Nä-

he gegenüber, die freilich erst erkannt werden kann, wenn wir die Züge des jüdi-

schen Mannes aus Nazareth von der Übermalung der christlichen Ikonologie gerei-

nigt haben. Schicht um Schicht, die die Kirchengeschichte hier hinterlassen hat, 

muss abgehoben werden, damit man zum ursprünglichen Antlitz Jesu vordringt. Die-

ses Antlitz und diese Gestalt stehen aber dann nicht in einem leeren Raume, son-

dern müssen eingefügt erkannt werden in das ihnen zeitgenössische palästinensi-

sche Judentum. Jede andere Schicht muss dem Wesen Jesu fremd bleiben. ...  

Im Leben Jesu ist so vieles vorgezeichnet, was sich im Leben seiner Nachfolger wie-

derholt hat. Phantasie und Glaube haben vieles aus diesem Leben erhöht, es aus 

der Sphäre der Geschichte in die höhere der Heilsgeschichte transportiert, aber "der 



 10 

Sitz im Leben" dieser Episoden aus der Geschichte Jesu ist gerade aus der jüdi-

schen Perspektive unverkennbar.  

Jesus von Nazareth hat gelebt - er lebt fort, nicht nur in seiner Kirche, die sich auf ihn 

bezieht (realistischer gesagt: in den vielen Kirchen und Sekten, die ihn in Anspruch 

nehmen), sondern auch in seinem Volke, dessen Martyrium er verkörpert. Ist der lei-

dende und am Kreuz verhöhnt sterbende Jesus nicht ein Gleichnis für sein ganzes 

Volk geworden, das, blutiggegeißelt, immer wieder am Kreuze des Judenhasses 

hing? Und ist die Osterbotschaft seiner Auferstehung nicht wiederum ein Gleichnis 

für das heute wieder auferstandene Israel geworden, das sich aus der tiefsten Er-

niedrigung und Schändung der dunkelsten zwölf Jahre seiner Geschichte zu neuer 

Gestalt erhebt?“4  

Es ist für beide Seiten leichter geworden, Jesus als Juden zu erkennen und anzu-

nehmen. Was wir jetzt genauer und endgültig wissen, was aber noch erst tiefer ins 

christliche Bewusstsein vordringen muss, ist die Tatsache, dass Jesus von Nazareth 

nicht nur seiner biologischen Herkunft nach ins jüdische Volk gehört, sondern auch 

seiner geistigen und religiösen Form nach Jude war und Jude sein wollte. Das heißt: 

seine Auffassung vom Leben, seine Beziehung zu Gott, sein Gott, sein Bild vom 

Menschen, seine Vorstellung vom Gang der Zeit, sein Beten, seine Haltung zum Ge-

setz, seine Lebensart, alles an ihm war jüdisch. Seine Leidenschaft für ein neues 

Verhältnis zu Gott, seine Innigkeit zum Vater, das Neue, das er bringt, kommt nicht 

von außerhalb, sondern aus dem Judentum selbst. Daher konnten Juden unseres 

Jahrhunderts den Mann aus Galiläa aus dem Gefühl innerster Verwandtschaft an-

sprechen. Wie Franz Werfel: „Die Menschheit Christi ist Israel.“5 oder Martin Buber: 

„Wir Juden kennen Jesus in einer Weise, die den Heiden verborgen ist.“6  

Wer Jesus kennen will, muss das Volk kennen, in das er gehört, seine Geschichte, 

seine Überlieferung (das AT), seine großen Gestalten, sein Leben, seine Seele und 

sein Schicksal bis heute. Jesus ist für den Christen nicht ohne sein Judentum zu ha-

ben. Er muss daher Abschied nehmen von einer langen Tradition, die aus Jesus ein 

internationales Subjekt, ein allgemeines Individuum gerecht hat, bis hin zu den Ver-

suchen, einen russischen Christus (Dostojewski) oder einen Jesus des reinen, ari-
                                                
4 Schalom Ben-Chorin, Bruder Jesus. Mensch – nicht Messias, München 1967, 12.13.28f. 

5 Franz Werfel, Zwischen oben und unten, München 1975, 615. 

6 Zit. nach Franz Mußner, Traktat über die Juden, München 1979, 182. 



 11 

schen Blutes zu dichten (christliche Theologen während des Nationalsozialismus). 

Wir müssen ihn aus seiner allgemeinen, vom Judentum gesäuberten Menschlichkeit 

zurückkehren lassen in sein Volk, zu seinem Charakter und seinem Gesicht, das er 

haben wollte. Was dabei aussieht wie eine Verengung, wie Vereinzelung und Be-

schränkung, ist die Wahrheit des konkreten Lebens Jesu, und ist der Wahrheit nach 

mehr als das Allgemeine, ideell über der Szene der Völker Schwebende. Denn so 

geht Jesus, den die Christen als den Sohn Gottes und Bruder aller Menschen vereh-

ren, wirklich ein in die Geschichte der Stämme, der Gruppen, in das unendliche Ge-

flecht der Beziehungen, nicht von oben, sondern aus einer bestimmten Ecke der 

Welt.  

Jesus war der Stein des Anstoßes, an ihm haben sich Juden und Christen getrennt, 

über seinem Namen sich ausgeschlossen und verfolgt. Aber er bleibt in der Mitte von 

Judenheit und Christenheit wie kein anderer Jude. Wir sehen heute besser, was Je-

sus noch mehr ist, noch mehr sein kann, wenn wir ihn lassen, von allen Seiten: der 

Prophet der Versöhnung, das Band, das Medium des Verstehens. Wenn auch mit 

bleibenden Unterschieden - beide können sich in ihm erkennen, die Juden wie die 

Christen, und sie können ihre Differenz aushalten nach dem Geist und der Regel Je-

su. „Denn er ist unser Friede. Er hat die beiden zu einem einzigen Volk gemacht und 

die Mauer der Feindschaft, die sie voneinander getrennt hat, niedergerissen.“ (Eph 

2,14) 

 

 

Das Christuszeugnis der lateinamerikanischen Befreiungstheologen 

 

In einer Situation unsäglicher Armut und offen zutage liegender Ungerechtigkeit tritt 

die gedankliche Vermittlung der Gestalt Jesu Christi in den Hintergrund, wird die 

Reich-Gottes-Botschaft und -Praxis Jesu wieder zentral. Der Theologe, der die per-

sönliche Entscheidung getroffen hat, das Evangelium in Wort und Tat den Armen zu 

bringen, und von daher theologisiert, wird zum Befreiungstheologen. Kritische Analy-

se der sozialen Situation und Lektüre der Bibel mit neuen Augen verbinden und be-

fruchten sich gegenseitig: Von Jesus fällt Licht auf die eigene Lage und umgekehrt.  

Dabei tritt in die Mitte „die Gestalt eines Jesus der Armen, der ihre Sache verteidigt 

und ihr Los auf sich nimmt, der sich in den Konflikt der Weit begibt und durch die 

Hände der Mächtigen stirbt und auf diese Weise die gute Nachricht verkündigt und 



 12 

selber ist“ (J. Sobrino, Jesús, 10). Umgekehrt: »In den Armen und Unterdrückten fin-

det sich das verborgene Antlitz Christi, und im Dienst an diesen Armen und Unter-

drückten ereignet sich in Wirklichkeit ... die Begegnung mit Christus« (Jesús, 36; vgl. 

Puebla, Nr. 31-39). Mitte und Inhalt des Glaubens ist der biblische Jesus Christus, 

der sich im Kontext von Armut und Unterdrückung als der Befreier im umfassenden 

Sinne zeigt: weder bloß innerlich und jenseitig noch bloß sozial und politisch-

ökonomisch. 

Die lateinamerikanische Bischofskonferenz von Puebla gibt Zeugnis davon, welches 

Antlitz Christi gemeint ist. Die Bischöfe halten fest, dass "das Leidensantlitz Christi, 

unseres Herrn", uns begegnet, wenn wir von ihm fragend und fordernd angespro-

chen werden in 

"-den Gesichtern der Kinder, die schon vor ihrer Geburt mit Armut geschlagen sind, 

die in den Möglichkeiten ihrer Selbstverwirklichung durch irreparable geistige und 

körperliche Schäden behindert werden und die in unseren Städten, oftmals ausge-

beutet, als Produkt der Armut und des moralische  Zerfalls der Familie ein Vaga-

bundendasein fristen; 

-den Gesichtern der jungen Menschen ohne Orientierung, da sie keinen Platz in der 

Gesellschaft finden und frustriert sind, insbesondere in ländlichen Gebieten und den 

Randzonen der Städte, da sie weder Ausbildung noch Beschäftigung finden; 

- den Gesichtern der Indios und häufig auch der Afroamerikaner, die am Rand der 

Gesellschaft in unmenschlichen Situationen leben und somit als die Ärmsten der Ar-

men betrachtet werden können; 

- den Gesichtern der Landbevölkerung, die als gesellschaftliche Gruppe fast auf dem 

ganzen Kontinent in der Verbannung lebt, die manchmal des Grund und Bodens be-

raubt ist, sich in innerer und äußerer Abhängigkeit befindet und Vermarktungssyste-

men unterworfen ist, die sie ausbeuten; 

- den Gesichtern der Arbeiter, die häufig schlecht bezahlt sind und Schwierigkeiten 

haben, sich zu organisieren und ihre Rechte zu verteidigen; 

- den Gesichtern der Unterbeschäftigten und Arbeitslosen, die aufgrund der harten 

Bedingungen (infolge) von Wirtschaftskrisen und Entwicklungsmodellen entlassen 

wurden, welche die Arbeiter und ihre Familien von kaltem wirtschaftlichen Kalkül ab-

hängig machen; 



 13 

- den Gesichtern der Randgruppen der Gesellschaft und derer, die auf viel zu engem 

Raum leben, die unter dem doppelten Druck des Mangels an materiellen Gütern und 

dem sichtbaren Reichtum anderer Gesellschaftsschichten leiden; 

- den Gesichtern der Alten, deren Zahl ständig zunimmt und die oft von der Fort-

schrittsgesellschaft ausgeschlossen werden, da man unproduktive Individuen nicht 

brauchen kann."7  

Die "Erfahrung Jesu" im Antlitz des anderen, besonders im Gesicht des Leidenden 

durchkreuzt ein herrschaftliches Verständnis einer einsamen Subjektivität. Sie unter-

bricht alle Verhaltensweisen, die den anderen verzwecken, vereinnahmen oder funk-

tionalisieren. Sie ruft auch aus einer narzißtischen Fixierung heraus, in welcher der 

Mensch sich, ins eigene Spiegelbild verliebt, als Maß der Dinge und der anderen 

versteht. Die konkrete Erfahrung des Antlitzes des anderen ist auch Krisis gegenüber 

einer Auslese der Beziehungen, die -vielleicht unbewußt- nur Bestätigung und Aner-

kennung zuläßt, dabei aber alle Formen von Herausforderung, Umkehr, Armut, Ohn-

macht und Kreuz verweigert. Die Wahrnehmung des anderen wird unterbunden 

durch ideologische Fixierung oder auch durch Angst vor dem Risiko der Begegnung 

und der Freiheit. Sie setzt Absichtslosigkeit im guten Sinn und zugleich Empathie 

voraus. 

 

Die Seligpreisungen spiegeln das Antlitz Jesu 

 

Das Gesicht verrät, wie lange oder wie kur die vergangene Nacht war. In den Augen 

erkennt man die Müdigkeit, die Wachheit, Gesundheit und Krankheit oder auch den 

Alkoholkonsum. Im Antlitz verleiblicht sich Grundhaltungen und Grundeinstellungen 

zum Leben wie Traurigkeit, Bitterkeit, Verhärmtheit oder auch Zuversicht, Fröhlichkeit 

und Gelassenheit. Wenn der Blick ins Leere geht, wird das Leben als tiefes Loch er-

fahren; wenn die Augen ganz unruhig hin und her hüpfen, gibt es keine Bleibe, kein 

Verweilen.  

Im Gesicht drückt sich die unverwechselbare Identität, drückt sich die Innenseite der 

Seele aus. Im Antlitz sprechen sich auch Beziehungen aus. Wir spüren, wie wohltu-

end und heilend liebende Aufmerksamkeit ist, wie wichtig es ist, wahrgenommen zu 

                                                
7Die Kirche Lateinamerikas. Dokumente der II. und II. Generalversammlung des lateinamerikanischen 

Episkopates in Medellin und Puebla (=Stimmen der Weltkirche 8, hg. vom Sekretariat der Deutschen 
Bischofskonferenz) Bonn 1980, Nr. 31-39. 



 14 

werden, ein „Ansehen“ zu haben. Es kann aber auch verletzend sein, wenn jemand, 

der körperlich da, mit den Gedanken aber ganz wo anders ist. Blicke können flehent-

lich sagen: Ich brauche dich, bitte lass mich nicht im Stich, lass mich nicht allein. Ein 

Blick kann unbedingt in Anspruch nehmen: Du musst mir helfen! Oder: Du darfst 

mich nicht töten! Oder: Schau mir in die Augen, d.h. sag mir die Wahrheit! Mit Blicken 

und mit der Gestik des Gesichtes können auch Kälte, Gleichgültigkeit und Verach-

tung signalisiert werden. Ohne Worte sagt da einer: Du bist für mich überflüssig, rei-

ner Abfall und Müll, den zu verwerten und dann zu entsorgen gilt, du bist eine Null, 

ein Kostenfaktor, den wir uns in Zukunft nicht mehr leisten wollen. Blicken können 

kontrollieren, überwachen, fixieren und lähmen. Wenn Blicke töten könnten, heißt es 

nicht umsonst in der Alltagssprache. 

„Die Seligpreisungen spiegeln das Antlitz Jesu und seine Liebe.“ (Katechismus der 

katholischen Kirche Nr. 1717) Wir haben von Jesus kein authentisches Bild, kein Fo-

to, keine Filmaufnahmen, keine handschriftlichen Dokumente, keine Unterschrift, kei-

nen genetischen Code, aber: Die Seligpreisungen spiegeln das Antlitz, das Gesicht, 

die Identität Jesu, sie stehen im Herzen der Predigt Jesu. Dieses Antlitz Jesu vermit-

telt, wer Gott für uns Menschen ist. Jesu Blick auf die Menschen bleibt nicht an der 

geschminkten, geschönten, gestylten Oberfläche stehen. Jesu Blick geht in die Tiefe; 

er vermittelt Würde, Zuwendung, Leben und Hoffnung. In Jesus, in seinen Seligprei-

sungen schreibt Gott das Hoheitszeichen seiner Liebe und Würde auf die Stirn eines 

jeden Menschen, des Freundes und Feindes, des Armen und Geringen. Es ist und 

versagt, von uns selbst, von den anderen, von den Schwachen gering und verächt-

lich zu denken. Wir würden Gott selbst verachten und ihn gering schätzen. 

In den Seligpreisungen spricht sich der Weitblick Gottes aus. „Der Engel der Ge-

schichte muss so aussehen. Er hat das Antlitz der Vergangenheit zugewendet. Wo 

eine Kette von Begebenheiten vor uns erscheint, da sieht er  eine einzige Katastro-

phe, die unablässig Trümmer auf Trümmer häuft und sie ihm vor die Füße schleu-

dert. Er möchte wohl verweilen, die Toten wecken und das Zerschlagene zusammen-

fügen.“8 In den Seligpreisungen fügt Jesus das Zerschlagene und die Zerschlagenen 

zusammen, holt er die Verlorenen heim, macht er die Kapputten lebendig, trocknet er 

die Tränen, gibt er den Toten Hoffnung. Insofern sind die Seligpreisungen eine 

„Magna charta“ gegen die Resignation und gegen die Hoffnungslosigkeit. 

                                                
8 Walter Benjamin, Geschichtsphilosophische These IX. 



 15 

Und sie geben uns die entscheidenden Kriterien für die Unterscheidung der Geister 

in die Hand. Bei der Unterscheidung der Geister geht es um ein Zu-Ende-Denken 

und Zu-Ende-Fühlen von Antrieben, Motiven, Kräften, Strömungen, Tendenzen und 

möglichen Entscheidungen im individuellen, aber auch im politischen Bereich. Es 

geht darum, die Masken der Verführung zu durchschauen. Das Böse erscheint in der 

Gestalt der Wohltat. Bei der Fähigkeit zur Unterscheidung der Geister geht es um ein 

Sensorium, Entwicklungen, die im Ansatz schon da sind, aber noch durch Vielerlei 

überlagert werden, vorauszufühlen. Sie blickt hinter die Rhetorik der Verführung, sie 

schaut auf den Schwanz von Entwicklungen, z.B. was Versprechen von Arbeit und 

Brot, von nationalem Selbstbewusstsein nach „Demütigungen“, was Verheißungen 

großer Siege u. ä. anlangt. Die Seligpreisungen sind in die offenen oder subtilen 

Auseinandersetzungen von Gewalt und Gewaltlosigkeit, von Unterdrückung oder Ge-

rechtigkeit, von Lüge oder Wahrheit auf das Ende, auf die Vollendung hin gespro-

chen. Sie sind alles andere als Ausdruck von Resignation und Lähmung. In den Se-

ligpreisungen werden scheinbar unvermeidliche geltende Sachzwänge nach vorne, 

auf das Glück in Gott hin aufgebrochen werden. Gegen den Tod und gegen tödliche 

Mächte bezeugen sie Gott als den schöpferischen Ursprung des Lebens. Im Lichte 

von Tod und Auferstehung wird die Hoffnung frei gesetzt, dass uns am Ende nicht 

das Nichts erwartet, sondern die schöpferische Liebe dessen, der uns erschaffen hat. 

Die Evangelien setzen darauf, dass Tod und Auferstehung Jesu mitnehmen in ein 

neues Leben. Jesus ist Hoffnungsträger schlechthin für dieses Mitgenommen-

Werden in das neue Leben, wie es sich in den Seligpreisungen konkretisiert. 

 

 

Liturgische Ästhetik und Christologie9 

 

Insofern liturgische Ästhetik eine Ästhetik des Glaubens darstellt, sucht sie einen Zu-

gang zu Jesus, dem Heilbringer (sotär), nicht über die Vergeistigung oder gar Ratio-

nalisierung, sondern über die möglichst ganzheitliche Präsentation seiner Gestalt. 

Gerade die Liturgie in ihrer ästhetischen Dimension kann diesen Zugang zu Jesus 

zwanglos geschehen lassen. Liturgie kann so wenig verordnet werden wie der Zu-

gang zu Jesus erzwingbar ist. 
                                                
9Nach Josef Wolmuth, Jesu Weg - unser Weg. Kleine mystagogische Christologie, Würzburg 1992, 

50-55. 



 16 

... ergibt sich, daß der Verdacht auf den Scheincharakter der Liturgie nur ausgeräumt 

werden kann, wenn es gelingt, die dahinter sich verbergenden christologischen Fra-

gen zu klären. ... Nach Levinas wird Kunst nur dann nicht zur Vortäuschung falscher 

Tatsachen oder gar zur idolischen Verführung, wenn sie die Sache eines Anderen 

vertritt. P. Celan hat seine Lyrik nach Auschwitz so verstanden, daß sie von der Sa-

che eines Anderen, vielleicht sogar von der eines ganz Anderen berührt ist10. 

Ohne Zweifel hat die Liturgie nach ihrem Selbstverständnis die Sache eines Ande-

ren, hier die Sache Jesu von Nazareth, im Auge. Sie zielt nicht auf irgendein Worauf-

hin oder auf Befriedigung von Bedürfnissen. Nach allem, was wir von Jesus wissen, 

hat er die Menschen seiner Zeit nicht mit leeren Versprechen oder mit illusionären 

Bedürfnisbefriedigungen vertröstet. Wer zuerst die Basileia suche, meinte er, dem 

werde alles andere dazugegeben (vgl. Mt 6,33). Eine eigenartige Verflechtung von 

Suche nach absoluter Transzendenz und von welthafter Verantwortung gehört zur 

Programmatik Jesu. Dies hat sich offensichtlich auch auf die liturgische Praxis der 

ersten Gemeinden ausgewirkt. Schon Paulus läßt gegenüber der Gemeinde von Ko-

rinth keinen Zweifel daran, daß der Glaube an die Auferstehung Jesu in der Feier des 

Herrenmahles nicht zur Verachtung der minderen Schichten führen darf (vgl. 1 Kor 

11,18-34). Durch magische Praktiken können soziale Spannungen ohnehin nicht be-

hoben werden. 

Paulus erinnert in diesem Zusammenhang an den Ernst der Feier, in der die Ge-

meinde den Tod des Herrn verkündet. Wenn aber der Tod Jesu gefeiert wird und das 

Gebot der Geschwisterliebe in diesen Kontext des Herrenmahles gestellt wird, dann 

kann man mit gutem Recht die zentralste Liturgie, die Feier der Eucharistie - über 

alles Verbale hinaus - als eine Gestik verstehen, die den "Händedruck" eines Tod-

geweihten bedeutet, so daß Sprache und Gestik des Herrenmahles zu einer Ästhetik 

des Leidens in der Nacht der Überlieferung werden. Die Liturgie des Herrenmahles ... 

ist von Anfang an eine ästhetische Sprach-Gestik, die im Namen eines ohnmächtig 

gewordenen Anderen vollzogen wird... 

Die ästhetische Gestalt der Liturgie mußte von Anfang an davor bewahrt werden, in 

die ethische Belanglosigkeit zu depravieren, als sei der Leib der Gemeinde nicht 

nach dem Leib des Gekreuzigten gebildet. Die Diakonie wurde immer zum Testfall 

der Ernsthaftigkeit einer liturgischen Ästhetik. Um aber umgekehrt den Glauben  nicht 
                                                
10P. Celan, Der Meridian, in: GW 3, 187-202, hier 196; E. Levinas, Vom Sein zum Anderen, in: Ders., 

Eigennamen, München- Wien 1988, 56-66, hier 58f. 



 17 

in die reine Innerlichkeit oder auch in eine Ethik ohne Transzendenz abdriften zu las-

sen, mußte die Feier der Gemeinde vor der Degradierung des Ästhetisch-

Ausdruckshaften bewahrt werden. Die Liturgie mußte sich auch wiederholt auf die 

historisch-greifbare Ursprungsgestalt zurückbesinnen, um dem Unverwechselbaren 

der Jesustradition gerecht zu werden. Die letztlich nicht rationalisierbare ästhetische 

Gestalt der Liturgie(n) und ihrer eigenen Zeit ist nicht selten zum Angriffspunkt auf-

geklärten Denkens geworden, das wähnte. solch äußerlicher Dinge nicht zu bedür-

fen. Bisweilen ersetzte es liturgisches Feiern lieber durch direktes Handeln. ... 

Der Liturgie geht es also nicht nur um die Überwindung des garstigen Grabens zum 

historischen Jesus, sondern ebenso und noch viel mehr um die Überwindung des 

noch garstigeren Grabens zwischen den Idealen der "Basileia" und den faktischen 

Leiden der Menschen, ja der ganzen Schöpfung, die in Hoffnung auf die Offenbarung 

der Herrlichkeit der Kinder Gottes wartet (vgl. Röm 8,18f.)... 

Es darf nicht der Eindruck entstehen, als ob unser Gedächtnis eines Entschwunde-

nen, durch den Tod von uns Getrennten, festhalten und "vergegenwärtigen" wollte, 

damit wir uns damit trösten könnten, schon im Heil zu sein, weil wir einem Aufge-

hängten von Gnaden unseres Gedächtnisses zur Auferstehung verhalfen. Schon 

Romano Guardini hat gemeint, daß die eigentliche Schöpferin der Liturgie über die 

Jahrhunderte hinweg die schöpferische Geisteskraft (hebr. ruah), die Gabe des Auf-

erstandenen sei. 

Die hermeneutische Vorordnung des Grundsatzes "lex orandi" vor "lex credendi" be-

deutet auch eine erkenntnisgenetische Priorität der ästhetischen Wahrnehmung, oh-

ne daß diese gegen die logische und ethische Dimension der Vernunft ausgespielt 

werden muß. (Genetische Vorordnung heißt nicht theoretische Vorordnung, als sei 

die Ästhetik die erste Philosophie). Liturgie, theologischer Diskurs und Diakonie ge-

hören eng zusammen. Und diese Zusammengehörigkeit ist von höchster Relevanz 

für die Christologie, deren "Logos" sich nicht innerhalb der Grenzen der endlichen 

Vernunft festlegen läßt. Die Liturgie weist die Christologie darauf hin, daß sie sich 

nicht auf eine Logozentrik versteifen darf, indem sie sich etwa auf sprachliche For-

meln begrenzt, seien diese das Ergebnis theologischer Rationalisierung oder philo-

sophischer Reflexion (wie z.B. bei Hegel und Adorno). Die Liturgie läßt uns viel in-

tensiver bei der Menschheit auf ihrem Weg durch die Leiden und den Tod verbleiben, 

als es christologische Aussagen vermögen. 

Man muß fragen: Wie hoch wäre der Preis, wenn der Glaube ins Denken sublimiert 



 18 

würde? - Mit der Kappung des Ästhetisch-Zeitgebundenen würde gerade die Wahr-

nehmungsgestalt zerstört, die für den ganzheitlichen Zugang zum Glauben und zu 

einem überzeugenden Leben in der Nachfolge notwendig ist. Eines Tages würde 

man dann die Erlösung denken statt feiern und so statt eines mühsamen Glaubens-

weges ein patentes Abkürzungsverfahren anbieten, bei dem sich bald zeigen würde, 

daß der Preis dieser Abkürzung zu hoch wäre. Ein vollends ins Denken aufgehobe-

ner Glaube an die mögliche Versöhnung würde das Problem des Scheins nur ver-

schieben. Das Denken des Heils würde mit dem realen Heil gleichgesetzt. 

So muß immer wieder darauf geachtet werden, daß im Bereich der Theologie das 

Herz aus Fleisch nicht mit Hilfe überzogener Rationalisierung durch ein Herz aus 

Stein ersetzt wird. Dies wäre das genaue Gegenteil dessen, was der Prophet Eze-

chiel für die messianische Zukunft erhoffte (Ez 36,26 - Osternacht). In einer Liturgie, 

die sich der unverwechselbaren, einmaligen Gestalt Jesu und der Glaubenstradition 

seines Volkes verdankt, wird der Mensch in all seinen Dimensionen ernst genom-

men, auch und gerade in denen der Sehnsucht aus dem Widerfahrnis des Leidens. 

Von diesem Zusammenhang zwischen Liturgie (Ästhetik) und Christologie her kann 

auch auf Gefahren der Postmoderne mit ihrer Formen der Ästhetisierung hingewie-

sen werden. 

 

Anonyme Christussuche 

 

Karl Rahner sieht anonyme Suchbewegungen auf Christus hin und bedient sich hier 

einer „appellativen“ Rhetorik, die auf die innere Beteiligung des Adressaten zielt und 

auf die implizit gelebte „Christologie“ in bestimmten Daseinsvollzügen hinweist. Als 

Zugänge auf Christus hin benennt er: Der andere (der Nächste), der Tod und die Zu-

kunft. Der erste Zugang ist die Liebe zum Nächsten. Jesus selbst deutet dies bei Mt 

25 durch die Identifizierung zwischen ihm und unserem Nächsten an. „Wer fragt, wie 

man den Nächsten bedingungslos lieben und seine eigene Existenz radikal für ihn 

einsetzen könne, wie solche Liebe auch durch den Tod nicht ungültig wird, ob man 

hoffen könne, im Tod nicht das Ende, sondern die Vollendung in der absoluten Zu-

kunft zu finden, die Gott genannt wird, der sucht mit dieser Frage, ob er es weiß oder 

nicht, Jesus.“ 

In welchen Suchbewegungen können wir heute einen Zugang auf Jesus Christus hin 

erschließen: In der Sehnsucht nach dem Weg und dem Aufbruch, in der Sehnsucht 



 19 

nach einem Namen und nach unverwechselbarer Individualität, in der Sehnsucht 

nach Freiheit, in der Sehnsucht nach einem Obdach für die Seele, in der tiefen 

Sehnsucht nach Heimat und Beziehung? 

 

 

Freundschaft mit Jesus 

 

Bei aller anonymen Christologie dürfen wir aber nicht die Liebe zur Person Jesus aus 

den Augen verlieren. Kriterium, Maß und Norm aller Spiritualität, aller Theologie und 

Moral ist Jesus Christus, das Reich Gottes in Person. „Wer die Schrift kennt, kennt 

Gottes Herz.“ (Gregor der Große) „Wer die Schrift nicht kennt, kennt Christus nicht.“ 

(Hieronymus) Jesus Christus ist nicht nur ein Prinzip, nicht nur ein systematischer 

Punkt oder eine Struktur, sondern eine Person, zu der wir eine personale Beziehung 

und Freundschaft eingehen können. Freundschaft ist ein Bild für Offenbarung und 

Gnade: „In dieser Offenbarung redet der unsichtbare Gott aus überströmender Liebe 

die Menschen an wie Freunde (vgl. Ex 33,11; Joh 15,14-15) und verkehrt mit ihnen 

(vgl. Baruch 3,38), um in seine Gemeinschaft einzuladen und aufzunehmen.“ (Zwei-

tes Vatikanisches Konzil, Offenbarungskonstitution 2) 

Diese Freundschaft ist nicht durch Strukturen und Organisationen, nicht durch Inter-

net und neue Kommunikationsmittel zu ersetzen. Wir brauchen Räume der Freund-

schaft gerade angesichts der Vereinzelung und der Individualisierung, angesichts der 

Globalisierung. Ist die Freundschaft mit Jesus das Strukturprinzip unserer Beziehun-

gen, dann steht der andere und die Gabe seiner Freiheit nicht unter dem Vorzeichen 

der negativen, zu überwindenden Abhängigkeit. Beziehung als Freundschaft zeich-

net sich nicht durch Misstrauen, Rationalität, Kontrolle und Kritik aus. Der andere 

wird nicht als Hemmung, Begrenzung, Behinderung, Bedrohung und Feind seiner 

selbst verdächtigt. Beziehung als Freundschaft zeichnet sich durch gegenseitiges 

Geben und Empfangen aus. Nicht der Akkusativ (Ich berate dich, ich bewerte dich, 

ich betreue dich…), sondern der Dativ, die Gabe und das Geschenk stehen im Vor-

dergrund (ich bin dir treu, ich gebe dir Wert, ich rate dir…). 

Eine Anekdote erzählt, dass Teresa von Avila, nachdem sie gerade eine recht müh-

same Klostergründung vollendet hatte, vor den Tabernakel hintritt und sich beklagt, 

es sei doch unerhört, dass Leuten, die Schlechtes beabsichtigen, alles gelinge, sie 

selbst aber, die doch nur für ihn arbeite, so viele Schwierigkeiten habe. Da sagt der 



 20 

Herr zu ihr: „Teresa, dies ist meine Art, meine Freunde zu behandeln.“ Worauf sie 

prompt antwortet: „Herr, jetzt verstehe ich, warum Du so wenige hast.“ Jesus ist ein 

mühsamer Freund. 

Die Freundschaft mit Jesu hat ihren Schwerpunkt nicht in sich selbst, sie ist exzent-

risch auf den und auf die anderen hin. So verfehlt der die Freundschaft mit Jesus, 

der nicht die Freunde Jesu zu Freunden hat: „Was ihr dem Geringsten meiner Brüder 

getan habt, das habt ihr mir getan.“ (Mt 25, 31-46) Diese dynamische offene Freund-

schaft zielt letztlich auf die „Gestaltwerdung Christi in uns.“ (Dietrich Bonhoeffer) 



 21 

Christus, gestern und heute 
Anfang und Ende 
Alpha und Omega 
Sein ist die Zeit 
und die Ewigkeit 
Sein ist die Macht und die Herrlichkeit 
in alle Ewigkeit (Ritus der Osternacht, Osterkerze) 
 

 

Jesus Christus im Zeitalter sich überstürzender Neuerungen.  
Vom Bleibenden im Zeitalter der Veränderung 

 
Mk 8,29: Für wen haltet ihr mich? 
 
Immanuel Kant (+1804) begreift Jesus als den „Menschenfreund“, der jener Religion Raum 
schafft, die „schon in uns liegt“. Reiner Religions- bzw. Vernunftglaube, dass er „das Wesent-
liche aller Verehrung Gottes in der Moralität des Menschen setzt“ 
 
Christus Universalis: „Unter Christus-Universalis verstehe ich Christus als das organische 
Zentrum des ganzen Universums:“ (Teilhard de Chardin) 
 
Christus im Hinduismus: Im stark theistisch geprägten populären Hinduismus der Massen 
gibt es den Glauben an lnkarnation (avatara). Im vedantisch-monistischen Strom des Hindu-
ismus ist es das Ziel, die Nichtzweiheit (advaita) oder Identität von Atman und Brahman zu 
realisieren. 
 
Jesus der Jude „Jesus ist für mich der ewige Bruder, nicht nur der Menschenbruder, sondern 
mein jüdischer Bruder. Ich spüre seine brüderliche Hand, die mich fasst, damit ich ihm nach-
folge. Es ist nicht die Hand des Messias, diese mit den Wundmalen gezeichnete Hand. Es ist 
bestimmt keine göttliche, sondern eine menschliche Hand, in deren Linien das tiefste Leid 
eingegraben ist.“ (Schalom ebn Chorim) 
 
Das Christuszeugnis der lateinamerikanischen Befreiungstheologen: den Gesichtern der 
Kinder, den Gesichtern der jungen Menschen ohne Orientierung, den Gesichtern der Indios 
und häufig auch der Afroamerikaner, den Gesichtern der Landbevölkerung, den Gesichtern 
der Arbeiter, den Gesichtern der Unterbeschäftigten und Arbeitslosen, den Gesichtern der 
Randgruppen der Gesellschaft, den Gesichtern der Alten… 
Die Seligpreisungen spiegeln das Antlitz Jesu 
 
Liturgische Ästhetik und Christologie 
 
Anonyme Christussuche 
Der andere (der Nächste), der Tod und die Zukunft. Der erste Zugang ist die Liebe zum 
Nächsten. Jesus selbst deutet dies bei Mt 25 durch die Identifizierung zwischen ihm und un-
serem Nächsten an. „Wer fragt, wie man den Nächsten bedingungslos lieben und seine ei-
gene Existenz radikal für ihn einsetzen könne, wie solche Liebe auch durch den Tod nicht 
ungültig wird, ob man hoffen könne, im Tod nicht das Ende, sondern die Vollendung in der 
absoluten Zukunft zu finden, die Gott genannt wird, der sucht mit dieser Frage, ob er es weiß 
oder nicht, Jesus.“ (Karl Rahner) 
 
Freundschaft mit Jesus 
„Teresa, dies ist meine Art, meine Freunde zu behandeln.“ Worauf sie prompt antwortet: 
„Herr, jetzt verstehe ich, warum Du so wenige hast.“ 


