Christus, gestern und heute

Anfang und Ende

Alpha und Omega

Sein ist die Zeit

und die Ewigkeit

Sein ist die Macht und die Herrlichkeit

in alle Ewigkeit (Ritus der Osternacht, Osterkerze)

Jesus Christus im Zeitalter sich ubersturzender Neuerungen.

Vom Bleibenden im Zeitalter der Veranderung

Als Zeichen der Zeit nennt die Pastoralkonstitution des Zweiten Vatikanischen Kon-
zils tiefgehende und rasche Veranderungen. Es spricht von einer wirklichen sozialen
und kulturellen Umgestaltung, die sich auch auf das religiose Leben auswirkt. Der
Mensch dehnt seine Macht so weit aus und kann sie doch nicht immer so steuern,
dass sie ihm wirklich dient. Noch niemals verfugte die Menschheit Uber soviel Reich-
tum, Moglichkeiten und wirtschaftliche Macht, und doch leidet noch ein ungeheurer
Teil der Bewohner unserer Erde Hunger und Not, gibt es noch unzahlige Analphabe-
ten. Niemals hatten die Menschen einen so wachen Sinn fur Freiheit wie heute, und
gleichzeitig entstehen neue Formen von gesellschaftlicher und psychischer Knech-
tung. Die Welt spurt lebhaft ihre Einheit und die wechselseitige Abhangigkeit aller
von allen in einer notwendigen Solidaritat und wird doch zugleich heftig von einander
widerstreitenden Kraften auseinander gerissen. Denn harte politische, soziale, wirt-
schaftliche, rassische und ideologische Spannungen dauern an. Man strebt schliel3-
lich unverdrossen nach einer vollkommeneren Ordnung im irdischen Bereich, aber
das geistliche Wachstum halt damit nicht gleichen Schritt. Betroffen von einer so
komplexen Situation, tun sich viele unserer Zeitgenossen schwer, die ewigen Werte
recht zu erkennen und mit dem Neuen, das aufkommt, zu einer richtigen Synthese
zu bringen; so sind sie, zwischen Hoffnung und Angst hin und her getrieben. (GS 4)
In den Konzilsdokumenten atmet sicher ein Grundoptimismus, wie er auch fur Jo-
hannes XXIII. charakteristisch war. Es war aber kein blinder Optimismus, denn es
wurden auch die Sorgen, die Spannungen und die Angrinde menschlicher Moglich-

keiten benannt. Die Zeichen der Zeit wurden dabei im Glauben an das inkarnierte

1



Wort und in der erdenschweren Hoffnung auf eine Entwicklung auf Gerechtigkeit und
Frieden hin gedeutet.’

Seit dem Konzil hat sich vieles verandert. Die Moderne wurde von der Postmoderne
abgeldst. Umgepolt wurden nicht nur die Optimismen, sondern auch die Geschichts-
auffassung, Freiheit und Humanitat wurden sich linear in Richtung Fortschritt entwik-
keln. Vermutlich wurde inzwischen auch die Hoffnung zu Grabe getragen, der
Mensch wurde zum Herren der Geschichte. Die entscheidenden Transformations-
machte der Neuzeit wie Wissenschaft oder Technik zeigen sich immer weniger de-
mokratisch legitimiert noch kontrollierbar. Mit Wissenschaft und Technik verbinden
wir gegenwartig nicht nur Hoffnung auf Verbesserung der Lebensbedingungen (so
seit Bacon und Descartes) sondern auch Erfahrungen der Bedrohung (Atom, Gen-
manipulation) und der Kontingenz, wie es okologische Ruckwirkungen der Technik z.
B. in Klimaszenarien deutlich machen. Massiv zugenommen hat die Mobilitat weiter
Kreise. Mobilitat bringt fur die Wirtschaft und fur viele Menschen Vorteile. Anderer-
seits verursacht sie aber auch grol3e Belastungen fur Mensch und Umwelt, Belastun-
gen oOffentlicher Haushalte, sowie einen massiven Ressourcenverbrauch. Und was
bringt die Mobilitat fur das Menschsein?? Die allgemeine Erreichbarkeit der Dinge
macht uns die Dinge nicht vertrauter, sondern entfremdet sie uns, weil wir uns auf die
Erfahrung des Fremden nicht mehr einlassen.

In den letzten Jahren fuhrte der liberale Wirtschaftsmarkt nicht durch selbstregulative
Krafte zum Wohlstand und Glick aller. Und deutlicher geworden ist seit dem Konzil
die Rolle der Medien. Manche Medien verstehen sich als Welterzeugungsmaschi-
nen. Anstelle der Religion seien sie Opium furs Volk geworden. Medien vermehren
einerseits den menschlichen Fortschritt und schaffen immer mehr Menschen Zugang
zu Informationen, die friher nur einer kleinen Zahl oder Elite vorbehalten waren. An-
dererseits kann der Mensch die Uberfiille an Information kaum mehr verdauen: Wir
wissen sehr viel, was wir nicht zum Leben brauchen, andererseits wissen wir oft nicht

oder nicht mehr, was wir zum Handeln brauchen wirden. Woher gewinnt der moder-

N

Papst Johannes XXIII. teilte nicht die Meinung derer, die den Frieden in den Bereich des Unmdgli-
chen riickten. Er sah vier Voraussetzungen des Friedens: Wahrheit, Gerechtigkeit, Liebe und Frei-
heit (Johannes XXIll., Pacem in terris, in: AAS 55 (1963), 265-266).

2 Vgl. dazu Paul Virilio, Revolutionen der Geschwindigkeit, Berlin 1993; ders., Fluchtgeschwindigkeit,
Munchen 1996; ders., Rasender Stillstand, Frankfurt 1997.



ne Mensch dieses Orientierungswissen? Und wer ist Subjekt der Information und der
Kommunikation?

Nicht gering zu schatzen ist schlieBlich der Kontrast zwischen Postmoderne und Kir-
che, der Kontrast zwischen Freiheit und Verbindlichkeit, zwischen Individualisierung
und Gemeinschaft, zwischen Ordnung und Spontaneitat. Beinahe schon klassisch
sind die Spannungspole von Mann und Frau, von Hierarchie und Communio.

Das ist eine Erfahrung, die viele Menschen machen: Noch nie hat sich das Leben,
die Umwelt, die Gesellschaft so rasant verandert wie rund um die Wende zu 21.
Jahrhundert. Veranderungen, die sich auf den Alltag der Menschen auswirken, die
immer wieder vor neue Herausforderungen stellen und Fragen aufwerfen. Eine die-

ser Fragen lautet: Wenn sich alles andert, gibt es auch etwas, das bleibt?

Mk 8,29: Fur wen haltet ihr mich?

Zunachst ist man geneigt, diese Jesusfrage nur einzubetten in die Verse 27-30. Aber
wenn man weiter liest, entdeckt man, dass es gut ist, die nachsten Verse hinzuneh-
men. Denn da wird sichtbar, dass das Messiasbekenntnis des Petrus das Eingangs-
tor zur Passion ist und dass es zugleich etwas zu tun hat mit der Rolle des Petrus in
der Passion Jesu. Aber die Verse 31-33 sagen auch etwas daruber aus, welche Vor-
stellungen Petrus damals vor Ostern vom Messias hatte. Wenn man dann noch im
nachsten Kapitel 9, 2-10 hinzunimmt, dann erfahrt man, dass die Petrus- und Jun-
gerunterweisung ihren Bogen spannt Uber die Passion hinaus in die Osterliche Ver-
kldrung, in die groRe Bestatigung Jesu durch den Vater: "Das ist mein geliebter
Sohn; auf ihn sollt ihr horen."

"Unterwegs fragte er ...": auf dem Wege. Bald wird es der Weg nach Jerusalem sein,
der Weg des Gottesknechtes. (Von weither geht der Weg auf Jerusalem zu; denn
das Gebiet um Casarea Philippi liegt etwa ein bis zwei Tageswanderungen nordlich
vom See Gennesaret in der Nahe der Jordanquellen.) Die vier Verse geben in au-
Rerster Kurze ein Gesprach wieder, das von grofter Bedeutung sein wird. Der Vers
30 schliel3t mit dem Wort "uber ihn": Um ihn geht es entscheidend in diesem Dialog.
Um ihn geht es entscheidend in unserem Leben! Jesus beginnt den Dialog direkt mit
der Frage: "Fur wen halten mich die Menschen?" Will Jesus eine Information? Oder

zielt diese Frage schon weiter auf die nachste Frage: "lhr aber, fur wen haltet ihr



mich?" Diese Frage, die weit mehr als Information erwartet. "Er macht sich frag-
wurdig" (H. Schlier). Wahrend es nach der ersten Frage heil3t: "Sie sagten zu ihm ...",
ist bei der zweiten Frage wie selbstverstandlich Petrus der Sprecher: "Simon Petrus
antwortet ihm..." Es ist, als sprachen sie nun wie mit einer Stimme, wie mit einem
einzigen Bekenntnis. Aus der Antwort der Junger erfahren wir, was damals im Volk
als Meinung umging Uber Jesus von Nazaret. Schon in Mk 6,14-16 werden die glei-
chen Auskunfte gegeben: "Der Konig Herodes horte von Jesus; denn sein Name war
bekannt geworden, und man sagte: Johannes der Tauf er ist von den Toten auf er-
standen; deshalb wirken solche Krafte in ihm. Andere sagten: Er ist Elija. Wieder an-
dere: Er ist ein Prophet, wie einer von den alten Propheten. Als aber Herodes von
ihm horte, sagte er: Johannes, den ich enthaupten liel3, ist auferstanden.”

Offenbar nimmt Jesus das Bekenntnis des Petrus an; das geht indirekt aus dem Ver-
bot Jesu hervor, dariber mit anderen zu sprechen. Die Gefahr eines Messias-
Missverstandnisses war grof} in einer Zeit, in der apokalyptische und politische Mes-
siaserwartungen das Volk aufwuhlten. Die folgenden Verse 31- 33 lassen ja deutlich
erkennen, dass fur das Messiasbewusstsein Jesu als des leidenden Gottesknechtes
auch bei Petrus kein Verstandnis war, wieviel weniger in der Volksmeinung. Jesus
herrscht den Petrus an in gro3er Erregung: "Weg mit dir, Satan, geh mir aus den Au-
gen! Denn du hast nicht das im Sinn, was Gott will, sondern was die Menschen wol-
len. " Es ist wie ein Nachklang des Gotteswortes bei Jesaja: "Meine Gedanken sind
nicht eure Gedanken, und eure Wege sind nicht meine Wege - Spruch des Herrn"
(Jes 55,8). Erst nach Ostern wird den Juingern aufgehen, was Paulus in das Wort
fasst: "Wir dagegen verkundigen Christus als den Gekreuzigten: fur luden ein empo-
rendes Argernis, fir Heiden eine Torheit, fiir die Berufenen aber, luden wie Griechen,
Christus, Gottes Kraft und Gottes Weisheit" (1 Kor 1, 23-24).

Jesusbilder

Der Menschenfreund

Immanuel Kant (+1804) begreift Jesus als den ,Menschenfreund” (I. Kant, Das Ende

aller Dinge, A 520), der jener Religion Raum schafft, die ,schon in uns liegt® (. Kant,
Der Streit der Fakultaten, A 93). Vom traditionalen Kirchenglauben unterscheide sich



der reine Religions- bzw. Vernunftglaube dadurch, dass er ,das Wesentliche aller
Verehrung Gottes in der Moralitdt des Menschen setzt® (A 72 f.), also ganz auf die
Erfullung aller Menschenpflichten im Staat ausgerichtet ist. Die Religion wird morali-
siert, entsprechend dem neuzeitlichen Vorrang der Tat und Arbeit vor der Gegeben-
heit und Gnade. Alles Eschatologische und Soteriologische an Jesus ist deshalb zu
eliminieren. FUr Kant steht fest, ,dass es schlechterdings kein Heil fur die Menschen
gebe, als in innigster Aufnehmung echter sittlicher Grundsatze in ihre Gesinnung” (l.
Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der blof3en Vernunft, A 105). Er sieht in
Jesus Christus das ,ldeal der moralischen Vollkommenheit® (A 67f.), das auf die im
Menschen selbst liegende Idee der Vollkommenheit hinweist und durch deren voll-
kommene Verwirklichung in ,Lehre, Lebenswandel und Leiden das Beispiel eines
Gott wohlgefalligen Menschen® gibt (A 72f. u. 6.). Die herkdbmmliche Versohnungsleh-
re (stellvertretende Genugtuung bzw. Opfer) ist unangemessen, weil sie den Men-
schen zu der lllusion verleitet, es sei fur ihn getan, was er doch selbst zu tun hat. Der
Glaube an ein goéttliches Erldsungshandeln fur die und an den Menschen erscheint
als unmoralische und unverninftige Alternative zur Anstrengung des Selberhandelns
aus reiner Vernunft und ,aus blo3en Beweggrunden der Pflicht* (A 232). Ein solches
Erldsungshandeln ist auch gar nicht erforderlich, weil das ,radikal® Bose - jener ,na-
turliche Hang®, der gleichwohl ,zu Uberwinden moglich sein muss® (A 99ff.) - den
Menschen nicht prinzipiell daran hindern kann, die Stimme der praktischen Vernunft
zu vernehmen und ihr auch zu folgen.

Bis in die Gegenwart hinein bestimmt ein rationalistisches und moralisiertes Jesus-
bild, das Jesus als Inbegriff burgerlicher Tugenden und sittlich-religioser Humanitat
(die es bei Jesus ohne Frage gibt, die aber nicht alles ist) begreift, viele Leben-Jesu-
Darstellungen: Nicht Jesu Geist, ,der Herren eigener Geist® spricht nach einem Bon-
mot Albert Schweitzers aus ihnen.

Auch dort, wo nicht burgerliche Selbstverwirklichung im Vordergrund steht, wo man
vielmehr - etwa mit Karl Marx (+1883) - die Misere des Menschen vor allem in Un-
rechtsstrukturen begrundet sieht, die Hoffnung dementsprechend auf eine tatkraftige
Veranderung der Verhaltnisse richtet, bleibt man - soweit man Jesus primér als den
sozial-politischen Befreier begreift - demselben neuzeitlich-burgerlichen Grundansatz
verhaftet: dem Dogma vom Tater, der seine eigene Endlichkeit, Angewiesenheit,
Schuld und Verdanktheit verdrangt, der - unbelehrt durch alle fremde wie eigene



Inhumanitat - der Selbstuberschatzung (oder ihrer Kehrseite: der Depression) verfal-
len ist und gerade so seine wahre Chance verfehilt.

Beide Jesusbilder, das burgerliche wie das marxistische, Ubersehen das Grundle-
gende. dass Jesus nicht zuerst eine Moral oder eine zu verwirklichende Aufgabe
bringt, sondern sich selber, die Zusage des Evangeliums, die Beziehung zu ihm und

zu seinem Gott, eine Gabe, die anzunehmen lohnt, weil sie befreit.

Christus Universalis

,unter Christus-Universalis verstehe ich Christus als das organische Zentrum des
ganzen Universums:

- als organisches Zentrum, das heil3t als das Zentrum, an dem letzten Endes phy-
sisch die ganze, selbst die naturliche Entwicklung hangt;

- des ganzen Universums, das heil3t nicht nur der Erde und der Menschheit, sondern
des Sirius, der Andromeda, der Engel, aller Wirklichkeiten, von denen wir nah oder
fern physisch abhangen [das heil3t wahrscheinlich allen teilhabenden Seins];

- und noch einmal des ganzen Universums, das heif3t nicht nur des sittlichen und re-
ligiocsen Bemuhens, sondern gleichfalls von all dem, was dieses Bemuhen voraus-
setzt, namlich von jeglichem Wachsen des Leibes und des Geistes.

Dieser Christus-Universalis ist der, den die Evangelien und insbesondere der heilige
Paulus und der heilige Johannes uns darstellen. Der, aus dem die grof3en Mystiker
gelebt haben. Nicht immer der, mit dem sich die Theologie am meisten befasst hat.
Dieser Aufsatz setzt sich zum Ziel, meinen Freunden, die in der heiligen Wissen-
schaft erfahrener sind und an gunstigerem Ort stehen als ich, um auf den Geist der
Menschen einzuwirken, wieder die fur uns heute so aktuelle vitale Notwendigkeit vor
Augen zu fuhren, den so katholischen Begriff des Christus alpha und omega darzu-
legen.*

Evolutiv-kosmische Ansatze: Die - Naturerkenntnis und Glaube neu verbindende -
Vision P. Teilhard de Chardins (+1955) vom Christus-Evolutor (als innerem Ziel der
Evolution) hat auch Karl Rahner beeinflusst und ist bei Jurgen Moltmann (Weg) kri-
tisch rezipiert (Christus als Erloser der Evolution und ihrer Opfer). Im Kontext 6kolo-
gischer und spiritueller Krise sowie des postrnodernen Pantheismus entwirft 1988 der

3 Teilhard de Chardin, Science et Christ, CEuvres de Pierre Teilhard de Chardin, Bd. 9; Dt.: Pierre
Teilhard de Chardin, Werke, Bd. 9, 37-43.



kalifornische Dominikaner Matthew Fox (*1940) eine mystisch-politische (und recht
euphorische) kosmische Christologie: Die gesamte leidende Schopfung hat Christus-
transparenz, und im Omegapunkt des kosmischen Christus flielfen Hoffnungsbilder
aus verschiedensten Traditionen, alle dualistischen Trennungen (Geist - Materie,
Mann - Frau, Herz - Verstand usw.) aufhebend, ins ersehnte All-Eins zusammen; der
reale historische Jesus beginnt zu verschwinden (M. Fox, Vision).

Christus im Hinduismus

Der Sammelbegriff ,Hinduismus®“ umfasst vielerlei Religionen. Gemeinsam ist ihnen
eine monistisch-kosmische Grundorientierung: Tendenziell wird alle plurale Wirklich-
keit nicht als reale Verschiedenheit betrachtet, sondern als je eigentumliche Konkre-
tion des all-einen Gottlichen (brahman). Die Geschichte - und mit ihr das Einmalige,
Individuelle und Personale - hat geringe oder gar nur negative Bedeutung (Gefan-
gensein in der Kette der Wiedergeburten). Mit dem Brahman ist der Atman (das in-
nerste Selbst des Menschen) zutiefst eins, freilich ohne dass der Mensch dies weil}
und realisiert, und eben darin liegt sein Unheil. Daher gilt es, alle Zweiheit hinter sich
zu lassen, kein Karma (Verhaftung an Taten und ihre Folgen) mehr zu erzeugen und
durch spirituelle Erkenntnis der letzten Einheit des innersten Selbst (atman) mit dem
All- Einen (brahman) innezuwerden.

Wie eine ganze Reihe hinduistischer Denker, so schatzen auch viele heutige Hindus
die Person Jesu wegen seines beispielhaften Lebens und seiner ethischen Lehre
(Bergpredigt), und sie verehren ihn als einen der grof3ten Lehrer oder Propheten der
Menschheit. Dabei muss man zwei Sehweisen Jesu Christi unterscheiden:

(1) Im stark theistisch gepragten popularen Hinduismus der Massen gibt es den
Glauben an Inkarnation (avatara). Der All-Gott erscheint in jeder Krisenzeit in Form
eines Menschen, um das Bose zu beseitigen und die Gute in den Herzen der Men-
schen zu wecken. In diesem Sinne werden Buddha, Jesus, Mohammed und alle an-
deren wichtigen religiosen Gestalten als Avataras anerkannt.

(2) Im vedantisch-monistischen Strom des Hinduismus ist es das Ziel, die Nichtzwei-
heit (advaita) oder Identitat von Atman und Brahman zu realisieren. Die meisten intel-

lektuellen Hindus sehen Jesus advaitisch als einen Menschen an, der seine ldentitat



mit dem Gottlichen beispielhaft verwirklicht hat. Er ist deswegen ein grol3er spirituel-
ler Fuhrer (Guru).

In beiden Betrachtungsweisen wird eine Einzigartigkeit Jesu Christi eindeutig abge-
lehnt. Es erscheint als unsinnig, eine reale Menschwerdung Gottes anzunehmen: Sie
bedeutete Degeneration und Ruckfall in die Fesseln des Geschichtlich-Besonderen.
Wichtig ist vielmehr der metahistorische, universale géttliche Christus. Er darf nicht
mit dem historischen Jesus gleichgesetzt werden, denn seine Verkorperung ist nicht
auf Jesus beschrankt. Dieser ewige Christus scheint eine Art allgemeines Christus-
prinzip: Fur jeden Menschen ist es moglich, Christus zu werden. Geburt, Tod und
Auferstehung Jesu werden daher gern allegorisch ausgelegt, als Stufen des geistli-
chen Lebens jedes Menschen. Das Heil wird durch den ewigen Christus vermittelt,
nicht durch etwas, was Jesus in der Geschichte getan hat.

Heutige Ansatze indischer Christologie:

(1) Ausarbeitung einer metaphysischen Christologie im Dialog mit indischer Philoso-
phie und Religiositat: Mittels der Praexistenz- und der Logos- Vorstellung Iasst sich
die Anwesenheit Gottes in aller weltlichen Wirklichkeit denken. Gott offenbart sich in
allen Religionen und irdischen Dingen. In seiner Menschwerdung realisiert Christus
endgultig die Bestimmung des Menschen und stellt die Einheit des Kosmos wieder
her - durch Kreuz und Auferstehung hindurch, d. h. als Geschenk Gottes. Alle Wider-
spruche und Polaritaten menschlicher Existenz und Geschichte finden eine erldésen-
de, nichtdualistische (advaitische) Versohnung in Jesus Christus. Er ist die sakra-
mentale Realisierung der Prasenz Gottes beim Menschen. Wo immer Gottes Heil
préasent ist, ist der universale Logos-Christus préasent; seine historische Einzigartig-
keit in Jesus (mit seiner selbstlos leidenden Liebe) ist auf alle bezogen, also eine all-
inklusive, keine exklusive (vgl. D. Simon Amalorpavadass, Mathew Vekathanam u.
a.).

(2) Christologische Auseinandersetzung mit den Gegebenheiten des heutigen Indien
(Paria- und Befreiungschristologie). Ausgangspunkt sind hier die bestehenden Ver-
haltnisse der Diskriminierung und Ausbeutung der Dalit, der unteren Kasten und An-
gehorigen der Stammesbevolkerung, das soziale Elend und die politische Unterdru-
ckung. Der Protest Jesu gegen Unrecht und seine Gottesbeziehung stehen im Zent-
rum. Jesus Christus ist derjenige, der sich von seiner Gotteserfahrung her mit den
Armen identifiziert, als solidarisch leidender Gottesknecht durch Tod und Auferste-



hung das Reich Gottes eroffnet und eine entsprechende befreiende Lebenspraxis
ermoglicht (Felix Wilfred u. a.)

Jesus der Jude

Jesus wird in der Gegenwart von judischen Denkern - z.B. von Schalom Ben-Chorin
(geb. 1913, judischer Schriftsteller und Religionsphilosoph) - als Jude, als judischer
Lehrer bzw. in seinem Leidensgeschick als "Gleichnis fur sein ganzes Volk" verstan-
den: ,Jesus ist fur mich der ewige Bruder, nicht nur der Menschenbruder, sondern
mein jldischer Bruder. Ich spure seine bruderliche Hand, die mich fasst, damit ich
ihm nachfolge. Es ist nicht die Hand des Messias, diese mit den Wundmalen ge-
zeichnete Hand. Es ist bestimmt keine goéttliche, sondern eine menschliche Hand, in
deren Linien das tiefste Leid eingegraben ist.

Das unterscheidet mich, den Juden, vom Christen, und doch ist es dieselbe Hand,
von der wir uns angeruhrt wissen. Es ist die Hand eines grof3en Glaubenszeugen in
Israel. Sein Glaube, sein bedingungsloser Glaube, das schlechthinnige Vertrauen auf
Gott, den Vater, die Bereitschaft, sich ganz unter den Willen Gottes zu demutigen,
das ist die Haltung, die uns in Jesus vorgelebt wird und die uns - Juden und Christen
- verbinden kann: Der Glaube Jesu einigt uns, habe ich andernorts gesagt, aber der
Glaube an Jesus trennt uns. ...

Das Verhaltnis des judischen Menschen zu Jesus muss wesensmallig ein anderes
sein als das des Christen aus den Volkern. Jesus tritt uns in einer unmittelbaren Na-
he gegenuber, die freilich erst erkannt werden kann, wenn wir die Zuge des judi-
schen Mannes aus Nazareth von der Ubermalung der christlichen lkonologie gerei-
nigt haben. Schicht um Schicht, die die Kirchengeschichte hier hinterlassen hat,
muss abgehoben werden, damit man zum ursprunglichen Antlitz Jesu vordringt. Die-
ses Antlitz und diese Gestalt stehen aber dann nicht in einem leeren Raume, son-
dern mussen eingefugt erkannt werden in das ihnen zeitgendssische palastinensi-
sche Judentum. Jede andere Schicht muss dem Wesen Jesu fremd bleiben. ...

Im Leben Jesu ist so vieles vorgezeichnet, was sich im Leben seiner Nachfolger wie-
derholt hat. Phantasie und Glaube haben vieles aus diesem Leben erhoht, es aus
der Sphare der Geschichte in die hohere der Heilsgeschichte transportiert, aber "der



Sitz im Leben" dieser Episoden aus der Geschichte Jesu ist gerade aus der judi-
schen Perspektive unverkennbar.

Jesus von Nazareth hat gelebt - er lebt fort, nicht nur in seiner Kirche, die sich auf ihn
bezieht (realistischer gesagt: in den vielen Kirchen und Sekten, die ihn in Anspruch
nehmen), sondern auch in seinem Volke, dessen Martyrium er verkorpert. Ist der lei-
dende und am Kreuz verhohnt sterbende Jesus nicht ein Gleichnis fur sein ganzes
Volk geworden, das, blutiggegeil3elt, immer wieder am Kreuze des Judenhasses
hing? Und ist die Osterbotschaft seiner Auferstehung nicht wiederum ein Gleichnis
fur das heute wieder auferstandene Israel geworden, das sich aus der tiefsten Er-
niedrigung und Schandung der dunkelsten zwolf Jahre seiner Geschichte zu neuer
Gestalt erhebt?**

Es ist fur beide Seiten leichter geworden, Jesus als Juden zu erkennen und anzu-
nehmen. Was wir jetzt genauer und endgultig wissen, was aber noch erst tiefer ins
christliche Bewusstsein vordringen muss, ist die Tatsache, dass Jesus von Nazareth
nicht nur seiner biologischen Herkunft nach ins judische Volk gehort, sondern auch
seiner geistigen und religiosen Form nach Jude war und Jude sein wollte. Das heift:
seine Auffassung vom Leben, seine Beziehung zu Gott, sein Gott, sein Bild vom
Menschen, seine Vorstellung vom Gang der Zeit, sein Beten, seine Haltung zum Ge-
setz, seine Lebensart, alles an ihm war judisch. Seine Leidenschaft fur ein neues
Verhaltnis zu Gott, seine Innigkeit zum Vater, das Neue, das er bringt, kommt nicht
von aufderhalb, sondern aus dem Judentum selbst. Daher konnten Juden unseres
Jahrhunderts den Mann aus Galilda aus dem Gefuhl innerster Verwandtschaft an-
sprechen. Wie Franz Werfel: ,Die Menschheit Christi ist Israel.“> oder Martin Buber:
,Wir Juden kennen Jesus in einer Weise, die den Heiden verborgen ist.“®

Wer Jesus kennen will, muss das Volk kennen, in das er gehort, seine Geschichte,
seine Uberlieferung (das AT), seine groRen Gestalten, sein Leben, seine Seele und
sein Schicksal bis heute. Jesus ist fur den Christen nicht ohne sein Judentum zu ha-
ben. Er muss daher Abschied nehmen von einer langen Tradition, die aus Jesus ein
internationales Subjekt, ein allgemeines Individuum gerecht hat, bis hin zu den Ver-

suchen, einen russischen Christus (Dostojewski) oder einen Jesus des reinen, ari-

* Schalom Ben-Chorin, Bruder Jesus. Mensch — nicht Messias, Miinchen 1967, 12.13.28f.
® Franz Werfel, Zwischen oben und unten, Miinchen 1975, 615.

® Zit. nach Franz MuRner, Traktat Giber die Juden, Minchen 1979, 182.

10



schen Blutes zu dichten (christliche Theologen wahrend des Nationalsozialismus).
Wir mussen ihn aus seiner allgemeinen, vom Judentum gesauberten Menschlichkeit
zurlckkehren lassen in sein Volk, zu seinem Charakter und seinem Gesicht, das er
haben wollte. Was dabei aussieht wie eine Verengung, wie Vereinzelung und Be-
schrankung, ist die Wahrheit des konkreten Lebens Jesu, und ist der Wahrheit nach
mehr als das Allgemeine, ideell Uber der Szene der Volker Schwebende. Denn so
geht Jesus, den die Christen als den Sohn Gottes und Bruder aller Menschen vereh-
ren, wirklich ein in die Geschichte der Stamme, der Gruppen, in das unendliche Ge-
flecht der Beziehungen, nicht von oben, sondern aus einer bestimmten Ecke der
Welt.

Jesus war der Stein des Anstol3es, an ihm haben sich Juden und Christen getrennt,
uber seinem Namen sich ausgeschlossen und verfolgt. Aber er bleibt in der Mitte von
Judenheit und Christenheit wie kein anderer Jude. Wir sehen heute besser, was Je-
sus noch mehr ist, noch mehr sein kann, wenn wir ihn lassen, von allen Seiten: der
Prophet der Versbhnung, das Band, das Medium des Verstehens. Wenn auch mit
bleibenden Unterschieden - beide konnen sich in ihm erkennen, die Juden wie die
Christen, und sie kdnnen ihre Differenz aushalten nach dem Geist und der Regel Je-
su. ,Denn er ist unser Friede. Er hat die beiden zu einem einzigen Volk gemacht und
die Mauer der Feindschaft, die sie voneinander getrennt hat, niedergerissen.” (Eph
2,14)

Das Christuszeugnis der lateinamerikanischen Befreiungstheologen

In einer Situation unsaglicher Armut und offen zutage liegender Ungerechtigkeit tritt
die gedankliche Vermittlung der Gestalt Jesu Christi in den Hintergrund, wird die
Reich-Gottes-Botschaft und -Praxis Jesu wieder zentral. Der Theologe, der die per-
sonliche Entscheidung getroffen hat, das Evangelium in Wort und Tat den Armen zu
bringen, und von daher theologisiert, wird zum Befreiungstheologen. Kritische Analy-
se der sozialen Situation und Lekture der Bibel mit neuen Augen verbinden und be-
fruchten sich gegenseitig: Von Jesus fallt Licht auf die eigene Lage und umgekehrt.

Dabei tritt in die Mitte ,die Gestalt eines Jesus der Armen, der ihre Sache verteidigt
und ihr Los auf sich nimmt, der sich in den Konflikt der Weit begibt und durch die
Hande der Machtigen stirbt und auf diese Weise die gute Nachricht verkindigt und

11



selber ist* (J. Sobrino, Jesus, 10). Umgekehrt: »In den Armen und Unterdrackten fin-
det sich das verborgene Antlitz Christi, und im Dienst an diesen Armen und Unter-
druckten ereignet sich in Wirklichkeit ... die Begegnung mit Christus« (Jesus, 36; vgl.
Puebla, Nr. 31-39). Mitte und Inhalt des Glaubens ist der biblische Jesus Christus,
der sich im Kontext von Armut und Unterdrickung als der Befreier im umfassenden
Sinne zeigt: weder blo innerlich und jenseitig noch blof3 sozial und politisch-
okonomisch.

Die lateinamerikanische Bischofskonferenz von Puebla gibt Zeugnis davon, welches
Antlitz Christi gemeint ist. Die Bischofe halten fest, dass "das Leidensantlitz Christi,
unseres Herrn", uns begegnet, wenn wir von ihm fragend und fordernd angespro-
chen werden in

"-den Gesichtern der Kinder, die schon vor ihrer Geburt mit Armut geschlagen sind,
die in den Moglichkeiten ihrer Selbstverwirklichung durch irreparable geistige und
korperliche Schaden behindert werden und die in unseren Stadten, oftmals ausge-
beutet, als Produkt der Armut und des moralische Zerfalls der Familie ein Vaga-
bundendasein fristen;

-den Gesichtern der jungen Menschen ohne Orientierung, da sie keinen Platz in der
Gesellschaft finden und frustriert sind, insbesondere in Iandlichen Gebieten und den
Randzonen der Stadte, da sie weder Ausbildung noch Beschaftigung finden;

- den Gesichtern der Indios und haufig auch der Afroamerikaner, die am Rand der
Gesellschaft in unmenschlichen Situationen leben und somit als die Armsten der Ar-
men betrachtet werden kdnnen;

- den Gesichtern der Landbevolkerung, die als gesellschaftliche Gruppe fast auf dem
ganzen Kontinent in der Verbannung lebt, die manchmal des Grund und Bodens be-
raubt ist, sich in innerer und aulierer Abhangigkeit befindet und Vermarktungssyste-
men unterworfen ist, die sie ausbeuten;

- den Gesichtern der Arbeiter, die haufig schlecht bezahlt sind und Schwierigkeiten
haben, sich zu organisieren und ihre Rechte zu verteidigen;

- den Gesichtern der Unterbeschaftigten und Arbeitslosen, die aufgrund der harten
Bedingungen (infolge) von Wirtschaftskrisen und Entwicklungsmodellen entlassen
wurden, welche die Arbeiter und ihre Familien von kaltem wirtschaftlichen Kalkal ab-

hangig machen;

12



- den Gesichtern der Randgruppen der Gesellschaft und derer, die auf viel zu engem
Raum leben, die unter dem doppelten Druck des Mangels an materiellen Gutern und
dem sichtbaren Reichtum anderer Gesellschaftsschichten leiden;

- den Gesichtern der Alten, deren Zahl standig zunimmt und die oft von der Fort-
schrittsgesellschaft ausgeschlossen werden, da man unproduktive Individuen nicht
brauchen kann."’

Die "Erfahrung Jesu" im Antlitz des anderen, besonders im Gesicht des Leidenden
durchkreuzt ein herrschaftliches Verstandnis einer einsamen Subjektivitat. Sie unter-
bricht alle Verhaltensweisen, die den anderen verzwecken, vereinnahmen oder funk-
tionalisieren. Sie ruft auch aus einer narzitischen Fixierung heraus, in welcher der
Mensch sich, ins eigene Spiegelbild verliebt, als Mal® der Dinge und der anderen
versteht. Die konkrete Erfahrung des Antlitzes des anderen ist auch Krisis gegenuber
einer Auslese der Beziehungen, die -vielleicht unbewul3t- nur Bestatigung und Aner-
kennung zulal3t, dabei aber alle Formen von Herausforderung, Umkehr, Armut, Ohn-
macht und Kreuz verweigert. Die Wahrnehmung des anderen wird unterbunden
durch ideologische Fixierung oder auch durch Angst vor dem Risiko der Begegnung
und der Freiheit. Sie setzt Absichtslosigkeit im guten Sinn und zugleich Empathie

voraus.

Die Seligpreisungen spiegeln das Antlitz Jesu

Das Gesicht verrat, wie lange oder wie kur die vergangene Nacht war. In den Augen
erkennt man die Mudigkeit, die Wachheit, Gesundheit und Krankheit oder auch den
Alkoholkonsum. Im Antlitz verleiblicht sich Grundhaltungen und Grundeinstellungen
zum Leben wie Traurigkeit, Bitterkeit, Verharmtheit oder auch Zuversicht, Frohlichkeit
und Gelassenheit. Wenn der Blick ins Leere geht, wird das Leben als tiefes Loch er-
fahren; wenn die Augen ganz unruhig hin und her hipfen, gibt es keine Bleibe, kein
Verweilen.

Im Gesicht drickt sich die unverwechselbare ldentitat, druckt sich die Innenseite der
Seele aus. Im Antlitz sprechen sich auch Beziehungen aus. Wir spuren, wie wohltu-

end und heilend liebende Aufmerksamkeit ist, wie wichtig es ist, wahrgenommen zu

"Die Kirche Lateinamerikas. Dokumente der II. und II. Generalversammlung des lateinamerikanischen
Episkopates in Medellin und Puebla (=Stimmen der Weltkirche 8, hg. vom Sekretariat der Deutschen
Bischofskonferenz) Bonn 1980, Nr. 31-39.

13



werden, ein ,Ansehen® zu haben. Es kann aber auch verletzend sein, wenn jemand,
der korperlich da, mit den Gedanken aber ganz wo anders ist. Blicke konnen flehent-
lich sagen: Ich brauche dich, bitte lass mich nicht im Stich, lass mich nicht allein. Ein
Blick kann unbedingt in Anspruch nehmen: Du musst mir helfen! Oder: Du darfst
mich nicht toten! Oder: Schau mir in die Augen, d.h. sag mir die Wahrheit! Mit Blicken
und mit der Gestik des Gesichtes konnen auch Kalte, Gleichgultigkeit und Verach-
tung signalisiert werden. Ohne Worte sagt da einer: Du bist fur mich Uberflussig, rei-
ner Abfall und Mull, den zu verwerten und dann zu entsorgen gilt, du bist eine Null,
ein Kostenfaktor, den wir uns in Zukunft nicht mehr leisten wollen. Blicken kdnnen
kontrollieren, uberwachen, fixieren und Iahmen. Wenn Blicke toten konnten, heil’t es
nicht umsonst in der Alltagssprache.

,Die Seligpreisungen spiegeln das Antlitz Jesu und seine Liebe.” (Katechismus der
katholischen Kirche Nr. 1717) Wir haben von Jesus kein authentisches Bild, kein Fo-
to, keine Filmaufnahmen, keine handschriftichen Dokumente, keine Unterschrift, kei-
nen genetischen Code, aber: Die Seligpreisungen spiegeln das Antlitz, das Gesicht,
die Identitat Jesu, sie stehen im Herzen der Predigt Jesu. Dieses Antlitz Jesu vermit-
telt, wer Gott fur uns Menschen ist. Jesu Blick auf die Menschen bleibt nicht an der
geschminkten, geschonten, gestylten Oberflache stehen. Jesu Blick geht in die Tiefe;
er vermittelt Wurde, Zuwendung, Leben und Hoffnung. In Jesus, in seinen Seligprei-
sungen schreibt Gott das Hoheitszeichen seiner Liebe und Warde auf die Stirn eines
jeden Menschen, des Freundes und Feindes, des Armen und Geringen. Es ist und
versagt, von uns selbst, von den anderen, von den Schwachen gering und veracht-
lich zu denken. Wir wirden Gott selbst verachten und ihn gering schatzen.

In den Seligpreisungen spricht sich der Weitblick Gottes aus. ,Der Engel der Ge-
schichte muss so aussehen. Er hat das Antlitz der Vergangenheit zugewendet. Wo
eine Kette von Begebenheiten vor uns erscheint, da sieht er eine einzige Katastro-
phe, die unablassig Trimmer auf Trimmer hauft und sie ihm vor die Fulde schleu-
dert. Er mochte wohl verweilen, die Toten wecken und das Zerschlagene zusammen-
figen.“® In den Seligpreisungen fiigt Jesus das Zerschlagene und die Zerschlagenen
zusammen, holt er die Verlorenen heim, macht er die Kapputten lebendig, trocknet er
die Tranen, gibt er den Toten Hoffnung. Insofern sind die Seligpreisungen eine

,Magna charta“ gegen die Resignation und gegen die Hoffnungslosigkeit.

® Walter Benjamin, Geschichtsphilosophische These IX.

14



Und sie geben uns die entscheidenden Kriterien fur die Unterscheidung der Geister
in die Hand. Bei der Unterscheidung der Geister geht es um ein Zu-Ende-Denken
und Zu-Ende-Fuhlen von Antrieben, Motiven, Kraften, Stromungen, Tendenzen und
moglichen Entscheidungen im individuellen, aber auch im politischen Bereich. Es
geht darum, die Masken der Verfuhrung zu durchschauen. Das Bose erscheint in der
Gestalt der Wohltat. Bei der Fahigkeit zur Unterscheidung der Geister geht es um ein
Sensorium, Entwicklungen, die im Ansatz schon da sind, aber noch durch Vielerlei
uberlagert werden, vorauszufuhlen. Sie blickt hinter die Rhetorik der Verfuhrung, sie
schaut auf den Schwanz von Entwicklungen, z.B. was Versprechen von Arbeit und
Brot, von nationalem Selbstbewusstsein nach ,Demutigungen®, was Verheillungen
grolRer Siege u. a. anlangt. Die Seligpreisungen sind in die offenen oder subtilen
Auseinandersetzungen von Gewalt und Gewaltlosigkeit, von Unterdrickung oder Ge-
rechtigkeit, von Luge oder Wahrheit auf das Ende, auf die Vollendung hin gespro-
chen. Sie sind alles andere als Ausdruck von Resignation und Lahmung. In den Se-
ligpreisungen werden scheinbar unvermeidliche geltende Sachzwange nach vorne,
auf das Gluck in Gott hin aufgebrochen werden. Gegen den Tod und gegen todliche
Machte bezeugen sie Gott als den schopferischen Ursprung des Lebens. Im Lichte
von Tod und Auferstehung wird die Hoffnung frei gesetzt, dass uns am Ende nicht
das Nichts erwartet, sondern die schopferische Liebe dessen, der uns erschaffen hat.
Die Evangelien setzen darauf, dass Tod und Auferstehung Jesu mitnehmen in ein
neues Leben. Jesus ist Hoffnungstrager schlechthin fur dieses Mitgenommen-
Werden in das neue Leben, wie es sich in den Seligpreisungen konkretisiert.

Liturgische Asthetik und Christologie®

Insofern liturgische Asthetik eine Asthetik des Glaubens darstellt, sucht sie einen Zu-
gang zu Jesus, dem Heilbringer (sotar), nicht Uber die Vergeistigung oder gar Ratio-
nalisierung, sondern uber die madglichst ganzheitliche Prasentation seiner Gestalt.
Gerade die Liturgie in ihrer asthetischen Dimension kann diesen Zugang zu Jesus
zwanglos geschehen lassen. Liturgie kann so wenig verordnet werden wie der Zu-

gang zu Jesus erzwingbar ist.

Nach Josef Wolmuth, Jesu Weg - unser Weg. Kleine mystagogische Christologie, Wirzburg 1992,
50-55.

15



... ergibt sich, dald der Verdacht auf den Scheincharakter der Liturgie nur ausgeraumt
werden kann, wenn es gelingt, die dahinter sich verbergenden christologischen Fra-
gen zu klaren. ... Nach Levinas wird Kunst nur dann nicht zur Vortauschung falscher
Tatsachen oder gar zur idolischen Verfuhrung, wenn sie die Sache eines Anderen
vertritt. P. Celan hat seine Lyrik nach Auschwitz so verstanden, dal} sie von der Sa-
che eines Anderen, vielleicht sogar von der eines ganz Anderen beriihrt ist'°.

Ohne Zweifel hat die Liturgie nach ihrem Selbstverstandnis die Sache eines Ande-
ren, hier die Sache Jesu von Nazareth, im Auge. Sie zielt nicht auf irgendein Worauf-
hin oder auf Befriedigung von Bedurfnissen. Nach allem, was wir von Jesus wissen,
hat er die Menschen seiner Zeit nicht mit leeren Versprechen oder mit illusionaren
Bedurfnisbefriedigungen vertrostet. Wer zuerst die Basileia suche, meinte er, dem
werde alles andere dazugegeben (vgl. Mt 6,33). Eine eigenartige Verflechtung von
Suche nach absoluter Transzendenz und von welthafter Verantwortung gehort zur
Programmatik Jesu. Dies hat sich offensichtlich auch auf die liturgische Praxis der
ersten Gemeinden ausgewirkt. Schon Paulus a3t gegenuber der Gemeinde von Ko-
rinth keinen Zweifel daran, daf} der Glaube an die Auferstehung Jesu in der Feier des
Herrenmahles nicht zur Verachtung der minderen Schichten fuhren darf (vgl. 1 Kor
11,18-34). Durch magische Praktiken kdnnen soziale Spannungen ohnehin nicht be-
hoben werden.

Paulus erinnert in diesem Zusammenhang an den Ernst der Feier, in der die Ge-
meinde den Tod des Herrn verkindet. Wenn aber der Tod Jesu gefeiert wird und das
Gebot der Geschwisterliebe in diesen Kontext des Herrenmahles gestellt wird, dann
kann man mit gutem Recht die zentralste Liturgie, die Feier der Eucharistie - Uber
alles Verbale hinaus - als eine Gestik verstehen, die den "Handedruck" eines Tod-
geweihten bedeutet, so dalk Sprache und Gestik des Herrenmahles zu einer Asthetik
des Leidens in der Nacht der Uberlieferung werden. Die Liturgie des Herrenmahles ...
ist von Anfang an eine asthetische Sprach-Gestik, die im Namen eines ohnmachtig
gewordenen Anderen vollzogen wird...

Die asthetische Gestalt der Liturgie muf3te von Anfang an davor bewahrt werden, in
die ethische Belanglosigkeit zu depravieren, als sei der Leib der Gemeinde nicht
nach dem Leib des Gekreuzigten gebildet. Die Diakonie wurde immer zum Testfall

der Ernsthaftigkeit einer liturgischen Asthetik. Um aber umgekehrt den Glauben nicht

op Celan, Der Meridian, in: GW 3, 187-202, hier 196; E. Levinas, Vom Sein zum Anderen, in: Ders.,
Eigennamen, Miinchen- Wien 1988, 56-66, hier 58f.

16



in die reine Innerlichkeit oder auch in eine Ethik ohne Transzendenz abdriften zu las-
sen, muBte die Feier der Gemeinde vor der Degradierung des Asthetisch-
Ausdruckshaften bewahrt werden. Die Liturgie muldte sich auch wiederholt auf die
historisch-greifbare Ursprungsgestalt zurickbesinnen, um dem Unverwechselbaren
der Jesustradition gerecht zu werden. Die letztlich nicht rationalisierbare asthetische
Gestalt der Liturgie(n) und ihrer eigenen Zeit ist nicht selten zum Angriffspunkt auf-
geklarten Denkens geworden, das wahnte. solch auferlicher Dinge nicht zu bedur-
fen. Bisweilen ersetzte es liturgisches Feiern lieber durch direktes Handeln. ...

Der Liturgie geht es also nicht nur um die Uberwindung des garstigen Grabens zum
historischen Jesus, sondern ebenso und noch viel mehr um die Uberwindung des
noch garstigeren Grabens zwischen den Idealen der "Basileia" und den faktischen
Leiden der Menschen, ja der ganzen Schopfung, die in Hoffnung auf die Offenbarung
der Herrlichkeit der Kinder Gottes wartet (vgl. Rom 8,18f.)...

Es darf nicht der Eindruck entstehen, als ob unser Gedachtnis eines Entschwunde-
nen, durch den Tod von uns Getrennten, festhalten und "vergegenwartigen" wollte,
damit wir uns damit trosten konnten, schon im Heil zu sein, weil wir einem Aufge-
hangten von Gnaden unseres Gedachtnisses zur Auferstehung verhalfen. Schon
Romano Guardini hat gemeint, dal} die eigentliche Schopferin der Liturgie Uber die
Jahrhunderte hinweg die schopferische Geisteskraft (hebr. ruah), die Gabe des Auf-
erstandenen sei.

Die hermeneutische Vorordnung des Grundsatzes "lex orandi" vor "lex credendi" be-
deutet auch eine erkenntnisgenetische Prioritat der asthetischen Wahrnehmung, oh-
ne dal® diese gegen die logische und ethische Dimension der Vernunft ausgespielt
werden mul’. (Genetische Vorordnung heifdt nicht theoretische Vorordnung, als sei
die Asthetik die erste Philosophie). Liturgie, theologischer Diskurs und Diakonie ge-
horen eng zusammen. Und diese Zusammengehdrigkeit ist von hochster Relevanz
fur die Christologie, deren "Logos" sich nicht innerhalb der Grenzen der endlichen
Vernunft festlegen 1aRt. Die Liturgie weist die Christologie darauf hin, dal3 sie sich
nicht auf eine Logozentrik versteifen darf, indem sie sich etwa auf sprachliche For-
meln begrenzt, seien diese das Ergebnis theologischer Rationalisierung oder philo-
sophischer Reflexion (wie z.B. bei Hegel und Adorno). Die Liturgie 1at uns viel in-
tensiver bei der Menschheit auf ihnrem Weg durch die Leiden und den Tod verbleiben,
als es christologische Aussagen vermogen.

Man muf} fragen: Wie hoch ware der Preis, wenn der Glaube ins Denken sublimiert

17



wiirde? - Mit der Kappung des Asthetisch-Zeitgebundenen wiirde gerade die Wahr-
nehmungsgestalt zerstort, die fur den ganzheitlichen Zugang zum Glauben und zu
einem Uberzeugenden Leben in der Nachfolge notwendig ist. Eines Tages wurde
man dann die Erlosung denken statt feiern und so statt eines muhsamen Glaubens-
weges ein patentes Abkurzungsverfahren anbieten, bei dem sich bald zeigen wurde,
dal’ der Preis dieser Abkurzung zu hoch ware. Ein vollends ins Denken aufgehobe-
ner Glaube an die mogliche Versohnung wirde das Problem des Scheins nur ver-
schieben. Das Denken des Heils wurde mit dem realen Heil gleichgesetzt.

So muld immer wieder darauf geachtet werden, dal} im Bereich der Theologie das
Herz aus Fleisch nicht mit Hilfe Uberzogener Rationalisierung durch ein Herz aus
Stein ersetzt wird. Dies ware das genaue Gegenteil dessen, was der Prophet Eze-
chiel fur die messianische Zukunft erhoffte (Ez 36,26 - Osternacht). In einer Liturgie,
die sich der unverwechselbaren, einmaligen Gestalt Jesu und der Glaubenstradition
seines Volkes verdankt, wird der Mensch in all seinen Dimensionen ernst genom-
men, auch und gerade in denen der Sehnsucht aus dem Widerfahrnis des Leidens.
Von diesem Zusammenhang zwischen Liturgie (Asthetik) und Christologie her kann
auch auf Gefahren der Postmoderne mit ihrer Formen der Asthetisierung hingewie-

sen werden.

Anonyme Christussuche

Karl Rahner sieht anonyme Suchbewegungen auf Christus hin und bedient sich hier
einer ,appellativen® Rhetorik, die auf die innere Beteiligung des Adressaten zielt und
auf die implizit gelebte ,Christologie® in bestimmten Daseinsvollzigen hinweist. Als
Zugange auf Christus hin benennt er: Der andere (der Nachste), der Tod und die Zu-
kunft. Der erste Zugang ist die Liebe zum Nachsten. Jesus selbst deutet dies bei Mt
25 durch die ldentifizierung zwischen ihm und unserem Nachsten an. ,Wer fragt, wie
man den Nachsten bedingungslos lieben und seine eigene Existenz radikal fur ihn
einsetzen konne, wie solche Liebe auch durch den Tod nicht ungultig wird, ob man
hoffen kdnne, im Tod nicht das Ende, sondern die Vollendung in der absoluten Zu-
kunft zu finden, die Gott genannt wird, der sucht mit dieser Frage, ob er es weil} oder
nicht, Jesus.”

In welchen Suchbewegungen konnen wir heute einen Zugang auf Jesus Christus hin
erschlieen: In der Sehnsucht nach dem Weg und dem Aufbruch, in der Sehnsucht

18



nach einem Namen und nach unverwechselbarer Individualitat, in der Sehnsucht
nach Freiheit, in der Sehnsucht nach einem Obdach fir die Seele, in der tiefen

Sehnsucht nach Heimat und Beziehung?

Freundschaft mit Jesus

Bei aller anonymen Christologie durfen wir aber nicht die Liebe zur Person Jesus aus
den Augen verlieren. Kriterium, Maf} und Norm aller Spiritualitat, aller Theologie und
Moral ist Jesus Christus, das Reich Gottes in Person. ,Wer die Schrift kennt, kennt
Gottes Herz.” (Gregor der Grolde) ,Wer die Schrift nicht kennt, kennt Christus nicht.”
(Hieronymus) Jesus Christus ist nicht nur ein Prinzip, nicht nur ein systematischer
Punkt oder eine Struktur, sondern eine Person, zu der wir eine personale Beziehung
und Freundschaft eingehen konnen. Freundschaft ist ein Bild fur Offenbarung und
Gnade: ,In dieser Offenbarung redet der unsichtbare Gott aus Uberstromender Liebe
die Menschen an wie Freunde (vgl. Ex 33,11; Joh 15,14-15) und verkehrt mit ihnen
(vgl. Baruch 3,38), um in seine Gemeinschaft einzuladen und aufzunehmen.” (Zwei-
tes Vatikanisches Konzil, Offenbarungskonstitution 2)

Diese Freundschaft ist nicht durch Strukturen und Organisationen, nicht durch Inter-
net und neue Kommunikationsmittel zu ersetzen. Wir brauchen Raume der Freund-
schaft gerade angesichts der Vereinzelung und der Individualisierung, angesichts der
Globalisierung. Ist die Freundschaft mit Jesus das Strukturprinzip unserer Beziehun-
gen, dann steht der andere und die Gabe seiner Freiheit nicht unter dem Vorzeichen
der negativen, zu Uberwindenden Abhangigkeit. Beziehung als Freundschaft zeich-
net sich nicht durch Misstrauen, Rationalitat, Kontrolle und Kritik aus. Der andere
wird nicht als Hemmung, Begrenzung, Behinderung, Bedrohung und Feind seiner
selbst verdachtigt. Beziehung als Freundschaft zeichnet sich durch gegenseitiges
Geben und Empfangen aus. Nicht der Akkusativ (Ich berate dich, ich bewerte dich,
ich betreue dich...), sondern der Dativ, die Gabe und das Geschenk stehen im Vor-
dergrund (ich bin dir treu, ich gebe dir Wert, ich rate dir...).

Eine Anekdote erzahlt, dass Teresa von Avila, nachdem sie gerade eine recht muh-
same Klostergrindung vollendet hatte, vor den Tabernakel hintritt und sich beklagt,
es sei doch unerhort, dass Leuten, die Schlechtes beabsichtigen, alles gelinge, sie
selbst aber, die doch nur fur ihn arbeite, so viele Schwierigkeiten habe. Da sagt der

19



Herr zu ihr: ,Teresa, dies ist meine Art, meine Freunde zu behandeln.” Worauf sie
prompt antwortet: ,Herr, jetzt verstehe ich, warum Du so wenige hast.“ Jesus ist ein
muhsamer Freund.

Die Freundschaft mit Jesu hat ihren Schwerpunkt nicht in sich selbst, sie ist exzent-
risch auf den und auf die anderen hin. So verfehlt der die Freundschaft mit Jesus,
der nicht die Freunde Jesu zu Freunden hat: ,Was ihr dem Geringsten meiner Bruder
getan habt, das habt ihr mir getan.” (Mt 25, 31-46) Diese dynamische offene Freund-
schaft zielt letztlich auf die ,Gestaltwerdung Christi in uns.“ (Dietrich Bonhoeffer)

20



Christus, gestern und heute

Anfang und Ende

Alpha und Omega

Sein ist die Zeit

und die Ewigkeit

Sein ist die Macht und die Herrlichkeit

in alle Ewigkeit (Ritus der Osternacht, Osterkerze)

Jesus Christus im Zeitalter sich ubersturzender Neuerungen.
Vom Bleibenden im Zeitalter der Veranderung

Mk 8,29: Flr wen haltet ihr mich?

Immanuel Kant (+1804) begreift Jesus als den ,Menschenfreund®, der jener Religion Raum
schafft, die ,schon in uns liegt“. Reiner Religions- bzw. Vernunftglaube, dass er ,das Wesent-
liche aller Verehrung Gottes in der Moralitat des Menschen setzt*

Christus Universalis: ,Unter Christus-Universalis verstehe ich Christus als das organische
Zentrum des ganzen Universums:“ (Teilhard de Chardin)

Christus im Hinduismus: Im stark theistisch gepragten populdren Hinduismus der Massen
gibt es den Glauben an Inkarnation (avatara). Im vedantisch-monistischen Strom des Hindu-
ismus ist es das Ziel, die Nichtzweiheit (advaita) oder Identitdt von Atman und Brahman zu
realisieren.

Jesus der Jude ,Jesus ist flir mich der ewige Bruder, nicht nur der Menschenbruder, sondern
mein jiidischer Bruder. Ich spuire seine briderliche Hand, die mich fasst, damit ich ihm nach-
folge. Es ist nicht die Hand des Messias, diese mit den Wundmalen gezeichnete Hand. Es ist
bestimmt keine géttliche, sondern eine menschliche Hand, in deren Linien das tiefste Leid
eingegraben ist.“ (Schalom ebn Chorim)

Das Christuszeugnis der lateinamerikanischen Befreiungstheologen: den Gesichtern der
Kinder, den Gesichtern der jungen Menschen ohne Orientierung, den Gesichtern der Indios
und haufig auch der Afroamerikaner, den Gesichtern der Landbevdlkerung, den Gesichtern
der Arbeiter, den Gesichtern der Unterbeschéaftigten und Arbeitslosen, den Gesichtern der
Randgruppen der Gesellschaft, den Gesichtern der Alten...

Die Seligpreisungen spiegeln das Antlitz Jesu

Liturgische Asthetik und Christologie

Anonyme Christussuche

Der andere (der Néachste), der Tod und die Zukunft. Der erste Zugang ist die Liebe zum
Nachsten. Jesus selbst deutet dies bei Mt 25 durch die Identifizierung zwischen ihm und un-
serem Nachsten an. ,Wer fragt, wie man den Nachsten bedingungslos lieben und seine ei-
gene Existenz radikal fur ihn einsetzen kdnne, wie solche Liebe auch durch den Tod nicht
ungultig wird, ob man hoffen kénne, im Tod nicht das Ende, sondern die Vollendung in der
absoluten Zukunft zu finden, die Gott genannt wird, der sucht mit dieser Frage, ob er es weil}
oder nicht, Jesus.“ (Karl Rahner)

Freundschaft mit Jesus

.leresa, dies ist meine Art, meine Freunde zu behandeln.* Worauf sie prompt antwortet:
,2Herr, jetzt verstehe ich, warum Du so wenige hast.”

21



