
Von Krebsschaden und Kulturschande  
Zum 65. Hinrichtungstag von Provikar Carl Lampert  

 
 
 
Recht und Gerechtigkeit 
 
 
 
Wenn Priester und Ordensleute eingesperrt wurden, protestierte Provikar Lampert im 
Büro der Gestapo, informierte er sich beim Chef der Gestapo Werner Hilliges über 
die Vorwürfe und versuchte mit allen rechtlichen Mitteln, die Betreffenden frei zu 
bekommen.[1] So hatte Lampert immer wieder versucht, die Freilassung des im KZ 
Buchenwald internierten Pfarrers von Götzens Otto Neururer zu erwirken. Nach 
Erhalt der Todesnachricht protestierte Lampert gegenüber dem Gauleiter Hofer und 
dem Gestapochef Hilliges am 5. Juni 1940: „Wir bedauern nicht bloß, sondern wir 
sind entsetzt darüber, dass trotz unserer so vielfachen Interventionen, Gesuche, 
Vorstellungen mit dem besonders betonten Hinweis auf die Kränklichkeit des 
Pfarrers und auf die Gefahr, dass er das physisch nicht aushalte, niemals Rücksicht 
genommen worden sei. Es sei äußerst kränkend, dass man uns seit einem 
Vierteljahr mit allerlei Versprechungen, Pfarrer Neururer komme in Freiheit, 
hingehalten habe, und am Schluss nun diese von uns vorausgesagte Katastrophe 
eintreten musste. Die kirchliche Behörde müsse jede Verantwortung ablehnen, die 
dieser Fall nach sich ziehen werde und schon nach sich gezogen habe.“[2]  
 
Carl Lampert ist für die Rechte der Kirche eingetreten in einer Zeit, in der das Recht 
gebeugt wurde, in Zeiten, in denen Menschenrechte durch das Recht des Stärkeren 
ersetzt wurden, in denen Mord, Einschüchterung, Deportation, Internierung und 
Ausmerzung von Behinderten, sozial Minderwertigen, Juden und minderwertigen 
Rassen zum Alttagsgeschäft gehörten. Und er ist selbst Opfer des Unrechts, der 
Tyrannei und der Willkür geworden. Lampert wurde furchtbar gefoltert, fünfmal mit 
„Ochsenziemern“ unmenschlich geschlagen: Essensentzug, kein Wasser drei Tage 
lang, Misshandlungen, Drohungen, Versprechungen für den Fall des Austritts aus 
der Kirche.  
 
Der nationalsozialistische Staat hatte den Rechtsstaat fundamental pervertiert. 
Programmatisch waren die Nazis Verächter der Menschenrechte und der 
Menschenwürde. In „Mein Kampf“ bezeichnet er das Christentum als den „ersten 
geistigen Terror“[3]. Das Christentum, so Hitler, würde konsequent angewandt zur 
Züchtung des Minderwertigen führen. Es missachte mit Milde, Versöhnung und 
Barmherzigkeit das gottgegebene und wissenschaftlich bestätigte Grundgesetz vom 
Kampf als dem Vater aller Dinge.[4] Der Staat und das organisierte Verbrechen 
waren identisch geworden. Und deshalb hatten die Nazis für Lampert jeden 
Rechtsanspruch verloren: „Das nationalsozialistische Regime, das so viel Elend und 
Not in die Welt gebracht habe, habe vor Gott kein Recht auf einen 
Führungsanspruch. Das nationalsozialistische Regime sei auf Unterdrückung 
eingestellt; es werde sich kaum halten können.“[5] Und er beklagt das Unrecht, das 
ihm widerfährt: „Trotz dieses wirklichen Tatbestands wurde ich am 8. September 
1944 zum Tode etc. verurteilt, „weil Hagen „glaubwürdig“ (!) und ich nicht 
glaubwürdig sei! – Jeglicher andere Beweis fehlte!! Sic justitia!!!!! [=So ist die 
Gerechtigkeit][6] „Ich lebe gern und möchte auch gern das Ende dieser Tyrannei 
erleben, aber wenn es Gottes Wille ist, dann sterbe ich auch gern;  denn ich weiß, 



dass mein Erlöser lebt.“[7] „Es widerstrebt mir zwar im Innersten meines ganzen 
Seins, um Gnade zu bitten wo ich Recht – und zwar so schwer verletztes Recht – zu 
fordern habe, aber jeder muss jene Wege gehen, die ihn einmal zu diesem Recht 
führen können und diese Wege sind leider nicht immer gewollte, noch weniger sind 
dies immer angenehme, aber ich möchte sie wenigstens mit Würde und ohne 
überflüssige Demut gehen. Winseln liebe ich nicht, aber aufrecht bitten kann man 
auch heute noch, vielleicht führt Gottes Hand hier zu besserem Erfolg als 
menschliches Fühlen!“ (aus seinem Gnadengesuch wenige Wochen vor seiner 
Hinrichtung)[8]  
 
Auch auf Seiten der Richter gab es Unrechtsbewusstsein. Der Senatspräsident 
Lueben beging in der Nacht vor der Urteilsverkündigung Suizid, um nicht an einem 
Justizmord mitschuldig zu werden. „Die Angeklagten sind keine Verbrecher. Ihre 
Tragik ist, dass sie kath. Priester sind.“[9] Provikar Lampert ist wegen seines 
Eintretens für Recht und Gerechtigkeit willen verfolgt und hingereichtet worden. 
 
 
 
Pfaffenhass 
 
Und auf Seiten der Verfolger waren eindeutig Kirchenhass und Pfarrerhass. Der Chef 
der Gestapo Innsbruck, SS-Oberst Werner Hilliges, erklärte 1945: „Da es in Tirol und 
Vorarlberg keinerlei nennenswerte kommunistische oder marxistische Gegner und 
auch keine Judenfrage gab, blieb als einziger politischer Gegner der römisch-
katholische Klerus und sein überaus starker Einfluss auf die Bevölkerung übrig.“[10] 
Im Kampf gegen das Christentum sah Hitler die weltanschauliche Herausforderung 
und Not–wendigkeit der Nachkriegszeit. 1941 plädierte er für ein langsames 
Absterben der Kirche, ein Jahr später phantasierte er davon, dass sie abfaulen sollte 
wie ein brandiges Glied. Pfarrer bezeichnete er als „schwarze Minderwertigkeit“, 
„Dreckwanzen“ und „Krebsschaden“; die Kirche galt ihm als „Kulturschande“[11].  
 
Es war der Hass gegen die Kirche und gegen die Priester, der Lampert todeswürdig 
machte. Dabei waren die Begründungen für Verhaftung und Verurteilung nicht aus 
dem katholischen Glauben hergeleitet. Das Vorgehen gegen die Kirche und gegen 
die Priester vollzog sich unter dem Deckmantel des Kampfes gegen einen 
Staatsfeind. Die Priester galten als politische Gegner. Goebbels: „Nicht Martyrer, 
sondern Verbrecher machen wir aus ihnen.“[12] Es war schon „Feindbegünstigung“, 
wenn Carl Lampert einem Fremdarbeiter Tee anbot. Und das wurde als eine der 
Begründungen für sein Todesurteil gewertet.[13]  
 
 
Und heute? 
 
Die globale Aushöhlung von verbindlichem Recht entpuppt sich immer mehr als 
Komplizin der Gewalt und der Beliebigkeit. Im Zeitalter des kulturellen Pluralismus 
neigt der Mensch dazu - so der Wiener Kulturphilosoph Günther Anders -, die 
widersprüchlichsten Auffassungen im Recht oder in der Religion gelten zu lassen. So 
kommt es zu einer weltanschaulichen Promiskuität: Wer aber an die–ser 
unterschiedslosen Liberalität, an dieser schlechten Gleichheit Anstoß nimmt, gilt als 
intolerant. Eine solche Liberalität, die unterschiedslos den Menschen gleiches Recht 
widerfahren lässt, eine unterschiedslose Güte gegen alles, schlägt letztlich um in 
Kälte und Rohheit gegen jedes.[14] Da gibt es eine neue Wendigkeit und Windigkeit. 



Die Wendehälse sind überall dabei, die Widersprüche gehören zum System. Ja und 
Nein verkommen zu einer Frage des Geschmacks und der Laune, Leben oder Tod 
wird zur Frage des besseren Durchsetzungsvermögens, Wahrheit oder Lüge eine 
Frage der besseren Taktik, Liebe oder Hass eine Frage der Hormone, Friede oder 
Krieg eine Frage der Konjunktur. Die Unterscheidung zwischen Humanität und 
Barbarei, zwischen sittlichen Prinzipien und verbrecherischen Grundsätzen liegt 
dann auf der Ebene der bloßen Emotion oder des Durchsetzungsvermögens.[15]  
 
Die gerechte Ordnung der Gesellschaft und des Staates ist zentraler Auftrag der 
Politik. Ein Staat, der nicht durch Gerechtigkeit definiert wäre, wäre nur eine große 
Räuberbande (Augustinus)[16]. Konkret ist es die Aufgabe der Politik, Macht unter 
das Maß des Rechtes zu stellen und so ihren sinnvollen Gebrauch zu ordnen.[17] 
Nicht das Unrecht des Stärkeren, sondern die Stärke des Rechts muss gelten. Macht 
in der Ordnung und im Dienst des Rechtes ist der Gegenpol zur Gewalt, unter der 
rechtlose und rechtswidrige Macht zu verstehen ist. Deswegen ist es für jede 
Gesellschaft wichtig, die Verdächtigung des Rechts und seiner Ordnungen zu 
überwinden, weil nur so Willkür gebannt und Freiheit als gemeinsam geteilte Freiheit 
gelebt werden kann. Die rechtlose Freiheit ist Anarchie und darum 
Freiheitszerstörung. Das Gegenteil von Recht ist nicht die Liebe, sondern das 
Unrecht, die Willkür und die Barbarei. 
 
 
 
Liebe oder Hass 
 
„Bei der Verhandlung wurde er unter anderem auch gefragt, welches Werk er höher 
schätze, das Evangelium oder das Buch ,Mein Kampf’? Darauf gab er folgende 
Antwort: Das Evangelium ist das Wort Gottes und verkündet die Liebe. Das Buch des 
Herrn Hitler ist das Werk eines Menschen und predigt nur den Hass.“[18]– Provikar 
Lampert hatte die Gabe der Unterscheidung der Geister: zwischen dem wahren Gott 
der Liebe und den Götzen der Rasse und der Macht, zwischen Jesus Christus und 
den Verführern, zwischen dem Hl. Geist und dem Ungeist der menschen- und 
gottverachtenden Barbarei. Er gibt uns heute zu denken, damit die Frage nach Recht 
und Unrecht nicht zu einer Position des bloßen Geschmacks verkommt, damit die 
Unterscheidung zwischen Humanität und Barbarei, zwischen sittlichen Prinzipien und 
verbrecherischen Grundsätzen nicht auf die Ebene des Durchsetzungsvermögens 
verfällt. 
 
Provikar Lampert gibt uns zu glauben. Ein Gedächtnis der Opfer des 
Nationalsozialismus ohne Hoffnung mit ihnen und für sie würde zur Buchhaltung des 
Todes. Eine Aufarbeitung oder Bewältigung der Vergangenheit ohne auf Gott zu 
setzen, der die Toten lebendig machen kann, würde zur Sisyphostätigkeit, deren 
Vergeblichkeit in Aggression oder Resignation umschlägt. „Semen est sanguis 
Christianorum.“ – „Ein Same ist das Blut der Christen.“[19] Möge Provikar Lampert 
Freiräume des Glaubens und der Gerechtigkeit sowie neue Berufungen für die 
Kirche eröffnen.  
 

Manfred Scheuer, Bischof von Innsbruck  
 
 

 



[1] Vgl. dazu: Richard Gohm, Selig die um meinetwillen verfolgt werden. Carl Lampert – Ein Opfer der 
Nazi-Willkür 1894-1944, Innsbruck-Wien 2008, 185.190 
 
[2] Richard Gohm, Selig die um meinetwillen verfolgt werden 192; Diözesanarchiv Innsbruck, 
Congregatio de Causis Sanctorum P.N. 1431. 
 
[3] Vgl. dazu Michael Rissmann, Hitlers Gott. Vorsehungsglaube und Sendungsbewusstsein des 
deutschen Dikta–tors, Zürich 2001. 
 
[4] Vgl. dazu Michael Rissmann, Hitlers Gott 80. 
 
[5] Aus der Begründung des zweiten Todesurteils vom 8. September 1944, zitiert nach Richard Gohm, 
Selig die um meinetwillen verfolgt werden 105. 
 
[6] Zitiert nach Richard Gohm, Selig die um meinetwillen verfolgt werden 118. 
 
[7] Dr. Figge, „Im Wachzustand einer kalten Hinrichtung, in: Richard Gohm, Selig die um meinetwillen 
verfolgt werden 75f. 
 
[8] Richard Gohm, Selig die um meinetwillen verfolgt werden 327. 
 
[9] Thomas Klosterkamp schreibt diesen Satz dem Oberreichskriegsgerichtsanwalt Dr. Alexander 
Kraell zu, Ursula Pruß und P. Gaudentius Walser hingegen dem Senatspräsidenten Lueben. P. Alfons 
Schrodi OMI dem Vertreter der Anklage, Heinz Kühn wiederum dem Zweiten Vorsitzenden und 
Wolfgang Knauft allgemein einem Gerichtsmitglied. - Zur Zuordnung dieses Satzes vgl. Richard 
Gohm, Selig die um meinetwillen verfolgt werden 348. 
 
[10] Zitiert nach: Dokumentationsarchiv des österreichischen Widerstands (Hg.), Widerstand und 
Verfolgung in Tirol 1934-1945. Eine Dokumentation, Wien-München 1984, Bd. 2, 1. 
 
[11] Michael Rissmann, Hitlers Gott 88f. 
 
[12] Zitiert nach: Heinz Hürten, Verfolgung, Widerstand und Zeugnis – Kirche im Nationalsozialismus, 
Mainz 1987, 46ff. 
 
[13] Richard Gohm, Selig die um meinetwillen verfolgt werden 282. 
 
[14] Theodor W. Adorno, Minima moralia. Reflexionen aus dem beschädigten Leben (Ges. Schriften 4, 
hg. von R. Tiedemann) Frankfurt 1980, 85. 
 
[15] Vgl. Georg F. W. Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts (WW 7, ed. Glockner) 19–37. 
 
[16] “Remota itaque iustitia quid sunt regna nisi magna latrocinia?” (Augustinus, De civitate Dei IV,4: 
CCL 47,102) 
 
[17] Vgl. dazu: Joseph Kardinal Ratzinger, Werte in Zeiten des Umbruchs. Die Herausforderungen der 
Zukunft bestehen, Freiburg i.B. 2005, 29f. 
 
[18] Aus einem Brief an Alfons Rigger vom 29. Oktober 1944, zitiert nach Richard Gohm, Selig die um 
meinetwillen verfolgt werden 68. 
 
[19] Tertullian, Apologie 50,13. 


