Martyrer sind wir — Im Namen Christi fir die Kirche

Seliger Carl Lampert

Innsbruck, Mariahilf 10.11.2013

Provikar Carl Lampert wurde am 25. August 1940 nach Dachau deportiert. Am 1.
September 1940 folgte der Transport ins KZ Sachsenhausen bei Berlin. Hier wurde
er der Strafkompanie zugeteilt, einem Trupp, in dem er harte korperliche Arbeit
verrichten musste. Es waren Tage, Wochen und Monate, erfillt mit bitterem Leid,
unaussprechlichen Schikanen, bei mangelhafter Verpflegung, harter Arbeit, begleitet
mit Schlagen und Beschimpfungen ubelster Art. Bei einem Arbeitsgang erblickte der
spatere Innsbrucker Caritasdirektor Dr. Josef Steinkelderer seinen Provikar. Es galt
strengstes Redeverbot. Leise flusterte er Dr. Lampert zu: ,Martyres sumus”
(=Martyrer sind wir). Carl Lampert erwiderte im Flusterton: ,In Christi nomine pro
ecclesia® (=Im Namen Christi fur die Kirche). (Zeugnis von Steinkelderer ohne
Datum).Martyrer wie der selige Carl Lampert haben ihr Leben hingegeben und

haben in ihrem Sterben Zeugnis fiur das 1. Gebot abgelegt.

Fur Albert Camus (1913-1960) gibt es ,nur ein wirklich ernstes philosophisches
Problem: den Selbstmord. Die Entscheidung, ob das Leben sich lohne oder nicht,
beantwortet die Grundfrage der Philosophie. Alles andere - ob die Welt drei
Dimensionen und der Geist neun oder zwdlf Kategorien habe - kommt erst spater.
Das sind Spielereien; zunachst heil3t es Antwort geben. ... Ich kenne niemanden, der
fur den ontologischen Beweis gestorben wére. Galilei, der eine schwerwiegende
wissenschaftliche Wahrheit besal3, leugnete sie mit der gré3ten Leichtigkeit ab, als
sie sein Leben gefahrdete. ... Diese Wahrheit war den Scheiterhaufen nicht wert. Ob
die Erde sich um die Sonne dreht oder die Sonne um die Erde - das ist im Grunde
gleichgultig. Um es genau zu sagen: das ist eine nichtige Frage. Dagegen sehe ich
viele Leute sterben, weil sie das Leben nicht fir lebenswert halten. Andere wieder
lassen sich paradoxerweise fur die Ideen oder lllusionen umbringen, die ihnen einen
Grund zum Leben bedeuten (was man einen Grund zum Leben nennt, das ist
gleichzeitig ein ausgezeichneter Grund zum Sterben). Also schliel3e ich, dass die

Frage nach dem Sinn des Lebens die dringlichste aller Fragen ist.2 Abraham



Joschua Heschel (1907-1973), der judische Philosoph und Rabbiner, 1938 von den
Nazis in einen Viehwaggon gesteckt und nach Polen geschickt, weist diese Position
zurtick und schlagt hingegen vor: Es gibt nur ein wirkliches, ernsthaftes Problem, und
das ist das Martyrium. Es geht um die Frage: Ist etwas von solchem Wert, woflr es
sich zu leben lohnt, grol3 genug, um dafir auch zu sterben? Wir kénnen die Wahrheit
nur leben, wenn wir auch die Kraft besitzen, dafiir zu sterben.B! Selbstmord ist fiir
Heschel Flucht vor dem Bdsen, Resignation in die Absurditat, die Negation der
transzendenten Bedeutung des Menschen. Ein Martyrer hingegen ist Zeuge fur das
Heilige trotz des Bdsen, er ist Zeuge fur die Transzendenz und die transzendente
Orientierung des Menschseins. Carl Lampert steht mit seinem Martyrium fir diese

absolute Prioritat des Willens Gottes.

Mensch, wo bist du? Es ist dies die Urfrage von Religion nach Abraham J. Heschel:
»<Adam, wo bist Du?" (Gen 3,9). Das ist der Ruf, der immer wieder ergeht. Es ist ein
leises, zartes Echo auf eine leise, zarte Stimme; nicht in Worte gefasst, nicht
ausgedruckt in den Kategorien des Geistes, sondern unbeschreiblich und
geheimnisvoll wie die Herrlichkeit, von der die ganze Erde erfillt ist. Es ist eingehullt
in Schweigen, verborgen und gedampft, und doch ist es, als seien alle Dinge das
erstarrte Echo der Frage: Wo bist Du? Glauben kommt aus der Ehrfurcht, aus dem
Bewusstsein, dass wir Seiner Gegenwart ausgesetzt sind; aus dem dringenden
Verlangen, Gottes Herausforderung zu entsprechen, aus dem Bewulitsein,
heimgesucht zu sein. Religion ist Gottes Frage und die Antwort des Menschen. ...
Wenn nicht Gott die Frage stellt, ist all unser Fragen umsonst. ... Gottesdienst und
Kultus haben die Aufgabe, unsere Wachsamkeit zu erhéhen und unsere

Wertschatzung firr das Geheimnis zu starken.“

Wo ist dein Bruder Abel?

Es geht in letzter Konsequenz um Fragen an uns selbst: ,Wo war der Mensch - und
wo die Menschlichkeit -, als unseren Brudern und Schwestern so Furchtbares
zugefugt wurde?“®  Da sprach der Herr zu Kain: Wo ist dein Bruder Abel? Kain

entgegnete: Ich weild es nicht. Bin ich denn der Hiuter meines Bruders? (Gen 4,9)" —



Die Botschaft der judischen und der christlichen Bibel mutet uns zu, dass wir
einander aufgetragen sind, einander Patron sind, fiireinander sorgen, Verantwortung
tragen, einander Huter und Hirten sind. Die Bibel traut uns zu, dass wir Freunde und
Anwaélte des Lebens sind, dass wir Lebensraume schaffen, in denen in die Enge

getriebene Menschen Ja zum Leben sagen kdnnen.

Der selige Carl Lampert ist auch ,Gabe" im Sinne der Proexistenz Jesu. Ausldser flr
seine ersten Verhaftungen waren sein Einsatz fur bedrohte Priester wie den spateren
Caritasdirektor Josef Steinkelderer®® oder den Seligen Otto Neururer, sein Dasein
fur Ordensschwestern. Wenn Priester und Ordensleute eingesperrt wurden,
protestierte Provikar Lampert im Biro der Gestapo und versuchte mit allen
rechtlichen Mitteln, die Betreffenden frei zu bekommen. Und im Todesurteil gegen ihn
wird ein Tasse Tee fur Fremdarbeiter als Feindbegtinstigung gewertet. Der Weg Jesu
geht den Weg zum Anderen, den Weg der Proexistenz, der Solidaritat, des Dienstes,
des Verzichts, des Leidens um des Reiches Gottes willen. Und das ist auch die
Spiritualitat des Il. Vatikanischen Konzils. ,Freude und Hoffnung, Trauer und Angst
der Menschen von heute, besonders der Armen und Bedréngten aller Art, sind auch
Freude und Hoffnung, Trauer und Angst der Jinger Christi.“ (Pastoralkonstitution 1)
Paul VI. hat in seiner Ansprache in der Offentlichen Sitzung des Zweiten
Vatikanischen Okumenischen Konzils am 7. Dezember 1965 davon gesprochen,
dass ,die alte Geschichte vom Samariter ... zum Beispiel fir die Geisteshaltung des
Konzils* wurde. ,Eine grol3e Sympathie hat es ganz und gar durchdrungen. Die
Entdeckung der menschlichen Bedirfnisse (je grofRer sie sind, desto groRer macht
sich auch der Sohn der Erde) hat die Aufmerksamkeit unserer Synode gefesselt. ...
erkennt unseren neuen Humanismus an: auch wir, und wir mehr als alle, sind die
Forderer des Menschen. Was hat dieser hohe Senat in der Menschheit betrachtet,
was hat er im Licht der Gottheit zu studieren unternommen? Er hat das ewige
Doppelspiel ihres Antlitzes betrachtet: das Elend und die Gré3e des Menschen, sein
tief sitzendes, unleugbares, aus sich selbst unheilbares Ubel und seine ihm
verbliebenes Gutheit, die immer von hoher Schoénheit und unbesieglicher

Erhabenheit gezeichnet ist.“2!

Manfred Scheuer, Bischof von Innsbruck



Wvgl. Positio Lampert Doc 19, p. 475; C.P. vol. XXXV, p. 11301.

2 Albert Camus, Le mythe de Sisyphe (1943). Essais. Hg. R. Quillot/L. Faulcon, Paris
1965, 89ff., dt. Das Absurde und der Selbstmord, in: Der Mythos von Sisyphos. Ein
Versuch Uber das Absurde. Das Fruhwerk. Mit Nachwort von Francois Bondy,
Dusseldorf 1967, 397-403, hier 397f.

B Abraham Joschua Heschel, Who is Man?, Stanford, California 1965, 45.92.

H Abraham J. Heschel, Gott sucht den Menschen. Eine Philosophie des Judentums,
Neukirchen — Vluyn #1995, 105.

Bl Christoph Kardinal Schonborn, Das Volk Israel lebt. Ansprache in der Gedenkstatte
Yad Vashem am 8. November 2007.

1l | schreiben an Dr. Harster, Leiter der Geheimen Staatspolizei vom 4. und 5. Oktober 1939.

" Nach Erhalt der Todesnachricht von Otto Neururer protestierte Lampert gegentiber
dem Gauleiter Hofer und dem Gestapochef Hilliges am 5. Juni 1940: ,Wir bedauern
nicht blof3, sondern wir sind entsetzt dartiber, dass trotz unserer so vielfachen
Interventionen, Gesuche, Vorstellungen mit dem besonders betonten Hinweis auf
die Kranklichkeit des Pfarrers und auf die Gefahr, dass er das physisch nicht
aushalte, niemals Ricksicht genommen worden sei. Es sei aul3erst krankend, dass
man uns seit einem Vierteljahr mit allerlei Versprechungen, Pfarrer Neururer
komme in Freiheit, hingehalten habe, und am Schluss nun diese von uns
vorausgesagte Katastrophe eintreten musste. Die kirchliche Behdrde misse jede
Verantwortung ablehnen, die dieser Fall nach sich ziehen werde und schon nach
sich gezogen habe.”

B paul VI., Ansprache in der Offentlichen Sitzung des Zweiten Vatikanischen
Okumenischen Konzils am 7. Dezember 1965, in: Guido Bausenhart u.a. (Hg.),
Herders Theologischer Kommentar zum Zweiten Vatikanischen Konzil Bd. 5:
Theologische Zusammenschau und Perspektiven, 565-571, hier 569.



