
3. Fastensonntag 
Feindschaft und Versöhnung 
 
„Ene mene mu und weg bist du!“ Nicht wenige erleben heute ein Klima das geprägt 
ist von Konkurrenz und Neid, in dem geradezu systematisch schikaniert wird. In den 
Internet-Gemeinschaften äußert sich Datenmissbrauch zunehmend im Mobbing. 
Mobbing ist eine Form offener oder subtiler Gewalt gegen Personen über einen 
längeren Zeitraum mit dem Ziel der sozialen Ausgrenzung. Immer wieder wird von 
Fällen berichtet, die selbst Kinder in Depressionen oder gar in den Suizid treiben. 
„Ich mach dich fertig!“ oder „Ich stell dich kalt!“  
Einmal ging eine Frau zum heiligen Philipp Neri und beichtete über einige Menschen 
getratscht zu haben. Der Heilige erteilte ihr die Absolution, gab ihr allerdings eine 
merkwürdige Buße auf. Er sagte ihr, sie solle nach Hause gehen und mit einem 
Huhn zu ihm zurückkehren. Auf dem Weg möge sie das Tier rupfen. Als sie wieder 
vor ihm stand, sagte er zu ihr: „Jetzt geh heim, und sammle alle Federn wieder auf, 
die du auf deinem Weg hierher fallengelassen hast.“ Die Frau erwiderte, dass dies 
doch unmöglich sei: In der Zwischenzeit seien die Federn gewiss vom Wind verweht 
worden. Genau darauf hatte der hl. Philipp Neri gewartet: „Siehst du, so wie es 
unmöglich ist, die einmal vom Wind verwehten Federn einzusammeln, so ist es auch 
unmöglich, Tratsch und Diffamierung wieder zurückzunehmen, sind sie erst einmal 
dem Mund entflohen.“ 
Nicht wenige sehen andere unter dem Vorzeichen der Bedrohung, der Rivalität und 
der Feindschaft. Rivalität richtet Grenzen auf zwischen Menschen, Rassen und 
Nationen und erzeugt Feindbilder. Durch Rivalität und Konkurrenz geht heute mehr 
und mehr die Fähigkeit verloren, echte Beziehungen einzugehen und sich einem 
Miteinander zu öffnen. Eine große Gefahr für das gemeinsame Miteinander ist der 
Neid. Der Neid ist die Traurigkeit über das Gut, über das Glück eines anderen. Wenn 
es einem anderen gut geht, so geht es mir schlecht. Wenn der andere gesund ist, so 
werde ich krank. Wenn der andere gewinnt, bin ich Verlierer. Es gibt das Schielen 
und Vergleichen, es gibt die Konkurrenz und eben den Neid, die Beziehungen 
nachhaltig vergiften. 
 
Kränkungen 
 
An der Wurzel von Aggression, Gewalt und Misshandlung stehen häufig auf Seiten 
der Täter - wenn auch nicht zwangsläufig - eigene Erfahrungen von Gewalt, 
Missbrauch und Unterdrückung. Die Unfähigkeit der Versöhnung mit sich selbst, 
Unversöhntheit gegenüber Erfahrungen des Unrechts, des Zukurzgekommenseins, 
Ressentiments gegen die eigene Herkunft, verkehrte Bindungen und nicht 
ausgereifte Beziehungen setzen sich wie Gift fest, das in allen Entscheidungen und 
Handlungen des Lebens wirkt. Kränkungen werden nicht selten zum Nährboden der 
Destruktivität, der Verweigerung. 
In der österlichen Bußzeit stellt sich uns die Frage, was Unrecht, Verwundungen, 
Demütigungen, Kränkungen, eigene und fremde Schuld mit uns anstellen. 
Fluchtmechanismen wie die Suche nach Sündenböcken, die Verdrängung ins 
Unbewusste, Aggression oder das Schlucken sind keine wirkliche Erlösung und 
Befreiung. Wenn Ungerechtigkeiten mit Hass bekämpft werden, wird das Unrecht 
mehr. Wer sich selbst und anderen nicht verzeihen kann, wird vom Groll dominiert. 
Dann greift Vergiftung um sich. Manche sammeln sich ein Vorratslager an Vorwürfen 
gegen andere an. 



„Rabbi Sussja lehrte: Gott sprach zu Abraham: ‚Geh aus deinem Land, aus deinem 
Geburtsort, aus dem Haus deines Vaters in das Land, das ich dir zeigen werde.’ Gott 
spricht zum Menschen: Zuvorderst geh aus deinem Land - aus der Trübung, die du 
dir selber angetan hast. Sodann aus deinem Geburtsort - aus der Trübung, die deine 
Mutter dir angetan hat. Danach aus deinem Vaterhaus - aus der Trübung, die dein 
Vater dir angetan hat. Nun erst vermagst du in das Land zu gehen, das ich dir zeigen 
werde.“ (Martin Buber, Die Erzählungen der Chassidim)  
 
Abrüstung des Denkens 
 
In der österlichen Bußzeit sind wir aufgerufen, Versöhnung zu leben und Frieden zu 
stiften, im Kleinen und im Großen. Dabei geht es zunächst um eine Abrüstung des 
Denkens. Da sollen eigene Verfolgungsängste und Hassgefühle aufgearbeitet, 
Feindbilder abgebaut und Vorurteile hinterfragt werden. Von daher ist es wichtig, 
wohl mit den eigenen Grenzen zu leben, mit diesen aber dynamisch umzugehen und 
so leibliche, biologische und nationale bzw. ethnische Grenzen zu überschreiten. 
Dann stellt sich die Frage, wo die Wurzeln von Konflikten und Gehässigkeiten liegen. 
An der Wurzel von Terror und Barbarei stand in der Vergangenheit nicht selten die 
Anmaßung absoluter Macht über Leben und Tod, stand die Verachtung des 
Menschen, die Verachtung von Behinderten und Zigeunern, die Verachtung von 
politischen Gegnern, die Verachtung von Traditionen, die Verachtung der ‚Anderen’. 
Verachtung signalisiert: Du bist für mich überflüssig, reiner Abfall und Müll, den es zu 
verwerten und dann zu entsorgen gilt, eine Null, ein Kostenfaktor, den wir uns nicht 
mehr leisten wollen. 
 
Den Kreislauf der Gewalt überwinden 
 
Jesus durchbricht aus der Einwurzelung in Gott die unheilvolle Kette von Gewalt und 
Gegengewalt. Am Kreuz, dem Gipfel der Feindesliebe, der Bereitschaft zu 
Vergebung und Versöhnung, ist Jesus bereit, die Aggressionen der anderen auf sich 
zu ziehen und diese an sich auslaufen zu lassen. So überwindet er das Böse durch 
das Gute (Röm 12,21). In ihm zeigt sich auch der Unterschied zwischen dem wahren 
und dem falschen Gott: „Der falsche Gott verwandelt das Leiden in Gewaltsamkeit. 
Der wahre Gott verwandelt die Gewaltsamkeit in Leiden. “Es wäre schlimmster 
Götzendienst, mit Gewalt andere zu beseitigen oder zu töten, um Leiden zu 
überwinden. Um der „göttlichen Liebe nachzufolgen, darf man niemals Gewalt 
ausüben“. (Simone Weil) 
So geht es um die Frage, was den Kreislauf des Bösen vorantreibt, was die Spirale 
der Gewalt in die Höhe treibt und worin wirklich Heilung liegt. Papst Johannes Paul II. 
schreibt in einer Botschaft zum Weltfriedenstag: „Um das Gut des Friedens zu 
erlangen, muss vollen Bewusstseins festgehalten werden, dass Gewalt ein 
inakzeptables Übel ist und niemals Probleme löst. Gewalt ist eine Lüge, denn sie 
verstößt gegen die Wahrheit unseres Glaubens, gegen die Wahrheit unserer 
Menschlichkeit. Gewalt zerstört das, was sie zu verteidigen vorgibt: die Würde, das 
Leben, die Freiheit der Menschen. Unerlässlich ist daher die Förderung einer echten 
Erziehungsarbeit zur Schulung des Gewissens, die alle, vor allem die jungen 
Generationen, zum Guten heranbilden soll, indem sie für den Weitblick eines 
unverkürzten und solidarischen Humanismus öffnet, den die Kirche befürwortet und 
wünscht. Auf dieser Grundlage ist es möglich, eine soziale, wirtschaftliche und 
politische Ordnung ins Leben zu rufen, die der Würde, der Freiheit und den 
Grundrechten jedes Menschen Rechnung trägt“. Der einzige Weg um aus dem 



Teufelskreis des Bösen durch das Böse herauszukommen, liegt in der Annahme des 
Apostelwortes: „Lass dich nicht vom Bösen besiegen, sondern besiege das Böse 
durch das Gute“ (Röm 12,21). 
Eine Spiritualität der Gewaltlosigkeit setzt auf den Dialog als Grundpfeiler in der 
Konfliktbewältigung. In einem richtigen Dialog ist es zunächst wichtig, Achtung vor 
der Person des Gegners und seinen Werten zu zeigen und seine Wahrheit 
aufzugreifen. Offene Kommunikation setzt die Bereitschaft, vom anderen etwas zu 
lernen voraus und bedeutet auch, eigene Mitschuld am Konflikt einzugestehen. Der 
Dialog steht schließlich unter dem Ethos der Wahrheitssuche, d.h. das Unrecht muss 
beim Namen genannt, dargestellt und analysiert werden. Dafür ist es wichtig, eine 
innere Distanz zu den eigenen Interessen, von Selbstbehauptung und Aggression zu 
haben. So ist Selbstdisziplin, die Reinigung und Konzentration der eigenen geistigen 
Kräfte (z.B. durch Gebet und Fasten) eine Voraussetzung für eine gewaltfreie 
Konfliktregelung. Soll der Dialog gelingen, braucht es konstruktive Vorschläge, die 
dem Gegner eine Umkehr ohne Gesichtsverlust, ohne das Gefühl der Demütigung 
und der Niederlage ermöglichen. Gewaltloser Dialog als Ort der Konfliktregelung 
braucht unter den Umständen der harten Realität auch die Bereitschaft zum 
Prestigeverlust, berufliche und finanzielle Nachteile einzustecken, die Bereitschaft, 
für das Evangelium Schläge einzustecken, auch Misserfolge, Enttäuschungen und 
Leiden zu ertragen. um so tätig oder auch erleidend die Situation zu entgiften, zu 
entfeinden und umzuwandeln. 
 
Säulen des Friedens 
 
Papst Johannes XXIII. sah in seiner Enzyklika „Pacem in terris“ vier 
Voraussetzungen des Friedens: Wahrheit, Gerechtigkeit, Liebe und Freiheit. Die 
Wahrheit wird die Grundlage des Friedens sein, wenn jeder außer seinen Rechten 
auch seine Pflichten gegenüber den anderen ehrlich anerkennt. Die Gerechtigkeit 
wird den Frieden aufbauen, wenn jeder die Rechte der Anderen konkret respektiert 
und sich bemüht, seine Pflichten gegenüber den Anderen voll zu erfüllen. Der Weg 
zum Frieden, so der Konzilspapst, muss über die Verteidigung und Förderung der 
menschlichen Grundrechte führen. Die Sicherung des Friedens ist nicht ohne den 
Schutz der Menschenrechte und der Menschenpflichten möglich. Es ist aber nicht 
nur das Recht des einzelnen. Johannes XXIII. verweist auch und gerade auf das 
Gemeinwohl, und zwar auf internationaler, universaler Ebene. Die Liebe wird der 
Sauerteig des Friedens sein, wenn die Menschen die Nöte und Bedürfnisse der 
anderen als ihre eigenen empfinden und ihren Besitz, angefangen bei den geistigen 
Werten, mit den anderen teilen. Die Freiheit schließlich wird den Frieden nähren und 
Früchte tragen lassen, wenn die Einzelnen bei der Wahl der Mittel zu seiner 
Erreichung der Vernunft folgen und mutig die Verantwortung für das eigene Handeln 
übernehmen.  
 
 
Versöhnen und Freundschaft leben 
 
Buße meint, von der Sünde (Gutes unterlassen, Böses tun) abzulassen und sich Gott 
erneut zuzuwenden (Umkehr). Nicht umsonst heißt das Sakrament der Buße auch 
„Sakrament der Versöhnung.“ In der österlichen Bußzeit geht es um die Versöhnung 
mit sich selbst, um die Versöhnung mit den anderen, mit der Gemeinschaft und mit 
der Kirche und um die Versöhnung mit Gott. Buße konkretisiert sich in Gebeten und 
Fasten, Besuch von Gottesdiensten und Werken der Nächstenliebe. Fastenzeit als 



Besinnung auf das Wesentliche kann eine Zeit sein, in der wir uns Zeit nehmen und 
in der wir Zeit haben, Zeit für Kinder, für Kranke und Pflegebedürftige, Zeit für die 
Familie und für Freunde, Zeit für schwierige Menschen, Zeit für Gott. Von der 
Heiligen Schrift her bedeutet „Lieben“ nicht zuletzt „Zeit haben“. Nur wer sich für den 
und die anderen Zeit nimmt, kann sich auf sie einlassen, sie lieben. So vermittelt es 
zumindest das Gleichnis vom barmherzigen Samariter (Lk 10,25–37). 
 
Manfred Scheuer, Bischof von Innsbruck 
Fastenzeit 2011 


