3. Fastensonntag
Feindschaft und Versohnung

,Ene mene mu und weg bist du!“ Nicht wenige erleben heute ein Klima das gepragt
ist von Konkurrenz und Neid, in dem geradezu systematisch schikaniert wird. In den
Internet-Gemeinschaften aufert sich Datenmissbrauch zunehmend im Mobbing.
Mobbing ist eine Form offener oder subtiler Gewalt gegen Personen Uber einen
langeren Zeitraum mit dem Ziel der sozialen Ausgrenzung. Immer wieder wird von
Fallen berichtet, die selbst Kinder in Depressionen oder gar in den Suizid treiben.
,Ich mach dich fertig!“ oder ,Ich stell dich kalt!”

Einmal ging eine Frau zum heiligen Philipp Neri und beichtete Uber einige Menschen
getratscht zu haben. Der Heilige erteilte ihr die Absolution, gab ihr allerdings eine
merkwurdige BulRe auf. Er sagte ihr, sie solle nach Hause gehen und mit einem
Huhn zu ihm zurtickkehren. Auf dem Weg moge sie das Tier rupfen. Als sie wieder
vor ihm stand, sagte er zu ihr: ,Jetzt geh heim, und sammle alle Federn wieder auf,
die du auf deinem Weg hierher fallengelassen hast.“ Die Frau erwiderte, dass dies
doch unmoglich sei: In der Zwischenzeit seien die Federn gewiss vom Wind verweht
worden. Genau darauf hatte der hl. Philipp Neri gewartet: ,Siehst du, so wie es
unmaoglich ist, die einmal vom Wind verwehten Federn einzusammeln, so ist es auch
unmaglich, Tratsch und Diffamierung wieder zuriickzunehmen, sind sie erst einmal
dem Mund entflohen.”

Nicht wenige sehen andere unter dem Vorzeichen der Bedrohung, der Rivalitat und
der Feindschaft. Rivalitat richtet Grenzen auf zwischen Menschen, Rassen und
Nationen und erzeugt Feindbilder. Durch Rivalitat und Konkurrenz geht heute mehr
und mehr die Fahigkeit verloren, echte Beziehungen einzugehen und sich einem
Miteinander zu 6ffnen. Eine groRe Gefahr fir das gemeinsame Miteinander ist der
Neid. Der Neid ist die Traurigkeit Uber das Gut, Uber das Glick eines anderen. Wenn
es einem anderen gut geht, so geht es mir schlecht. Wenn der andere gesund ist, so
werde ich krank. Wenn der andere gewinnt, bin ich Verlierer. Es gibt das Schielen
und Vergleichen, es gibt die Konkurrenz und eben den Neid, die Beziehungen
nachhaltig vergiften.

Krankungen

An der Wurzel von Aggression, Gewalt und Misshandlung stehen haufig auf Seiten
der Tater - wenn auch nicht zwangslaufig - eigene Erfahrungen von Gewalt,
Missbrauch und Unterdrickung. Die Unfahigkeit der Vers6hnung mit sich selbst,
Unversohntheit gegenltber Erfahrungen des Unrechts, des Zukurzgekommenseins,
Ressentiments gegen die eigene Herkunft, verkehrte Bindungen und nicht
ausgereifte Beziehungen setzen sich wie Gift fest, das in allen Entscheidungen und
Handlungen des Lebens wirkt. Krankungen werden nicht selten zum Nahrboden der
Destruktivitat, der Verweigerung.

In der Osterlichen BuRzeit stellt sich uns die Frage, was Unrecht, Verwundungen,
Demdutigungen, Krankungen, eigene und fremde Schuld mit uns anstellen.
Fluchtmechanismen wie die Suche nach Sindenbdcken, die Verdrangung ins
Unbewusste, Aggression oder das Schlucken sind keine wirkliche Erlésung und
Befreiung. Wenn Ungerechtigkeiten mit Hass bekampft werden, wird das Unrecht
mehr. Wer sich selbst und anderen nicht verzeihen kann, wird vom Groll dominiert.
Dann greift Vergiftung um sich. Manche sammeln sich ein Vorratslager an Vorwirfen
gegen andere an.



,Rabbi Sussja lehrte: Gott sprach zu Abraham: ,Geh aus deinem Land, aus deinem
Geburtsort, aus dem Haus deines Vaters in das Land, das ich dir zeigen werde.” Gott
spricht zum Menschen: Zuvorderst geh aus deinem Land - aus der Trubung, die du
dir selber angetan hast. Sodann aus deinem Geburtsort - aus der Tribung, die deine
Mutter dir angetan hat. Danach aus deinem Vaterhaus - aus der Trubung, die dein
Vater dir angetan hat. Nun erst vermagst du in das Land zu gehen, das ich dir zeigen
werde.“ (Martin Buber, Die Erzahlungen der Chassidim)

Abriistung des Denkens

In der Osterlichen Bul3zeit sind wir aufgerufen, Verséhnung zu leben und Frieden zu
stiften, im Kleinen und im Grolien. Dabei geht es zunachst um eine Abristung des
Denkens. Da sollen eigene Verfolgungsangste und Hassgefihle aufgearbeitet,
Feindbilder abgebaut und Vorurteile hinterfragt werden. Von daher ist es wichtig,
wohl mit den eigenen Grenzen zu leben, mit diesen aber dynamisch umzugehen und
so leibliche, biologische und nationale bzw. ethnische Grenzen zu Uberschreiten.
Dann stellt sich die Frage, wo die Wurzeln von Konflikten und Gehassigkeiten liegen.
An der Wurzel von Terror und Barbarei stand in der Vergangenheit nicht selten die
Anmallung absoluter Macht Uber Leben und Tod, stand die Verachtung des
Menschen, die Verachtung von Behinderten und Zigeunern, die Verachtung von
politischen Gegnern, die Verachtung von Traditionen, die Verachtung der ,Anderen’.
Verachtung signalisiert: Du bist fir mich UberflUssig, reiner Abfall und Mull, den es zu
verwerten und dann zu entsorgen gilt, eine Null, ein Kostenfaktor, den wir uns nicht
mehr leisten wollen.

Den Kreislauf der Gewalt iiberwinden

Jesus durchbricht aus der Einwurzelung in Gott die unheilvolle Kette von Gewalt und
Gegengewalt. Am Kreuz, dem Gipfel der Feindesliebe, der Bereitschaft zu
Vergebung und Verséhnung, ist Jesus bereit, die Aggressionen der anderen auf sich
zu ziehen und diese an sich auslaufen zu lassen. So Uberwindet er das Bose durch
das Gute (R6m 12,21). In ihm zeigt sich auch der Unterschied zwischen dem wahren
und dem falschen Gott: ,Der falsche Gott verwandelt das Leiden in Gewaltsamkeit.
Der wahre Gott verwandelt die Gewaltsamkeit in Leiden. “Es ware schlimmster
Gotzendienst, mit Gewalt andere zu beseitigen oder zu téten, um Leiden zu
uberwinden. Um der ,gottlichen Liebe nachzufolgen, darf man niemals Gewalt
ausutben®. (Simone Weil)

So geht es um die Frage, was den Kreislauf des Bosen vorantreibt, was die Spirale
der Gewalt in die Hohe treibt und worin wirklich Heilung liegt. Papst Johannes Paul Il.
schreibt in einer Botschaft zum Weltfriedenstag: ,Um das Gut des Friedens zu
erlangen, muss vollen Bewusstseins festgehalten werden, dass Gewalt ein
inakzeptables Ubel ist und niemals Probleme 16st. Gewalt ist eine Liige, denn sie
verstoRt gegen die Wahrheit unseres Glaubens, gegen die Wahrheit unserer
Menschlichkeit. Gewalt zerstort das, was sie zu verteidigen vorgibt: die Wirde, das
Leben, die Freiheit der Menschen. Unerlasslich ist daher die Forderung einer echten
Erziehungsarbeit zur Schulung des Gewissens, die alle, vor allem die jungen
Generationen, zum Guten heranbilden soll, indem sie fir den Weitblick eines
unverkirzten und solidarischen Humanismus 6ffnet, den die Kirche befurwortet und
wilnscht. Auf dieser Grundlage ist es mdglich, eine soziale, wirtschaftliche und
politische Ordnung ins Leben zu rufen, die der Wirde, der Freiheit und den
Grundrechten jedes Menschen Rechnung tragt‘. Der einzige Weg um aus dem



Teufelskreis des Bosen durch das Bose herauszukommen, liegt in der Annahme des
Apostelwortes: ,Lass dich nicht vom Bosen besiegen, sondern besiege das Bose
durch das Gute* (R6m 12,21).

Eine Spiritualitdt der Gewaltlosigkeit setzt auf den Dialog als Grundpfeiler in der
Konfliktbewaltigung. In einem richtigen Dialog ist es zunachst wichtig, Achtung vor
der Person des Gegners und seinen Werten zu zeigen und seine Wahrheit
aufzugreifen. Offene Kommunikation setzt die Bereitschaft, vom anderen etwas zu
lernen voraus und bedeutet auch, eigene Mitschuld am Konflikt einzugestehen. Der
Dialog steht schlief3lich unter dem Ethos der Wahrheitssuche, d.h. das Unrecht muss
beim Namen genannt, dargestellt und analysiert werden. Dafur ist es wichtig, eine
innere Distanz zu den eigenen Interessen, von Selbstbehauptung und Aggression zu
haben. So ist Selbstdisziplin, die Reinigung und Konzentration der eigenen geistigen
Krafte (z.B. durch Gebet und Fasten) eine Voraussetzung flr eine gewaltfreie
Konfliktregelung. Soll der Dialog gelingen, braucht es konstruktive Vorschlage, die
dem Gegner eine Umkehr ohne Gesichtsverlust, ohne das Geflhl der Demutigung
und der Niederlage ermdglichen. Gewaltloser Dialog als Ort der Konfliktregelung
braucht unter den Umstadnden der harten Realitdt auch die Bereitschaft zum
Prestigeverlust, berufliche und finanzielle Nachteile einzustecken, die Bereitschaft,
fur das Evangelium Schlage einzustecken, auch Misserfolge, Enttduschungen und
Leiden zu ertragen. um so tatig oder auch erleidend die Situation zu entgiften, zu
entfeinden und umzuwandein.

Saulen des Friedens

Papst Johannes XXIIl. sah in seiner Enzyklika ,Pacem in terris® vier
Voraussetzungen des Friedens: Wahrheit, Gerechtigkeit, Liebe und Freiheit. Die
Wahrheit wird die Grundlage des Friedens sein, wenn jeder auf3er seinen Rechten
auch seine Pflichten gegenuber den anderen ehrlich anerkennt. Die Gerechtigkeit
wird den Frieden aufbauen, wenn jeder die Rechte der Anderen konkret respektiert
und sich bemunht, seine Pflichten gegenuber den Anderen voll zu erfullen. Der Weg
zum Frieden, so der Konzilspapst, muss Uber die Verteidigung und Forderung der
menschlichen Grundrechte flihren. Die Sicherung des Friedens ist nicht ohne den
Schutz der Menschenrechte und der Menschenpflichten moéglich. Es ist aber nicht
nur das Recht des einzelnen. Johannes XXIIl. verweist auch und gerade auf das
Gemeinwohl, und zwar auf internationaler, universaler Ebene. Die Liebe wird der
Sauerteig des Friedens sein, wenn die Menschen die No6te und Bedurfnisse der
anderen als ihre eigenen empfinden und ihren Besitz, angefangen bei den geistigen
Werten, mit den anderen teilen. Die Freiheit schliellich wird den Frieden nahren und
Frichte tragen lassen, wenn die Einzelnen bei der Wahl der Mittel zu seiner
Erreichung der Vernunft folgen und mutig die Verantwortung fir das eigene Handeln
ubernehmen.

Versohnen und Freundschaft leben

Bulze meint, von der Stinde (Gutes unterlassen, Boses tun) abzulassen und sich Gott
erneut zuzuwenden (Umkehr). Nicht umsonst heil3t das Sakrament der Buf3e auch
,Sakrament der Verséhnung.“ In der dsterlichen Buf3zeit geht es um die Verséhnung
mit sich selbst, um die Versbhnung mit den anderen, mit der Gemeinschaft und mit
der Kirche und um die Verséhnung mit Gott. Bul3e konkretisiert sich in Gebeten und
Fasten, Besuch von Gottesdiensten und Werken der Nachstenliebe. Fastenzeit als



Besinnung auf das Wesentliche kann eine Zeit sein, in der wir uns Zeit nehmen und
in der wir Zeit haben, Zeit fur Kinder, fir Kranke und Pflegebedurftige, Zeit fir die
Familie und fur Freunde, Zeit fur schwierige Menschen, Zeit fir Gott. Von der
Heiligen Schrift her bedeutet ,Lieben® nicht zuletzt ,Zeit haben®. Nur wer sich fur den
und die anderen Zeit nimmt, kann sich auf sie einlassen, sie lieben. So vermittelt es
zumindest das Gleichnis vom barmherzigen Samariter (Lk 10,25-37).

Manfred Scheuer, Bischof von Innsbruck
Fastenzeit 2011



