Seliger Carl Lampert
13.11.2012

Kreuz, von Provikar Lampert selbst gemacht aus einem Draht, eingefugt in eine
Zundholzschachtel. Vor diesem Kreuz zelebrierte er die hl. Messe in der Kerkerzelle
des Reichskriegsgefangnisses Torgau. Denn die Messe, die zu feiern fur ihn in der
Gefangenschaft die ,tiefste und innigste® Freude war. Carl Lampert hat
Abschiedsbriefe an seinen Bruder Julius sowie an die Bischofe Paulus Rusch und
Franz  Tschann. Als diese Briefe  geschrieben  waren, spendete
Wehrmachtsoberpfarrer Paul Arthur Drossert dem Provikar die heiligen
Sterbesakramente. Dann schrieb er den Brief an seinen Bruder Julius mit folgenden
Worten zu Ende: ,Nun kam gerade der hdchste Besuch, - letzte Kommunion! -
»~Jesus, lass mich nun Dein sein fur immer und bei Dir sein!" - So trete ich jetzt mein
letztes Opfer an, um 4 Uhr, mit dem ,Confiteor" meiner Herzensreue, - mit dem
Christ-Kyrie-Ruf eines armen Sudnders, mit dem letzten ,Gloria in excelsis“ und
,Credo“ in meinem Leben, mein letztes ,Suscipe“ und ,Orate fratres®, meine letzte
Anbetung des eucharistischen Heilandes. - O wie danke ich Ihm! - Und dann jetzt die
letzte ,Communio® vor der grof3en endgultigen Communio = Vereinigung! So spreche
ich jubelnd mein ,lte missa“ - ,consummatum est” - und segne noch Euch alle, - alle,
die meinem Herzen nahe durch die Bande des Blutes, der Liebe, des Berufes und
besonders des Leides!“[11]

Abschiedsbriefe bundeln wie ein Testament das Leben und auch das Sterben eines
Menschen. Da ist alles zusammengefasst, was diesem Menschen im Leben wichtig
gewesen ist, seine Grundhaltungen und Uberzeugungen, aus denen er gelebt hat,
seine Beziehungen, seine Arbeit, sein Lebenswerk. Die Abschiedsbriefe von Provikar
Carl Lampert sind Ausdruck der Communio mit den Menschen, fur die und mit denen
er gelebt hat, mit Bischof Paulus Rusch in Innsbruck und allen Mitarbeitern im
Ordinariat, mit Weihbischof Tschann und allen Priesterfreunden, mit seinem Bruder
Julius und seinen Angehdrigen. Angesichts des Todes fassen Anrufungen, Gebete
und Vollzige der Feier der Eucharistie sein Leben und seine Beziehungen
zusammen. Man kann beim Lesen der Briefe zu Recht sagen: sein Leben und sein
Sterben wird zur Messe mit dem inneren Aufbau der Liturgie: mit dem Stehen vor
dem Angesicht Gottes, mit der Besinnung auf das eigene Geschaffensein, mit der

Bitte um das Erbarmen Gottes, mit der Danksagung und mit dem Lobpreis, mit dem



Mitvollzug von Sterben und Auferstehung Jesu, mit der Proexistenz und Hingabe, fur
die das Wort ,fur® zum Schlussel der Existenz geworden ist, mit Furbitte, Segen und
Vollendung. ,Mein Leben fur Christus, ... dass Christus allen alles sei.”

Die Briefe Lamperts zeigen, dass christliches Leben zutiefst in der Eucharistie, d.h. in
Jesu Kreuz und Auferstehung grindet. Ein christlicher Martyrer stirbt ja nicht fur eine
bloRe Idee, er stirbt mit jemandem, der schon vorweg fur ihn gestorben ist. Jedes
Martyrium ist von Jesus Christus her qualifiziert: Neutestamentliche Motive wie
Nachfolge, Nachahmung (mimesis), Gleichgestaltung mit Christus, christliches Leben
als Wettkampf und die Vollendung in der Lebensgemeinschaft mit Christus sind bei
Lampert aufgenommen. Gegen den Tod und gegen todliche Machte wird der
schopferische Ursprung des Lebens bezeugt. Im Lichte von Tod und Auferstehung
Jesu setzt das Martyrium die Hoffnung frei, dass uns am Ende nicht das
Nichtserwartet, sondern die schopferische Liebe dessen, der uns erschaffen hat. Die
Evangelien setzen darauf, dass Tod und Auferstehung Jesu mithnehmen in ein neues
Leben. Der Martyrer Carl Lampert ist ein Hoffnungstrager fur dieses Mitgenommen-
Werden in das neue Leben, wie es sich in den Seligpreisungen konkretisiert.

Sein Amtsverstandnis macht ihn nicht unpersonlich, sondern zur unverwechselbaren
Person. Er versteckte sich in seinem Protest gegen das Unrecht der Gestapo und der
Justiz nicht hinter der Institution oder dem Recht, nein er hat die Kirche mit seinem
Gesicht, mit seiner Sprache und mit seinem Zeugnis reprasentiert. Amt ist bei
Lampert gerade nicht Beziehungslosigkeit, nicht Entfremdung und schon gar nicht
Entpersonlichung, sondern Zeugnis, Martyria und Vollzug von Gemeinschaft und
Freundschaft. Denn es ist der Klang der Freundschaft und des Vertrautseins zu
seinem Bruder, aber auch zu den Bischofen in den Briefen zu héren. Wie umgekehrt

ja die Kirche mit Carl Lampert entscheidend getroffen und geschwacht werden sollte.

Leiden und Sterben

,Kampfer sein ist ja derzeit hoch im Kurs und ich will im Kurs nicht sinken!” (Aus dem
Gnadengesuch von Provikar Carl Lampert wenige Wochen vor seiner Hinrichtung) Im
Abschiedsbrief an Bruder Julius spricht er noch einmal vom harten Leid, das ihm
widerfahren ist. Es klingt noch einmal an, dass Glaube und Nachfolge in konkreter
geschichtlicher Stunde auch Kampf sind, ein Kampf mit damonischen Kraften, ein

Kampf um Menschen, ein Kampf um Recht und Wiurde, ein Kampf um Ressourcen



und auch ein Kulturkampf. Carl Lampert war ein Kémpfer im Sinne von Eph 6, 10-20
und auch im Sinne der Wustenvater mit der Rustung der Wahrheit, Uberzeugt von
der Kraft des Rechts und der Gerechtigkeit, mit dem Schild des Glaubens und dem
Helm des Heils; bei ihm ist das Wort Gottes kraftvoll und lebendig. Und er hat aus
der Kraft der Eucharistie gelebt. Gebet wird bei ihm zur Widerstandskraft und zur
Quelle des Vertrauens. Er widersagt dem Bdsen in der psychischen,
metaphysischen, intellektuellen und politischen Ordnung. Der Glaube ist bei Lampert
sicher keine Leidensideologie, aber er scharft gegenuber Gleichgultigkeit und
Neutralitat den Blick fur die Unvermeidlichkeit des Leidens als Folge sittlicher und
christlicher Konsequenz.

Dieser Kampf, das Leiden am Willen Gottes wird in den letzten Stunden verwandelt
in Freude und Vertrauen. So wird sein Leiden und Sterben, sein Martyrium noch
einmal zur entscheidenden Tat seines Lebens. Lampert hat sich nicht nach dem
Martyrium gesehnt. Zu Recht steht heute die Rede von Verfolgung und Martyrium
unter Ideologieverdacht, wenn Gewalt, Weltfeindlichkeit, Selbsthass, Todestrieb,
Verfolgungswahn, Verschworungsdenken, Feindbildbedurfnis oder
Sundenbockmechanismen im Spiel sind. Gerade in der Zeit des Nationalsozialismus
bestanden - auch und gerade in Tirol und Vorarlberg - immer wieder Mechanismen
der Herrschaft und der Luge, welche die Leugnung Gottes einschlossen. In solchen
Situationen war der Glaube an Gott, das Stehen in der Wahrheit und die Suche nach
Gerechtigkeit mit Verfolgung verbunden. Diese Opfer von Ideologie und Gewalt,
diese Zeugen und Martyrer scharfen mit Carl Lampert den Blick, die Zeichen der Zeit
recht zu deuten. Sie lassen in Zeiten des Hasses, der Barbarei und der
Menschenverachtung die Wahrheit Gottes und die Wiurde des Menschen
aufleuchten. ,Der Zeiten Dunkel und Mdoglichkeiten lassen uns keineswegs
beneidenswerte Zeitgenossen mit allem rechnen; gut ist nur, dass im dunklen
Zeitenbild ein unzerstorbar helles Licht leuchtet, Gottes Vorsehung und Vaterliebe, in
ihr sind wir trotz allem wohl geborgen — ich weil3 und erlebe es!“ (Aus einem Brief an
Alfons Rigger vom 14. Juli 1942)



