
Seliger Carl Lampert 
13.11.2012 

 

Kreuz, von Provikar Lampert selbst gemacht aus einem Draht, eingefügt in eine 

Zündholzschachtel. Vor diesem Kreuz zelebrierte er die hl. Messe in der Kerkerzelle 

des Reichskriegsgefängnisses Torgau. Denn die Messe, die zu feiern für ihn in der 

Gefangenschaft die „tiefste und innigste“ Freude war. Carl Lampert hat 

Abschiedsbriefe an seinen Bruder Julius sowie an die Bischöfe Paulus Rusch und 

Franz Tschann. Als diese Briefe geschrieben waren, spendete 

Wehrmachtsoberpfarrer Paul Arthur Drossert dem Provikar die heiligen 

Sterbesakramente. Dann schrieb er den Brief an seinen Bruder Julius mit folgenden 

Worten zu Ende: „Nun kam gerade der höchste Besuch, - letzte Kommunion! - 

„Jesus, lass mich nun Dein sein für immer und bei Dir sein!" - So trete ich jetzt mein 

letztes Opfer an, um 4 Uhr, mit dem „Confiteor" meiner Herzensreue, - mit dem 

Christ-Kyrie-Ruf eines armen Sünders, mit dem letzten „Gloria in excelsis“ und 

„Credo“ in meinem Leben, mein letztes „Suscipe“ und „Orate fratres“, meine letzte 

Anbetung des eucharistischen Heilandes. - O wie danke ich Ihm! - Und dann jetzt die 

letzte „Communio“ vor der großen endgültigen Communio = Vereinigung! So spreche 

ich jubelnd mein „Ite missa“ - „consummatum est“ - und segne noch Euch alle, - alle, 

die meinem Herzen nahe durch die Bande des Blutes, der Liebe, des Berufes und 

besonders des Leides!“[11] 

Abschiedsbriefe bündeln wie ein Testament das Leben und auch das Sterben eines 

Menschen. Da ist alles zusammengefasst, was diesem Menschen im Leben wichtig 

gewesen ist, seine Grundhaltungen und Überzeugungen, aus denen er gelebt hat, 

seine Beziehungen, seine Arbeit, sein Lebenswerk. Die Abschiedsbriefe von Provikar 

Carl Lampert sind Ausdruck der Communio mit den Menschen, für die und mit denen 

er gelebt hat, mit Bischof Paulus Rusch in Innsbruck und allen Mitarbeitern im 

Ordinariat, mit Weihbischof Tschann und allen Priesterfreunden, mit seinem Bruder 

Julius und seinen Angehörigen. Angesichts des Todes fassen Anrufungen, Gebete 

und Vollzüge der Feier der Eucharistie sein Leben und seine Beziehungen 

zusammen. Man kann beim Lesen der Briefe zu Recht sagen: sein Leben und sein 

Sterben wird zur Messe mit dem inneren Aufbau der Liturgie: mit dem Stehen vor 

dem Angesicht Gottes, mit der Besinnung auf das eigene Geschaffensein, mit der 

Bitte um das Erbarmen Gottes, mit der Danksagung und mit dem Lobpreis, mit dem 



Mitvollzug von Sterben und Auferstehung Jesu, mit der Proexistenz und Hingabe, für 

die das Wort „für“ zum Schlüssel der Existenz geworden ist, mit Fürbitte, Segen und 

Vollendung. „Mein Leben für Christus, … dass Christus allen alles sei.“ 

Die Briefe Lamperts zeigen, dass christliches Leben zutiefst in der Eucharistie, d.h. in 

Jesu Kreuz und Auferstehung gründet. Ein christlicher Märtyrer stirbt ja nicht für eine 

bloße Idee, er stirbt mit jemandem, der schon vorweg für ihn gestorben ist. Jedes 

Martyrium ist von Jesus Christus her qualifiziert: Neutestamentliche Motive wie 

Nachfolge, Nachahmung (mimesis), Gleichgestaltung mit Christus, christliches Leben 

als Wettkampf und die Vollendung in der Lebensgemeinschaft mit Christus sind bei 

Lampert aufgenommen. Gegen den Tod und gegen tödliche Mächte wird der 

schöpferische Ursprung des Lebens bezeugt. Im Lichte von Tod und Auferstehung 

Jesu setzt das Martyrium die Hoffnung frei, dass uns am Ende nicht das 

Nichtserwartet, sondern die schöpferische Liebe dessen, der uns erschaffen hat. Die 

Evangelien setzen darauf, dass Tod und Auferstehung Jesu mitnehmen in ein neues 

Leben. Der Märtyrer Carl Lampert ist ein Hoffnungsträger für dieses Mitgenommen- 

Werden in das neue Leben, wie es sich in den Seligpreisungen konkretisiert. 

Sein Amtsverständnis macht ihn nicht unpersönlich, sondern zur unverwechselbaren 

Person. Er versteckte sich in seinem Protest gegen das Unrecht der Gestapo und der 

Justiz nicht hinter der Institution oder dem Recht, nein er hat die Kirche mit seinem 

Gesicht, mit seiner Sprache und mit seinem Zeugnis repräsentiert. Amt ist bei 

Lampert gerade nicht Beziehungslosigkeit, nicht Entfremdung und schon gar nicht 

Entpersönlichung, sondern Zeugnis, Martyria und Vollzug von Gemeinschaft und 

Freundschaft. Denn es ist der Klang der Freundschaft und des Vertrautseins zu 

seinem Bruder, aber auch zu den Bischöfen in den Briefen zu hören. Wie umgekehrt 

ja die Kirche mit Carl Lampert entscheidend getroffen und geschwächt werden sollte. 

 

Leiden und Sterben 

 

„Kämpfer sein ist ja derzeit hoch im Kurs und ich will im Kurs nicht sinken!“ (Aus dem 

Gnadengesuch von Provikar Carl Lampert wenige Wochen vor seiner Hinrichtung) Im 

Abschiedsbrief an Bruder Julius spricht er noch einmal vom harten Leid, das ihm 

widerfahren ist. Es klingt noch einmal an, dass Glaube und Nachfolge in konkreter 

geschichtlicher Stunde auch Kampf sind, ein Kampf mit dämonischen Kräften, ein 

Kampf um Menschen, ein Kampf um Recht und Würde, ein Kampf um Ressourcen 



und auch ein Kulturkampf. Carl Lampert war ein Kämpfer im Sinne von Eph 6, 10-20 

und auch im Sinne der Wüstenväter mit der Rüstung der Wahrheit, überzeugt von 

der Kraft des Rechts und der Gerechtigkeit, mit dem Schild des Glaubens und dem 

Helm des Heils; bei ihm ist das Wort Gottes kraftvoll und lebendig. Und er hat aus 

der Kraft der Eucharistie gelebt. Gebet wird bei ihm zur Widerstandskraft und zur 

Quelle des Vertrauens. Er widersagt dem Bösen in der psychischen, 

metaphysischen, intellektuellen und politischen Ordnung. Der Glaube ist bei Lampert 

sicher keine Leidensideologie, aber er schärft gegenüber Gleichgültigkeit und 

Neutralität den Blick für die Unvermeidlichkeit des Leidens als Folge sittlicher und 

christlicher Konsequenz. 

Dieser Kampf, das Leiden am Willen Gottes wird in den letzten Stunden verwandelt 

in Freude und Vertrauen. So wird sein Leiden und Sterben, sein Martyrium noch 

einmal zur entscheidenden Tat seines Lebens. Lampert hat sich nicht nach dem 

Martyrium gesehnt. Zu Recht steht heute die Rede von Verfolgung und Martyrium 

unter Ideologieverdacht, wenn Gewalt, Weltfeindlichkeit, Selbsthass, Todestrieb, 

Verfolgungswahn, Verschwörungsdenken, Feindbildbedürfnis oder 

Sündenbockmechanismen im Spiel sind. Gerade in der Zeit des Nationalsozialismus 

bestanden - auch und gerade in Tirol und Vorarlberg - immer wieder Mechanismen 

der Herrschaft und der Lüge, welche die Leugnung Gottes einschlossen. In solchen 

Situationen war der Glaube an Gott, das Stehen in der Wahrheit und die Suche nach 

Gerechtigkeit mit Verfolgung verbunden. Diese Opfer von Ideologie und Gewalt, 

diese Zeugen und Märtyrer schärfen mit Carl Lampert den Blick, die Zeichen der Zeit 

recht zu deuten. Sie lassen in Zeiten des Hasses, der Barbarei und der 

Menschenverachtung die Wahrheit Gottes und die Würde des Menschen 

aufleuchten. „Der Zeiten Dunkel und Möglichkeiten lassen uns keineswegs 

beneidenswerte Zeitgenossen mit allem rechnen; gut ist nur, dass im dunklen 

Zeitenbild ein unzerstörbar helles Licht leuchtet, Gottes Vorsehung und Vaterliebe, in 

ihr sind wir trotz allem wohl geborgen – ich weiß und erlebe es!“ (Aus einem Brief an 

Alfons Rigger vom 14. Juli 1942) 

 


