
Altarweihe Barbarakirche in Fließ 
14. September 2014 
  
 
Der innere Punkt 
  
„Wenn einer Vorsteher wird, müssen alle nötigen Dinge da sein, ein Lehrhaus und Zimmer 
und Tische und Stühle, und einer wird Verwalter, und einer wird Diener und so fort. Und 
dann kommt der böse Widersacher und reißt das innerste Pünktlein heraus, aber alles 
andere bleibt wie zuvor, und das Rad dreht sich weiter, nur das innerste Pünktlein fehlt.“ Der 
Rabbi hob die Stimme: „Aber Gott helfe uns, man darf's nicht geschehen lassen!“ (Rabbi 
Jizchak Meir)[1] Als Kind habe ich oft bei einem Nachbarn, der Wagner war, zugeschaut. Die 
besondere Kunst war es, ein Rad herzustellen. Hat die Mitte nicht gepasst, so kam ein 
Achter raus, oder es war bald kaputt. Die Mitte ist für die Bewegung des Rades von ganz 
entscheidender Bedeutung. Das gilt für das Leben insgesamt, das gilt auch für den Glauben. 
„Die Feier des eucharistischen Opfers [ist] Mitte und Höhepunkt des ganzen Lebens der 
christlichen Gemeinde.“[2] Quelle, Mitte und Höhepunkt des christlichen Lebens ist die Feier 
der Eucharistie, so sagt uns das Zweite Vatikanische Konzil. Wenn diese Mitte verloren geht, 
dann funktioniert unser kirchliches Leben vielleicht noch eine Zeit lang. Letztlich wäre es 
aber wie bei einem Rad, bei dem die Mitte und damit die Achse nicht stimmen. Wenn wir 
nicht mehr zu dieser Quelle gehen, dann verkarstet unser Leben, dann trocknet es aus, wird 
es ausgebrannt. Die Altarweihe stellt die Frage: Was ist die Mitte unseres Lebens und 
unseres Glaubens? Woran dein Herz hängt, das ist dein Gott oder dein Abgott, dein Götze. 
Wenn die Mitte nicht frei ist für Gott, dann werden wir von anderen Dingen, Haltungen, 
Mächten und Kräften besetzt, vielleicht sogar besessen und manipuliert. 
  
Signatur des Leidens 
  
Die Eucharistie von der Signatur des Leidens und des Kreuzes gezeichnet. Die Eucharistie 
ist die Hingabe des Leibes und Blutes Christi für uns und für alle. Diese Hingabe Jesu 
vollzieht sein Sterben voraus: „Das ist mein Leib, der für euch hingegeben wird, das ist mein 
Blut, das für euch und für alle vergossen wird.“ Ohne Abendmahl wäre das Kreuz Jesu eine 
bloße Hinrichtung. Der Tod ist ja von außen her zunächst ein Akt der Bosheit, der 
Grausamkeit, der Gleichgültigkeit, der Gewalt. Von der Eucharistie her dürfen wir den Tod 
Jesu als Akt der Liebe und der Versöhnung verstehen. Von innen her verwandelt Jesus die 
Sünde zur Versöhnung, den Tod zum Leben. 
Wer den Weg der Nachfolge geht und Eucharistie feiert, wird auch Erfahrungen der 
Erfolglosigkeit, des Schmerzes und des Kreuzes machen. Die Zumutungen der Armut, des 
Unverstandenseins, des Zerbrechens von Plänen, des Umsonst aller Mühe, des Sterbens 
und der Gottverlassenheit sind dem Weg Jesu nicht äußerlich. „Das Evangelium als ganzes 
ist für die Liebe da; aber ohne das Kreuz, das der Name Jesu selber einschließt, blieben wir 
der Liebe gegenüber das, was ihr am wider-sprüchlichsten ist: Fremde." (Madeleine Delbrel) 
Wahre Liebe kann den anderen „gut leiden“. Das Leid ist dabei kein Wert in sich. Wohl kann 
kein Christ achtlos an der Leidensteilnahme vorübergehen und sich der Solidarität mit den 
Leidenden verweigern. 
Nicht selten werden Erfahrungen des Leidens zum Nährboden von Rachegelüsten und 
Revanchedenken, von Hass, Aggression oder Resignation. Leid wird für manche zum 
Haltegriff der Verweigerung, zum Amboss des Atheismus, zum Grund sich herauszuhalten. 
Es gibt auch die Flucht in die Sucht, in die Oberflächlichkeit und auch Abstumpfung und 
Fühllosigkeit. Und dann gibt es gar nicht so wenig Wehleidigkeit, das Verliebtsein in die 
eigene Traurigkeit, das lähmende Ressentiment, der „vittimismo“, das Zelebrieren des 
eigenen Opferstatus. 
Diese Erfahrungen des Schmerzes, diese Krisen, diese inneren und äußeren Nächte wurden 
für die Heiligen und Seligen wie Otto Neururer und Johannes Paul zum Sprungbrett in die je 
größere Liebe Gottes hinein. Die Reliquien der beiden Seligen, des heiligen Johannes Paul II. 



und des seligen Otto Neururer, verweisen auf diese Verbindung der Eucharistie mit dem 
Leiden Christi. „Keinem der Märtyrer, sondern dem Gott der Märtyrer errichten wir an den 
Gedenkstätten der Märtyrer Altäre.“[3] Und die Blutreliquie von Johannes Paul II. erinnert 
uns an das Attentat auf den Papst am 13.Mai 1981, seine lange Krankheit und sein Sterben 
im April 2005. Relquien zeigen uns, dass wir teilhaben am Leiden Christi, auch an der 
Gemeinschaft der Heiligen. 
  
Eine Stätte des Friedens 
  
„Dieser Altar sei die festliche Tafel, um die sich die Tischgenossen Christi freudig 
versammeln. Mögen sie hier ihre Sorgen auf dich werfen und neue Kraft schöpfen für den 
Weg, auf dem du sie führen willst. Dieser Altar sei ein Ort vertrauten Umgangs mit dir und 
eine Stätte des Friedens.“ (Weihegebet – Weihe des Altares 155) Jesus ist am Abend des 
Ostertages plötzlich im Abendmahlsaal zu Jerusalem erschienen: „Der Friede sei mit 
euch!“ (Joh 20,21) 
Nach neutestamentlicher Überzeugung ist in Jesus das Reich des Friedens Gottes endgültig 
angebrochen (Lk 2,14; Mt 21,5). In seiner eigenen Lebenspraxis überwindet Jesus 
Feindschaft, Gewalt und Schuld. Positiv gehören Feindesliebe, Entfeindung, Vergebung und 
Versöhnung, die Bereitschaft zum Frieden und die Fähigkeit, Frie-den zu stiften, zu seiner 
sittlichen Botschaft (Mt 5,9.25.43-48). Das Reich Gottes ist ... Gerechtigkeit, Friede und 
Freude im Hei-ligen Geist (Röm 14,17). Gott, der ein Gott des Friedens ist (1 Kor 14,33) 
schenkt in Jesus Christus die Rechtfertigung, in der wir Frieden mit Gott haben (Röm 5,1; 
Phil 4,7): Jesus selbst „ist unser Friede“ (Eph 2,14). Friede und Versöhnung sind eine Gabe 
des Auferstandenen (Joh 20,21-23) 
Die Feier der Eucharistie setzt Frieden und Versöhnung voraus. „Wenn du deine Opfergabe 
zum Altar bringst und dir dabei einfällt, dass dein Bruder etwas gegen dich hat, so lass deine 
Gabe dort vor dem Altar liegen; geh und versöhne dich zuerst mit deinem Bruder, dann 
komm und opfere deine Gabe.“ (Mt 5, 23f). Und Eucharistie stiftet Versöhnung, schenkt 
Vergebung, erschließt die Verbundenheit, die Verbindung, den neuen und ewigen Bund mit 
Gott. „Zur Vergebung der Sünden“ heißt es in den Einsetzungsberichten. Jesus hat am 
Kreuz Versöhnung gestiftet. Es ist der höchste Akt von Feindesliebe. 
Die Reliquien im Altar verbinden uns mit dem sel. Otto Neururer und dem hl. Johannes Paul, 
die von einer großen Sehnsucht nach Frieden, nach Wahrheit und Gerechtigkeit geprägt 
waren. Johannes Paul II.: Die Wahrheit wird die Grundlage des Friedens sein, wenn jeder 
außer seinen Rechten auch seine Pflichten gegenüber den anderen ehrlich anerkennt. Die 
Gerechtigkeit wird den Frieden aufbauen, wenn jeder die rechte der anderen konkret 
respektiert und sich bemüht, seine Pflichten gegenüber den anderen voll zu erfüllen. Der 
Weg zum Frieden, so der Konzilspapst, muss über die Verteidigung und Förderung der 
menschlichen Grundrechte führen. Die Sicherung des Friedens ist nicht ohne den Schutz der 
Menschenrechte und der Menschenpflichten möglich. Gerechtigkeit ist aber nicht nur das 
Recht des einzelnen. Johannes XXIII. verweist auch und gerade auf das Gemeinwohl, und 
zwar auf internationaler, universaler Ebene. Die Liebe wird der Sauerteig des Friedens sein, 
wenn die Menschen die Nöte und Bedürfnisse der anderen als ihre eigenen empfinden und 
ihren Besitz, angefangen bei den geistigen Werten, mit den anderen teilen. Die Freiheit 
schließlich wird den Frieden nähren und Früchte tragen lassen, wenn die einzelnen bei der 
Wahl der Mittel zu seiner Erreichung der Vernunft folgen und mutig die Verantwortung für 
das eigene Handeln übernehmen. 
Bischof Manfred Scheuer 
 
 
[1] Martin Buber, Die Erzählungen der Chassidim, Zürich 101987,830. 
[2] Zweites Vatikanisches Konzil, Dekret Christus Dominus 30. 
[3] Augustinus, Contra Faustum 20,21: PL 42,384. 


