Im Deckenfresko des Presbyteriums der Pfarrkirche Miihlheim ist die Unbefleckte Empfangnis
(lateinisch immaculata conceptio) dargestellt. Aus der Zeit 1737/1738 stammt diese barocke
Stuckierung durch Gesellen von Meister Johann Michael Vierthaler und Ausmalung etwa zur
gleichen Zeit durch Johann Georg Reischl und Paul Erlmiiller.

Neben zwei herrschaftlichen Gestalten sind zwei Heilige dargestellt, die beide an der Beschreibung
zu identifizieren sind: der Selige Duns Scotus und der HI. Petrus Canisius. (Kann sein, dass das
Gesicht des Petrus Canisius ein Pfarrer von Mauernberg sein konnte!) Der Spruch ,,Potuit decuit
ergo fecit“ ("Er [Gott] konnte es, es ziemte sich, daher machte er [es]") wird diesem Seligen Duns
Scotus zugeschrieben. Wenn man im Internet/wikipedia nachschaut, so entdeckt man einen grofen
Theologen und Philosophen des Mittelalters. Ich kann hier unméglich auf seine ganze Philosophie
eingehen, sie ist aber absolut bemerkenswert! Sagenhaft, in wie kurzer Zeit sich diese Méanner das
Wissen der Zeit angeeignet haben. Er verband u. a. die Lehren des Aristoteles, des Augustinus und
der Franziskaner auf feinsinnige Art miteinander, so dass Zeitgenossen ihn auch Doctor subtilis
nannten — und wegen seiner Lehre zur ,,Unbefleckten Empfangnis“ auch Doctor marianus.

Noch duRere Daten: DUNS SCOTUS wurde um1265/66 in der Ndhe von Edinburgh geboren und
besuchte dort eine Franziskanerschule (Grundschule). Er trat dann in den Orden der Franziskaner
ein, kam nach Cambridge und Oxford. Um 1300 war er bereits in Paris als Baccalaureus und dann
als Magister tétig, um 1307 wurde er als Lektor nach Kéln versetzt und starb dort am T 8.
November 1308 (im 43. Lebensjahr). Am 20. Marz 1993 wurde er seliggesprochen. (Der zweite
Spruch im Fresko auf dem Tisch vor einem Priester mit Talar ist dem HI. Petrus Canisius gewidmet
,Opus Marianum Petri Canisi®)

Was besagt dann dieser Spruch:, Potuit decuit ergo fecit“ (,Er konnte es, es ziemte sich, daher
machte er [es]'. Dazu muss auch nochmals auf die geschichtliche Uberlieferung dieses Festes
zuriickgegangen werden. Die Ostkirche feierte das Fest an manchen Orten seit dem 10. bis 12.
Jahrhundert (man liest auch 8./9. Jhd.) als Tag der Empfangnis der Allerheiligsten Gottesmutter
durch Anna. Im Westen fiihrte es Anselm von Canterbury — ebenfalls ein bedeutender Philosoph -
um das Jahr 1100 fiir seine Diozese Canterbury ein. Erstmals erklédrte das Konzil von Basel in seiner
36. Sessio am 17. September 1439, dass durch einen besonderen Akt der Pravention Maria niemals
von der Erbsiinde befleckt wurde. Im Jahr 1477 fiihrte Papst Sixtus I'V. das Hochfest in Rom ein,
1708 wurde das Fest als Marid Empfangnis durch Clemens XI. fiir die ganze katholische Kirche
vorgeschrieben. Die genaue Formel des Tagesgebetes sollte erst spéter folgen:

Papst Pius IX. setzte dafiir 1848 ein Theologengremium zur Vorbereitung einer Definition des
Glaubenssatzes ein. Am 2. Februar 1849 sandte er die Enzyklika Ubi primum an die Ortsbischofe,
um die Meinung des Episkopats zu erkunden. Von den 603 befragten Bischofen duflerten sich 546
positiv zur Definition eines Glaubenssatzes. Pius IX. liel$ die Voten der Bischofe verdffentlichen
und gab theologische Definitionsentwiirfe eines Glaubenssatzes hinsichtlich der unbefleckten
Empféngnis Mariens in Auftrag. An der Endredaktion der Bulle war der Papst selbst maflgeblich
beteiligt. SchlieBlich verkiindete Pius IX. am 8. Dezember 1854 in seiner Bulle Ineffabilis Deus
(,Der unbegreifliche Gott‘) das Dogma von der unbefleckten Empfangnis Mariens (Conceptio
immaculata):

,Zur Ehre der Heiligen und ungeteilten Dreifaltigkeit, zur Zierde und Verherrlichung der
jungfraulichen Gottesgebérerin, zur Erhohung des katholischen Glaubens und zum Wachstum der
christlichen Religion, in der Autoritdt unseres Herrn Jesus Christus, der seligen Apostel Petrus und



Paulus und der Unseren erkldren, verkiinden und bestimmen Wir in Vollmacht unseres Herrn Jesus
Christus, der seligen Apostel Petrus und Paulus und in Unserer eigenen: Die Lehre, dass die seligste
Jungfrau Maria im ersten Augenblick ihrer Empféangnis durch einzigartiges Gnadengeschenk und
Vorrecht des allméchtigen Gottes, im Hinblick auf die Verdienste Christi Jesu, des Erlésers des
Menschengeschlechts, von jedem Fehl der Erbsiinde rein bewahrt blieb, ist von Gott geoffenbart
und deshalb von allen Glaubigen fest und standhaft zu glauben. Wenn sich deshalb jemand, was
Gott verhiite, anmalSt, anders zu denken, als es von Uns bestimmt wurde, so soll er klar wissen, dass
er durch eigenen Urteilsspruch verurteilt ist, dass er an seinem Glauben Schiffbruch litt und von der
Einheit der Kirche abfiel, ferner, dass er sich ohne weiteres die rechtlich festgesetzten Strafen
zuzieht, wenn er in Wort oder Schrift oder sonstwie seine Auffassung duerlich kundzugeben wagt.

Diese Sprache ist durch eine lange Tradition gepragt, ist sozusagen mit heiligen Formen bestiickt,
kampferisch gegeniiber Andersglaubigen, poetisch-theatralisch (,,Schiffbruch®), autoritar auf
Glaubensgehorsam pochend (,,die rechtlich festgesetzten Strafen®) - und inspiriert von vielen
Theologen u. a. v. Duns Scotus. Das Feuer des Nachdenkens iiber die Erlésung durch Jesus Christus
ist aber zu spiiren, ebenso der Anspruch, von einem blo8 metaphysischen Gottesbild nach
Aristoteles wegzukommen, weg vom Gott des Seienden, der selbst dann bloes Seiendes ist, hin zu
einem biblischen, personalen Gottesbild.

Wenn ich das irgendwie in aller Kiirze zusammenfassen mochte: Gottes Sohn ware nach Scotus
auch dann Mensch geworden, wenn Adam nicht gesiindigt hatte. Gott will, dass der Mensch gerettet
werde. Das ist der Grund fiir die Inkarnation. Wére die Vorherbestimmung (Pradestination) Christi
abhéngig von der Siinde Adams, hétte sich Gott abhdngig von den Handlungen eines Menschen
gemacht. Dies aber widerspricht der absoluten Willensfreiheit Gottes. Weil Gott den Menschen
liebt, ist er Mensch geworden — und deshalb hat er auch die Jungfrau und Gottesmutter Maria von
der Erbsiinde befreit. Vor aller Siinde bewahren — natiirlich konnte das Gott (potuit) — seinem
eigenen Heilswillen treu bleibend, geziemte (decuit) es sich sogar — und so tat (fecit) er es: die
ganze Schopfung sollte durch die Menschwerdung Gottes geheiligt und gerettet werden, beginnend
mit Maria, der ohne Erbsiinde empfangenen Jungfrau und Gottesmutter Maria. (Man liest auch:
decuit potuit ergo fecit).

Zusitzliche Bedeutung gewann das Dogma der unbefleckten Empfangnis in der rémisch-
katholischen Kirche durch die Marienerscheinungen von Lourdes. Dort hatte im Jahr 1858
Bernadette Soubirous mehrfach Erscheinungen einer weill gekleideten Frau (der Mutter Gottes)
gehabt. Die von Bernadette beschriebene ,,schtne weille Dame* offenbarte sich ihr als ,,die
unbefleckte Empfangnis®.

Wie oben gesagt, ist Maria Empfangnis seit 1708 ein Feiertag fiir die ganze katholische Kirche. In
Osterreich wird der 8. Dezember bereits seit dem 17. Jahrhundert gefeiert. 1646 verkiindete Kaiser
Ferdinand III. im DreiRigjahrigen Krieg die Weihe Osterreichs an die unbefleckt Empfangene. Der
Linzer Dom ist nochmals ein besondere Zeuge der Verherrlichung dieses Dogmas (1862- 1924).

Eine Stelle im Tagesgebet finde ich noch bemerkenswert: Ob Duns Scotus das sagte, entgeht aber
meiner Kenntnis: ,Im Hinblick auf den Erlosertod Jesu Christi, im Voraus.....“. Die Zeit und
Geschichte wird nicht mehr blo§ historisch oder chronologisch gelesen, sondern von den Inhalten
her gedeutet. Zeit und Raum sind ja eigentlich Reprasentationen einer gefiihlten und gedachten
Wirklichkeit und existieren nicht wirklich. Die Zukunft entspringt aus einem hoffnungsvollen



Bezug auf die Vergangenheit — und der in die Zukunft verlagerte Zweck des Handelns bestimmt die
Ursache in der Vergangenheit (Wirkursache).



