
 1 

Interreligiöser Dialog 
Predigt von Bischof Manfred Scheuer am 28. Februar 2011 

 

 

„Da sah ihn Jesus an, und weil er ihn liebte, sagte er: … Da sah Jesus seine Jünger 

an.“ (Mk 10,21.23) Die Forderung der Nachfolge Jesu in der Armut steht im Horizont 

einer Begegnung mit Jesus, der seine Jünger anschaut und liebt. „Und weil das Auge 

dort ist, wo die Liebe weilt, erfahre ich, dass Du mich liebst. … Dein Sehen, Herr, ist 

Lieben, und wie Dein Blick mich aufmerksam betrachtet, dass er sich nie abwendet, 

so auch Deine Liebe. … Soweit Du mit mir bist, soweit bin ich. Und da Dein Sehen 

Dein Sein ist, bin ich also, weil Du mich anblickst. … Indem Du mich ansiehst, lässt 

Du, der verborgene Gott, Dich von mir erblicken. … Und nichts anderes ist Dein Se-

hen als Lebendigmachen. … Dein Sehen bedeutet Wirken.“1 (Nikolaus Cusanus) 

Christen haben von Gott her ein Ansehen und können so dem Evangelium ein Ge-

sicht geben. Erst von daher wird das Angesehen-Werden zu einer sittlichen Ver-

pflichtung. Der interreligiöse Dialog steht für Christen im Kontext der Begegnung mit 

Jesus, der anschaut und liebt. 

 

 

Interreligiöser Dialog  

 

In der Erklärung des Konzils über das Verhältnis der Kirche zu den nichtchristlichen 

Religionen (Nostra aetate) heißt es: „Die katholische Kirche lehnt nichts von alledem 

ab, was in diesen Religionen wahr und heilig ist.“2 Gemeint sind Hinduismus und 

Buddhismus, aber auch der Islam: „Mit Hochachtung betrachtet die Kirche auch die 

Muslim, die den alleinigen Gott anbeten, den lebendigen und in sich seienden, barm-

herzigen und allmächtigen, den Schöpfer Himmels und der Erde, der zu den Men-

schen gesprochen hat.“3  

                                                
1 Nikolaus von Kues, De visione Dei/Die Gottesschau, in: Philosophisch-Theologische Schriften, hg. 

und eingef. Von Leo Gabriel. Übersetzt von Dietlind und Wilhelm Dupré, Wien 1967, Bd. III, 105-111. 

2 Zweites Vatikanisches Konzil, Erklärung über die Haltung der Kirche zu den nichtchristlichen Reli-
gionen „Nostra aetate“, in: Die Dokumente des Zweiten Vatikanischen Konzil, hg. von Peter Hüner-
mann, Freiburg 2004, 357f. 

3 A. a. O. 358f. 



 2 

Zur Religionsfreiheit, zum Respekt und Toleranz gegenüber anderen Religionen, 

zum friedlichen Dialog mit ihnen gibt es vom Zweiten Vatikanischen Konzil her keine 

Alternative. Überall dort, wo unterschiedliche Überzeugungen, Werte, Lebensstile, 

kulturelle Eigenarten und Religionen aufeinander treffen, ist die Tugend der Toleranz 

für ein friedliches Zusammenleben der Menschen notwendig. Das gilt für die Arbeits-

welt, für Schule und Erziehung, für die Kindergärten, für Krankenhäuser und Pflege-

einrichtungen, für Politik und Kultur.  

Der Dialog soll nicht naiv sein, weder fundamentalistisch im Hinblick auf die eigene 

Glaubensüberzeugung, noch geprägt von einer gleichgültigen und permissiven Tole-

ranz. Der Dialog mit anderen Religionen und Kulturen braucht Klarheit, Klugheit und 

Vertrauen, die Überzeugung des eigenen Glaubens und das und Wissen um die ei-

gene Tradition.4 In den Religionen mischen sich Heiliges und Gewalt, Wesen und 

Unwesen. Deshalb bedarf es beim Dialog auch die Bereitschaft zur Selbstkritik, zur 

Läuterung des Gedächtnisses und zum Lernen von den anderen. Gerade weil sich 

Wesen und Unwesen von Religion vermischen, sind Offenbarung und Aufklärung 

kritisch zu vermitteln. Dies kann aber nicht so geschehen, dass wir die Religion auf 

die Seite legen. Wenn wir Religion auf Ethik reduzieren, schlägt Liebe in Kälte um. 

Dann ist der eigentliche Glaubensakt im Sinne des Vertrauens und des Gebetes, 

dann sind die Hoffnungskraft und das Trostpotential der Religionen an den Rand ge-

schoben. Ein Dialog zwischen den Religionen kann nicht auf der Basis eines klein-

sten gemeinsamen moralischen Nenners erfolgen, sondern müsse vom Ureigenen 

der Religionen  ausgehen. Die Wahrheitsfrage dürfe dabei nicht gleichgültig 

ausgeklammert werden. Kriterien für den Wahrheitsanspruch der Religionen sind: sie 

müssen einen Heilsbezug, einen Gottbezug, einen essentiellen Freiheitsbezug und 

einen praktischen Weltbezug haben.5 Sie sind z. B. daraufhin zu befragen, in welcher 

Form sie Sinn erschließen, wie sie zu Gerechtigkeit und Frieden stehen, welches 

Gewaltpotential sie freisetzen. 

 

Das Wort ist Fleisch geworden 

 

                                                
4 Vgl. dazu die Antrittsenzyklika von Paul VI., Ecclesiam suam, Rom 1964, 31. 

5 Vgl. dazu Max Seckler, Der Begriff der Offenbarung, in: HFTh 2, 60-83, hier 81. 



 3 

Wenn in der Nacht alle Kühe schwarz erscheinen, d.h. wenn alle Religionen, Ideolo-

gien und Moden ohnehin gleichgültig sind, dann gibt es auch keine Anwälte für Men-

schenrechte und für Menschenwürde. Es ist wichtig, den Glauben an einen nicht 

selbstbezogenen, nicht egoistischen und auch nicht willkürlichen Gott ins Zentrum zu 

rücken: „Wenn auch andere Völker ihren Weg gehen und jedes den Namen seines 

Gottes anruft, so gehen wir unseren Weg im Namen des Dreifaltigen Gottes.“ (vgl. Mi 

4,5) Deswegen fordert Papst Benedikt XVI. nicht nur im Hinblick auf den Islam, son-

dern auch im Hinblick auf Strömungen in der Kirche das Gespräch zwischen Glaube 

und Vernunft. Das Wort ist Fleisch geworden, das ist auch nicht vereinbar mit Vor-

stellungen, die unser Verhältnis zu Gott in das Bild von einem Elefanten kleiden, den 

mehrere Augen mit jeweils verbundenen Augen betasten: Wer die Beine betastet, 

spricht von einer Säule. Wer den Rüssel betastet, von einem Schlauch. Wer den Leib 

betastet, von einem Teppich, und so haben Recht und Unrecht zugleich. Viele ver-

gleichen die Religionen, Christentum, Islam, Judentum, Buddhismus, Hinduismus, 

Naturreligionen, Schamanismus, Taoismus usw. Jede Religion nimmt einen Teil Got-

tes wahr. Wir dürfen uns von diesem Bild des Elefanten nicht täuschen lassen. Rich-

tig ist: Wir werden mit dem Verstehen der Wahrheit nie fertig. Aber wir sind als Chri-

sten sind wir nicht blind wie Menschen, die mit verbundenen Augen die Wirklichkeit 

deuten. Denn Gott, die Wahrheit hat ein Gesicht. Sie zeigt sich ein für allemal in dem 

Antlitz Jesu. Gott ist nicht Elefant, sondern Mensch, Kind geworden. Die Wahrheit, 

die Gott ist, begegnet uns als Antlitz des Menschen Jesus. – Als Christen sind wir 

herausgefordert, uns zu Jesus Christus zu bekennen. Das gibt uns in der Toleranz 

gegenüber anderen Religionen und im Dialog mit ihnen ein Rückgrat. Wir brauchen 

uns für Jesus nicht zu schämen. 

 

 

Charles des Foucauld und der Islam  

 

Aufgrund seiner guten Erfahrungen in den Zaujas der marrokanischen Moslem-

Bruderschaften - räumt Charles des Foucauld der Gastfreundschaft in seiner Regel 

einen besonderen Platz ein. „Die kleinen Brüder vom heiligsten Herzen gewähren 

jedem, der darum bittet, ob Christ oder Ungläubiger, bekannt oder unbekannt, 

Freund oder Feind, gut oder schlecht, Gastfreundschaft, Almosen und im Krankheits-

fall Heilmittel und Pflege...    Sie freuen sich nicht nur, jene Gäste, Armen und Kran-



 4 

ken aufzunehmen, die bei ihnen anklopfen, sondern drängen auch jene hereinzu-

kommen, die sie in ihrer Nähe finden, so wie Abraham die Engel bat, nicht an seinem 

Zelt vorbeizugehen, ohne seine Gastfreundschaft anzunehmen... Wir unterhalten 

kein eigentliches Krankenhaus, aber wir gewähren Gastfreundschaft, ohne allen Un-

terschied, Kranken und Gesunden, so lange sie es wünschen. Wir pflegen sie wie 

uns selbst, wie Jesus... Jeder Gast, jeder Arme, jeder Kranke, der zu uns kommt, gilt 

uns als ein geheiligtes Wesen, in dem Jesus lebt, wie dick auch die Kruste der Sünde 

und des Bösen sein mag... Wir behandeln die Sünder, die Feinde und Ungläubigen 

noch besser als die anderen, um das Böse durch das Gute zu überwinden... Größere 

Aufmerksamkeit gilt den Armen... Als Regel soll also gelten: Für die Gäste etwas 

mehr tun als für die Kleinen Brüder.“6 Freundschaft und Gastfreundschaft sind wie 

Quellorte oder Oasen in verkarsteten Landschaften, wie Hoffnungsorte für zerfurchte 

Gesichter, Verweilorte für Getretene, Anlaufstellen für Getriebene.  

 

 

Die Sionsschwestern und die jüdischen Wurzeln des christlichen Glaubens 

 

Theodore Ratisbonne wurde 1802 in Straßburg in eine jüdische Familie hineingebo-

ren, die im Begriff war, sich zu assimilieren. Der Unterricht durch einen jungen Philo-

sophieprofessor, Louis Bautain, dessen Studien eine biblische Grundlage hatten, 

brachten Theodore langsam auf den Weg, den Gott des Alten und des Neuen Te-

staments zu entdecken. Er wurde mit 24 Jahren am Karsamstag, den 14. April 1827 

getauft. Am 20 Jänner 1842 beschloss auch sein jüngerer Bruder Alphonse, Christ zu 

werden, nachdem ihm Maria in Rom erschienen war. Theodore Ratisbonne gründete 

1843, angeregt durch seinen Bruder Alphons, die Schwesternkongregation „Unsere 

Frau von Sion“. 1852 versammelte er eine erste kleine Gruppe um sich, aus der dann 

die Kongregation der „Brüder unserer Frau von Sion“ entstehen sollte. 

Die Kongregation wurde gegründet, um „in der Kirche und in der Welt Zeugnis zu 

geben dafür, dass Gott in Treue zu seiner Liebe zum jüdischen Volk steht“, und sie 

sollte die „Erfüllung der Verheißungen beschleunigen“, die „Juden und Heiden“ be-

treffen.“7 

In der Folge der Shoah wollten die Sionsschwestern das Judentum und die jüdischen 

Wurzeln des christlichen Glaubens studieren. Das II. Vatikanische Konzil erinnerte 
                                                
6 Charles de Foucauld, Oeuvres spirituelles, Bruyères-le-Châtel 2003, 458-460. 
7 Konstitution, Artikel 2; vgl. Theodor Ratisbonne, Mes Souvenirs, Paris 1889, 198. 



 5 

daran, dass Jesus Jude war, dass Gottes Bund mit dem jüdischen Volk nie beendet 

wurde. Zudem wurde jede Form des Antisemitismus verurteilt (Zweites Vatikanisches 

Konzil, Dekret über die nichtchristlichen Religionen „Nostra Aetate“ 4). 

Das Charisma der Sionsschwestern ist es, das Bewusstsein des Bundes Gottes mit 

dem Volk Israel in der Kirche zu vermitteln. Diesem Ziel dienen Bibelkurse und bibli-

sche Studienprogramme, früher auch Sprachkurse in hebräisch und arabisch. Die 

Schwestern stehen im ökumenischen und im interreligiösen Dialog mit Juden und 

Muslimen. Es kommen jüdische Studenten, die für den jüdischen Religionsunterricht 

ausgebildet werden, und Touristenführer, um von Christen über das Christentum in-

formiert zu werden. Sie leben in einer religiös, kulturell und politisch komplexen Si-

tuation. Wachsam für Marginalisierte und Verfolgte wollen sie Brücken bauen und in 

kleinen Ansätzen Heilung und Versöhnung vermitteln. Sie wissen, dass eine aus-

schließliche Solidarität mit einer Gruppe gegen die andere niemandem hilft. Die vie-

len Friedensgruppen, die es im Land gibt, die aber in den Medien praktisch nicht vor-

kommen, sind immer wieder im Haus zu Gast, nicht zuletzt zu regelmäßigen Frie-

densgebeten. 

 

 

Zeitgenossenschaft 

 

„Freude und Hoffnung, Trauer und Angst der Menschen von heute, besonders der 

Armen und Bedrängten aller Art, sind auch Freude und Hoffnung, Trauer und Angst 

der Jünger Christi.“ (Kirchenkonstitution 1) Zeitgenossenschaft ist nicht bloß tempo-

rale Gleichzeitigkeit, sondern eine Art von Solidargemeinschaft derer, die die glei-

chen zeitlichen Umstände leiten. Theologische Zeitgenossenschaft „ist zeitdiagno-

stisch, zeitkritisch und bedient sich eines dialogischen Verfahrens, indem sie eigene 

Inhalte zur Diskussion stellt und sich zugleich von fremden, nicht-theologischen Dis-

kursen inspirieren lässt.“8 Und Zeitgenossenschaft steht für das II. Vatikanische Kon-

zil in einer soteriologischen Perspektive: Die Kirche ist von Christus „als Werkzeug 

der Erlösung angenommen und als Licht der Welt und Salz der Erde in alle Welt ge-

sandt.“ (LG 9) Es gilt also die Welt, in der wir leben, ihre Erwartungen, Bestrebungen 

                                                
8 Ansgar Kreutzer, Kritische Zeitgenossenschaft. Die Pastoralkonstitution Gaudium et spes moderni-

sierungstheoretisch gedeutet und systematisch-theologisch entfaltet, (ITS 75), Innsbruck-Wien 2006, 
444. 



 6 

und oft ihren dramatischen Charakter zu erfassen und zu verstehen. Das konkrete 

Leben, die Ereignisse im Leben einzelner, von Gemeinschaften, Gruppen oder Völ-

kern ist daraufhin anzuschauen, was „wahre Zeichen der Gegenwart und der Absicht 

Gottes“ sind (GS 11). Wer die Zeichen der Zeit deutet, darf weder ein Fundamentalist 

sein, der die komplexe Wirklichkeit auf eindeutige Schemata reduziert wie: Entweder-

Oder, Schwarz-Weiß, Freund-Feind. Es wäre auch fatal, wenn Christen ihr Selbst-

verständnis aus den gerade üblichen Moden beziehen würden. Christen dürfen sich 

schon aus Selbstachtung den Stil der denkerischen Auseinandersetzung nicht von 

außen aufzwingen lassen. Die Pastoralkonstitution des Konzils sieht dabei vom Ge-

heimnis der Menschwerdung Gottes her keinen Bereich des Lebens, der Kultur und 

der Gesellschaft als wertneutral gegenüber dem Reich Gottes (GS 22).  

Euer Stadtviertel ist euer Kloster, die belebten Straßenkreuzungen sind euer Kreuz-

gang, eure Klosterwerkstätten sind die Fabriken und eure Gebetszeiten werden von 

der Stechuhr diktiert. Eure Fürbitten stehen in der Zeitung, die Probleme der Nach-

barn hört ihr als Tischlesung und ihre Lebensgeschichten sind eure Bibliothek. 

Die Stadtviertel werden zu Die Gesichter der Menschen sind die Ikonen, die ihr ver-

ehrt und im leidgezeichneten Antlitz schaut ihr auf den Gekreuzigten.9 

Positiv können die Orden eine innovatorische Funktion als „produktive Vorbilder“, als 

„Vorreiter“, „Geburthelfer“ und „Entwicklungshelfer“ im Einleben neuer sozio-

ökonomischer und geistig-kultureller Situationen haben. 

 

 

Stellvertretung und Sühne 

 

Menschliche Freiheit, Beziehung und damit auch der Dialog sind von sich aus oft 

pervertiert, festgefahren, einzementiert, arrogant aufgeblasen, narzisstisch vergiftet, 

in ihren eigenen Möglichkeit erschöpft und zu Tode gelaufen. In der Sühne geschieht 

tätige und ausleidende Bitte um Vergebung, nicht mehr, denn Opfer und Schuld kön-

nen nicht bewältigt oder aufgearbeitet werden, nicht weniger, denn es braucht das 

menschliche Mittun in der Überwindung des Bösen. In Stellvertretung und Sühne ge-

schieht ein Ausleiden und Verwandeln verleiblichter und verknöcherter Formen der 

Barbarei in einer Weise, dass Wirklichkeit wahrgenommen und zugleich ein Raum 

der Hoffnung eröffnet wird. Sühne so verstanden ist der höchste Akt von Feindeslie-

                                                
9 vgl. Andreas Knapp, Brennender als Feuer. Geistliche Gedichte, Würzburg 2004, 89. 



 7 

be und Gewaltlosigkeit angesichts von Feindschaft und Gewalt. Vorbild ist Jesus, der 

bereit ist, die Aggressionen an sich auslaufen zu lassen und so das Böse durch das 

Gute überwindet (Röm 12,21). Von innen her bricht er die Logik des Bösen auf und 

überwindet sie. Nur so wird nicht das Karussell von Gewalt und Gegengewalt fortge-

setzt. Nur so werden Leiden und Gewalt nicht zum Wachstumshormon von Ressen-

timent, Rachegelüsten und Revanchismus. Im Vollzug von Sühne gibt es kein kaltes 

Mein und Dein, weder im Hinblick auf materielle Güter, auch nicht im Hinblick auf das 

Tragen der Lasten. Denn: „Einer trage des anderen Last.“ (Gal 6,2). 

Auch das Gebet ist im interreligiösen Dialog ein Akt der Stellvertretung und der Hoff-

nung. Beim Bittgebet wendet sich der Beter in seiner unaussprechlichen Not an Gott, 

der durch alle Widerfahrnisse, Trümmer und menschliche Qual hindurch letzte Zu-

flucht bleibt. Und das Gebet bezeugt die Hoffnung, dass bei allem Scheitern nicht 

das letzte Wort gesprochen ist. 

 

Manfred Scheuer 

Bischof von Innsbruck 


