Interreligidser Dialog
Predigt von Bischof Manfred Scheuer am 28. Februar 2011

,Da sah ihn Jesus an, und weil er ihn liebte, sagte er: ... Da sah Jesus seine Junger
an.“ (Mk 10,21.23) Die Forderung der Nachfolge Jesu in der Armut steht im Horizont
einer Begegnung mit Jesus, der seine Junger anschaut und liebt. ,Und weil das Auge
dort ist, wo die Liebe weilt, erfahre ich, dass Du mich liebst. ... Dein Sehen, Herr, ist
Lieben, und wie Dein Blick mich aufmerksam betrachtet, dass er sich nie abwendet,
so auch Deine Liebe. ... Soweit Du mit mir bist, soweit bin ich. Und da Dein Sehen
Dein Sein ist, bin ich also, weil Du mich anblickst. ... Indem Du mich ansiehst, lasst
Du, der verborgene Gott, Dich von mir erblicken. ... Und nichts anderes ist Dein Se-
hen als Lebendigmachen. ... Dein Sehen bedeutet Wirken.“! (Nikolaus Cusanus)
Christen haben von Gott her ein Ansehen und kénnen so dem Evangelium ein Ge-
sicht geben. Erst von daher wird das Angesehen-Werden zu einer sittlichen Ver-
pflichtung. Der interreligidose Dialog steht flr Christen im Kontext der Begegnung mit

Jesus, der anschaut und liebt.

Interreligidser Dialog

In der Erklarung des Konzils Uber das Verhaltnis der Kirche zu den nichtchristlichen

Religionen (Nostra aetate) heil’t es: ,Die katholische Kirche lehnt nichts von alledem

“2 Gemeint sind Hinduismus und

ab, was in diesen Religionen wahr und heilig ist.
Buddhismus, aber auch der Islam: ,Mit Hochachtung betrachtet die Kirche auch die
Muslim, die den alleinigen Gott anbeten, den lebendigen und in sich seienden, barm-
herzigen und allmachtigen, den Schopfer Himmels und der Erde, der zu den Men-

schen gesprochen hat.*?

' Nikolaus von Kues, De visione Dei/Die Gottesschau, in: Philosophisch-Theologische Schriften, hg.
und eingef. Von Leo Gabriel. Ubersetzt von Dietlind und Wilhelm Dupré, Wien 1967, Bd. lIl, 105-111.

2 Zweites Vatikanisches Konzil, Erklarung uber die Haltung der Kirche zu den nichtchristlichen Reli-
gionen ,Nostra aetate®, in: Die Dokumente des Zweiten Vatikanischen Konzil, hg. von Peter Hiuner-
mann, Freiburg 2004, 357f.

%A a. 0. 358f.



Zur Religionsfreiheit, zum Respekt und Toleranz gegenuber anderen Religionen,
zum friedlichen Dialog mit ihnen gibt es vom Zweiten Vatikanischen Konzil her keine
Alternative. Uberall dort, wo unterschiedliche Uberzeugungen, Werte, Lebensstile,
kulturelle Eigenarten und Religionen aufeinander treffen, ist die Tugend der Toleranz
fur ein friedliches Zusammenleben der Menschen notwendig. Das gilt fur die Arbeits-
welt, fur Schule und Erziehung, fur die Kindergarten, fir Krankenhauser und Pflege-
einrichtungen, fur Politik und Kultur.

Der Dialog soll nicht naiv sein, weder fundamentalistisch im Hinblick auf die eigene
Glaubenstuberzeugung, noch gepragt von einer gleichgultigen und permissiven Tole-
ranz. Der Dialog mit anderen Religionen und Kulturen braucht Klarheit, Klugheit und
Vertrauen, die Uberzeugung des eigenen Glaubens und das und Wissen um die ei-
gene Tradition.* In den Religionen mischen sich Heiliges und Gewalt, Wesen und
Unwesen. Deshalb bedarf es beim Dialog auch die Bereitschaft zur Selbstkritik, zur
Lauterung des Gedachtnisses und zum Lernen von den anderen. Gerade weil sich
Wesen und Unwesen von Religion vermischen, sind Offenbarung und Aufklarung
kritisch zu vermitteln. Dies kann aber nicht so geschehen, dass wir die Religion auf
die Seite legen. Wenn wir Religion auf Ethik reduzieren, schlagt Liebe in Kalte um.
Dann ist der eigentliche Glaubensakt im Sinne des Vertrauens und des Gebetes,
dann sind die Hoffnungskraft und das Trostpotential der Religionen an den Rand ge-
schoben. Ein Dialog zwischen den Religionen kann nicht auf der Basis eines klein-
sten gemeinsamen moralischen Nenners erfolgen, sondern misse vom Ureigenen
der Religionen ausgehen. Die Wahrheitsfrage durfe dabei nicht gleichgultig
ausgeklammert werden. Kriterien fur den Wahrheitsanspruch der Religionen sind: sie
mussen einen Heilsbezug, einen Gottbezug, einen essentiellen Freiheitsbezug und
einen praktischen Weltbezug haben.® Sie sind z. B. daraufhin zu befragen, in welcher
Form sie Sinn erschlieRen, wie sie zu Gerechtigkeit und Frieden stehen, welches

Gewaltpotential sie freisetzen.

Das Wort ist Fleisch geworden

4 Vgl. dazu die Antrittsenzyklika von Paul VI., Ecclesiam suam, Rom 1964, 31.

5 Vgl. dazu Max Seckler, Der Begriff der Offenbarung, in: HFTh 2, 60-83, hier 81.



Wenn in der Nacht alle Kihe schwarz erscheinen, d.h. wenn alle Religionen, Ideolo-
gien und Moden ohnehin gleichgultig sind, dann gibt es auch keine Anwalte fir Men-
schenrechte und fir Menschenwirde. Es ist wichtig, den Glauben an einen nicht
selbstbezogenen, nicht egoistischen und auch nicht willktrlichen Gott ins Zentrum zu
rucken: ,Wenn auch andere Volker ihren Weg gehen und jedes den Namen seines
Gottes anruft, so gehen wir unseren Weg im Namen des Dreifaltigen Gottes.“ (vgl. Mi
4,5) Deswegen fordert Papst Benedikt XVI. nicht nur im Hinblick auf den Islam, son-
dern auch im Hinblick auf Stromungen in der Kirche das Gesprach zwischen Glaube
und Vernunft. Das Wort ist Fleisch geworden, das ist auch nicht vereinbar mit Vor-
stellungen, die unser Verhaltnis zu Gott in das Bild von einem Elefanten kleiden, den
mehrere Augen mit jeweils verbundenen Augen betasten: Wer die Beine betastet,
spricht von einer Saule. Wer den Russel betastet, von einem Schlauch. Wer den Leib
betastet, von einem Teppich, und so haben Recht und Unrecht zugleich. Viele ver-
gleichen die Religionen, Christentum, Islam, Judentum, Buddhismus, Hinduismus,
Naturreligionen, Schamanismus, Taocismus usw. Jede Religion nimmt einen Teil Got-
tes wahr. Wir durfen uns von diesem Bild des Elefanten nicht tduschen lassen. Rich-
tig ist: Wir werden mit dem Verstehen der Wahrheit nie fertig. Aber wir sind als Chri-
sten sind wir nicht blind wie Menschen, die mit verbundenen Augen die Wirklichkeit
deuten. Denn Gott, die Wahrheit hat ein Gesicht. Sie zeigt sich ein fur allemal in dem
Antlitz Jesu. Gott ist nicht Elefant, sondern Mensch, Kind geworden. Die Wahrheit,
die Gott ist, begegnet uns als Antlitz des Menschen Jesus. — Als Christen sind wir
herausgefordert, uns zu Jesus Christus zu bekennen. Das gibt uns in der Toleranz
gegenuber anderen Religionen und im Dialog mit ihnen ein Ruckgrat. Wir brauchen

uns fur Jesus nicht zu schamen.

Charles des Foucauld und der Islam

Aufgrund seiner guten Erfahrungen in den Zaujas der marrokanischen Moslem-
Bruderschaften - raumt Charles des Foucauld der Gastfreundschaft in seiner Regel
einen besonderen Platz ein. ,Die kleinen Brider vom heiligsten Herzen gewahren
jedem, der darum bittet, ob Christ oder Unglaubiger, bekannt oder unbekannt,
Freund oder Feind, gut oder schlecht, Gastfreundschaft, Alimosen und im Krankheits-

fall Heilmittel und Pflege...  Sie freuen sich nicht nur, jene Gaste, Armen und Kran-



ken aufzunehmen, die bei ihnen anklopfen, sondern drangen auch jene hereinzu-
kommen, die sie in ihrer Nahe finden, so wie Abraham die Engel bat, nicht an seinem
Zelt vorbeizugehen, ohne seine Gastfreundschaft anzunehmen... Wir unterhalten
kein eigentliches Krankenhaus, aber wir gewahren Gastfreundschaft, ohne allen Un-
terschied, Kranken und Gesunden, so lange sie es wunschen. Wir pflegen sie wie
uns selbst, wie Jesus... Jeder Gast, jeder Arme, jeder Kranke, der zu uns kommt, gilt
uns als ein geheiligtes Wesen, in dem Jesus lebt, wie dick auch die Kruste der Sinde
und des Bdsen sein mag... Wir behandeln die Sunder, die Feinde und Unglaubigen
noch besser als die anderen, um das Bose durch das Gute zu Uberwinden... Grolere
Aufmerksamkeit gilt den Armen... Als Regel soll also gelten: Fir die Gaste etwas
mehr tun als fiir die Kleinen Briider.”® Freundschaft und Gastfreundschaft sind wie
Quellorte oder Oasen in verkarsteten Landschaften, wie Hoffnungsorte fur zerfurchte

Gesichter, Verweilorte fur Getretene, Anlaufstellen fir Getriebene.

Die Sionsschwestern und die judischen Wurzeln des christlichen Glaubens

Theodore Ratisbonne wurde 1802 in Stral3burg in eine judische Familie hineingebo-
ren, die im Begriff war, sich zu assimilieren. Der Unterricht durch einen jungen Philo-
sophieprofessor, Louis Bautain, dessen Studien eine biblische Grundlage hatten,
brachten Theodore langsam auf den Weg, den Gott des Alten und des Neuen Te-
staments zu entdecken. Er wurde mit 24 Jahren am Karsamstag, den 14. April 1827
getauft. Am 20 Janner 1842 beschloss auch sein jungerer Bruder Alphonse, Christ zu
werden, nachdem ihm Maria in Rom erschienen war. Theodore Ratisbonne grindete
1843, angeregt durch seinen Bruder Alphons, die Schwesternkongregation ,Unsere
Frau von Sion“. 1852 versammelte er eine erste kleine Gruppe um sich, aus der dann
die Kongregation der ,Brider unserer Frau von Sion“ entstehen sollte.

Die Kongregation wurde gegriindet, um ,in der Kirche und in der Welt Zeugnis zu
geben dafur, dass Gott in Treue zu seiner Liebe zum judischen Volk steht®, und sie
sollte die ,Erfullung der Verheillungen beschleunigen®, die ,Juden und Heiden® be-
treffen.*’

In der Folge der Shoah wollten die Sionsschwestern das Judentum und die judischen

Wurzeln des christlichen Glaubens studieren. Das Il. Vatikanische Konzil erinnerte

® Charles de Foucauld, Oeuvres spirituelles, Bruyéres-le-Chatel 2003, 458-460.
7 Konstitution, Artikel 2; vgl. Theodor Ratisbonne, Mes Souvenirs, Paris 1889, 198.



daran, dass Jesus Jude war, dass Gottes Bund mit dem judischen Volk nie beendet
wurde. Zudem wurde jede Form des Antisemitismus verurteilt (Zweites Vatikanisches
Konzil, Dekret Uber die nichtchristlichen Religionen ,Nostra Aetate“ 4).

Das Charisma der Sionsschwestern ist es, das Bewusstsein des Bundes Gottes mit
dem Volk Israel in der Kirche zu vermitteln. Diesem Ziel dienen Bibelkurse und bibli-
sche Studienprogramme, friher auch Sprachkurse in hebraisch und arabisch. Die
Schwestern stehen im 6kumenischen und im interreligidsen Dialog mit Juden und
Muslimen. Es kommen judische Studenten, die fur den judischen Religionsunterricht
ausgebildet werden, und Touristenflihrer, um von Christen Uber das Christentum in-
formiert zu werden. Sie leben in einer religids, kulturell und politisch komplexen Si-
tuation. Wachsam fur Marginalisierte und Verfolgte wollen sie Bricken bauen und in
kleinen Ansatzen Heilung und Versdhnung vermitteln. Sie wissen, dass eine aus-
schliel3liche Solidaritat mit einer Gruppe gegen die andere niemandem hilft. Die vie-
len Friedensgruppen, die es im Land gibt, die aber in den Medien praktisch nicht vor-
kommen, sind immer wieder im Haus zu Gast, nicht zuletzt zu regelmalligen Frie-

densgebeten.

Zeitgenossenschaft

.,Freude und Hoffnung, Trauer und Angst der Menschen von heute, besonders der
Armen und Bedrangten aller Art, sind auch Freude und Hoffnung, Trauer und Angst
der Junger Christi.“ (Kirchenkonstitution 1) Zeitgenossenschaft ist nicht blof3 tempo-
rale Gleichzeitigkeit, sondern eine Art von Solidargemeinschaft derer, die die glei-
chen zeitlichen Umstande leiten. Theologische Zeitgenossenschaft ,ist zeitdiagno-
stisch, zeitkritisch und bedient sich eines dialogischen Verfahrens, indem sie eigene
Inhalte zur Diskussion stellt und sich zugleich von fremden, nicht-theologischen Dis-

kursen inspirieren lasst.“®

Und Zeitgenossenschaft steht fur das Il. Vatikanische Kon-
zil in einer soteriologischen Perspektive: Die Kirche ist von Christus ,als Werkzeug
der Erldsung angenommen und als Licht der Welt und Salz der Erde in alle Welt ge-

sandt.” (LG 9) Es gilt also die Welt, in der wir leben, ihre Erwartungen, Bestrebungen

8 Ansgar Kreutzer, Kritische Zeitgenossenschaft. Die Pastoralkonstitution Gaudium et spes moderni-
sierungstheoretisch gedeutet und systematisch-theologisch entfaltet, (ITS 75), Innsbruck-Wien 2006,
444,



und oft ihren dramatischen Charakter zu erfassen und zu verstehen. Das konkrete
Leben, die Ereignisse im Leben einzelner, von Gemeinschaften, Gruppen oder Vol-
kern ist daraufhin anzuschauen, was ,wahre Zeichen der Gegenwart und der Absicht
Gottes“ sind (GS 11). Wer die Zeichen der Zeit deutet, darf weder ein Fundamentalist
sein, der die komplexe Wirklichkeit auf eindeutige Schemata reduziert wie: Entweder-
Oder, Schwarz-Weil}, Freund-Feind. Es ware auch fatal, wenn Christen ihr Selbst-
verstandnis aus den gerade Ublichen Moden beziehen wirden. Christen durfen sich
schon aus Selbstachtung den Stil der denkerischen Auseinandersetzung nicht von
aullen aufzwingen lassen. Die Pastoralkonstitution des Konzils sieht dabei vom Ge-
heimnis der Menschwerdung Gottes her keinen Bereich des Lebens, der Kultur und
der Gesellschaft als wertneutral gegenuber dem Reich Gottes (GS 22).

Euer Stadtviertel ist euer Kloster, die belebten StralRenkreuzungen sind euer Kreuz-
gang, eure Klosterwerkstatten sind die Fabriken und eure Gebetszeiten werden von
der Stechuhr diktiert. Eure Furbitten stehen in der Zeitung, die Probleme der Nach-
barn hort ihr als Tischlesung und ihre Lebensgeschichten sind eure Bibliothek.

Die Stadtviertel werden zu Die Gesichter der Menschen sind die Ikonen, die ihr ver-
ehrt und im leidgezeichneten Antlitz schaut ihr auf den Gekreuzigten.®

Positiv kdnnen die Orden eine innovatorische Funktion als ,produktive Vorbilder®, als
LVorreiter, ,Geburthelfer* und ,Entwicklungshelfer® im Einleben neuer sozio-

Okonomischer und geistig-kultureller Situationen haben.

Stellvertretung und Sthne

Menschliche Freiheit, Beziehung und damit auch der Dialog sind von sich aus oft
pervertiert, festgefahren, einzementiert, arrogant aufgeblasen, narzisstisch vergiftet,
in ihren eigenen Moglichkeit erschopft und zu Tode gelaufen. In der Sihne geschieht
tatige und ausleidende Bitte um Vergebung, nicht mehr, denn Opfer und Schuld kon-
nen nicht bewaltigt oder aufgearbeitet werden, nicht weniger, denn es braucht das
menschliche Mittun in der Uberwindung des Bésen. In Stellvertretung und Siihne ge-
schieht ein Ausleiden und Verwandeln verleiblichter und verknoécherter Formen der
Barbarei in einer Weise, dass Wirklichkeit wahrgenommen und zugleich ein Raum

der Hoffnung eroffnet wird. Stihne so verstanden ist der hochste Akt von Feindeslie-

? vgl. Andreas Knapp, Brennender als Feuer. Geistliche Gedichte, Wiirzburg 2004, 89.



be und Gewaltlosigkeit angesichts von Feindschaft und Gewalt. Vorbild ist Jesus, der
bereit ist, die Aggressionen an sich auslaufen zu lassen und so das Bose durch das
Gute Uberwindet (R6m 12,21). Von innen her bricht er die Logik des Bosen auf und
Uberwindet sie. Nur so wird nicht das Karussell von Gewalt und Gegengewalt fortge-
setzt. Nur so werden Leiden und Gewalt nicht zum Wachstumshormon von Ressen-
timent, Rachegelusten und Revanchismus. Im Vollzug von Sthne gibt es kein kaltes
Mein und Dein, weder im Hinblick auf materielle Guter, auch nicht im Hinblick auf das
Tragen der Lasten. Denn: ,Einer trage des anderen Last.“ (Gal 6,2).

Auch das Gebet ist im interreligidsen Dialog ein Akt der Stellvertretung und der Hoff-
nung. Beim Bittgebet wendet sich der Beter in seiner unaussprechlichen Not an Gott,
der durch alle Widerfahrnisse, Trimmer und menschliche Qual hindurch letzte Zu-
flucht bleibt. Und das Gebet bezeugt die Hoffnung, dass bei allem Scheitern nicht

das letzte Wort gesprochen ist.

Manfred Scheuer

Bischof von Innsbruck



