
Jahrestagung	
  Kath.	
  Frauenbewegung	
  Innsbruck,	
  9.	
  Juli	
  2012	
  
	
  	
  
Achte	
  auf	
  die	
  Signale	
  deines	
  Leibes!	
  
	
  	
  
Gegenwärtige	
  Arbeitswelt	
  und	
  Freizeitkultur	
  schlägt	
  zwischen	
  den	
  Extremen	
  von	
  
Leibverachtung	
  bzw.	
  Leibausbeutung	
  einerseits	
  und	
  Leibvergötzung	
  andererseits	
  hin	
  
und	
  her.	
  Körperliche	
  Fitness	
  und	
  Schönheit	
  stehen	
  hoch	
  in	
  Kurs.	
  Gar	
  nicht	
  selten	
  wird	
  
der	
  Leib	
  eher	
  wie	
  eine	
  Maschine	
  oder	
  wie	
  ein	
  Esel	
  behandelt.	
  Es	
  gibt	
  eine	
  Geschichte	
  im	
  
Alten	
  Testament,	
  die	
  sich	
  auf	
  den	
  Umgang	
  mit	
  dem	
  Leib	
  hin	
  ausle-­‐gen	
  lässt:	
  Der	
  Ritt	
  
Bileams	
  auf	
  seinem	
  Esel.	
  Bileam,	
  der	
  Prophet,	
  reitet	
  auf	
  seinem	
  Esel	
  aus,	
  um	
  Israel	
  zu	
  
verfluchen.	
  Da	
  tritt	
  ihm	
  unterwegs	
  ein	
  Engel	
  des	
  Herrn	
  entgegen,	
  doch	
  er	
  sieht	
  ihn	
  nicht	
  
-­‐	
  wohl	
  aber	
  der	
  Esel.	
  Bileam	
  schlägt	
  darauf	
  den	
  Esel,	
  der	
  dem	
  Engel	
  ausweicht,	
  dreimal	
  
mit	
  aller	
  Kraft,	
  bis	
  dieser	
  an-­‐fängt,	
  sich	
  zu	
  beschweren.	
  (Num	
  22,	
  30-­‐31)	
  
Es	
  gibt	
  Menschen,	
  die	
  genau	
  spüren:	
  Jedes	
  mal,	
  wenn	
  ich	
  auf	
  meinen	
  Leib	
  und	
  seine	
  
Sprache	
  nicht	
  geachtet	
  habe,	
  ist	
  etwas	
  schief	
  gegangen!	
  Eigentlich	
  habe	
  ich	
  gespürt,	
  dass	
  
ich	
  jetzt	
  zu	
  viel	
  Alkohol	
  trinke,	
  -­‐	
  und	
  dann	
  kam	
  der	
  Unfall.	
  Eigentlich	
  habe	
  ich	
  gespürt,	
  
wie	
  müde	
  ich	
  bin,	
  und	
  dann	
  bin	
  ich	
  doch	
  noch	
  zwei	
  Stunden	
  am	
  Fernseher	
  sitzen	
  
geblieben	
  -­‐	
  und	
  der	
  ganze	
  nächste	
  Tag	
  war	
  eine	
  Plage	
  für	
  mich	
  und	
  für	
  andere...	
  Unsere	
  
Alltagssprache	
  zeigt,	
  dass	
  der	
  Leib	
  auch	
  auf	
  seelisch-­‐geistige	
  Vorgänge	
  reagiert:	
  Jemand	
  
hat	
  eine	
  Wut	
  im	
  Bauch;	
  ein	
  Kloß	
  steckt	
  im	
  Hals;	
  es	
  schlägt	
  einem	
  ein	
  Streit	
  auf	
  den	
  
Magen;	
  es	
  lastet	
  Verantwortung	
  auf	
  den	
  Schultern	
  eines	
  Menschen;	
  er	
  trägt	
  schwer	
  an	
  
etwas,	
  ist	
  gebeugt;	
  es	
  sitzt	
  die	
  Angst	
  im	
  Nacken;	
  es	
  zittern	
  vor	
  Angst	
  die	
  Knie	
  usw.	
  Was	
  
kränkt,	
  macht	
  krank.	
  Sicher	
  ist,	
  dass	
  der	
  menschliche	
  Leib	
  etwas	
  auszuleiden	
  hat,	
  was	
  
ihm	
  der	
  Wille	
  des	
  Menschen	
  zufügt.	
  Damit	
  ist	
  aber	
  der	
  Leib	
  eine	
  Art	
  Warnsystem.	
  Er	
  
kann	
  einen	
  darauf	
  aufmerksam	
  machen,	
  dass	
  einiges	
  im	
  eigenen	
  Leben	
  nicht	
  stimmt;	
  
dass	
  der	
  Geist	
  schon	
  einige	
  rote	
  Ampeln	
  überfahren	
  hat.	
  
„Tu	
  deinem	
  Leib	
  Gutes,	
  damit	
  deine	
  Seele	
  Lust	
  gewinnt,	
  in	
  ihm	
  zu	
  wohnen.“	
  (Teresa	
  von	
  
Avila)	
  –	
  Das	
  betrifft	
  die	
  Beachtung	
  natürlicher	
  Dinge	
  wie	
  die	
  rechte	
  Zeiteinteilung	
  für	
  
Schlaf,	
  Bewegung,	
  Arbeit,	
  Erholung	
  und	
  Freund-­‐schaft.	
  Raubbau	
  mit	
  der	
  Natur	
  oder	
  der	
  
Gesundheit,	
  eine	
  Vergötzung	
  des	
  Leistungsprinzips	
  und	
  der	
  Askese	
  darf	
  es	
  nicht	
  geben.	
  
Mangel	
  an	
  Schlaf	
  oder	
  Bewegung	
  können	
  wie	
  Gefräßigkeit	
  auch	
  zu	
  einer	
  geistlichen	
  
Abstumpfung	
  führen.	
  Ohne	
  Erholung,	
  ohne	
  Wechsel	
  zwischen	
  Anspannung	
  und	
  
Entspannung	
  wird	
  das	
  Gebet	
  schwer	
  sein.	
  Fasten	
  hat	
  auch	
  für	
  das	
  Gebet	
  eine	
  
therapeutische	
  Wirkung.	
  
Entscheidend	
  ist	
  schließlich	
  auch	
  die	
  Ordnung	
  des	
  Lebens,	
  verbunden	
  mit	
  einer	
  rechten	
  
Set-­‐zung	
  der	
  Prioritäten.	
  Einer	
  meiner	
  Meditationslehrer	
  Franz	
  Jalics	
  gibt	
  für	
  das	
  
kontemplative	
  Gebet	
  im	
  Alltag	
  folgende	
  Hinweise:	
  Die	
  erste	
  Priorität	
  gilt	
  dem	
  Schlaf.	
  Ein	
  
unausgeschlafener	
  Mensch	
  kann	
  weder	
  in	
  der	
  Medita-­‐tion	
  noch	
  bei	
  der	
  Arbeit	
  wach	
  und	
  
aufmerksam	
  sein.	
  Als	
  zweite	
  Priorität	
  kommt	
  die	
  körperliche	
  Bewegung.	
  Dies	
  gilt	
  
besonders	
  für	
  Menschen,	
  die	
  von	
  Berufs	
  wegen	
  meist	
  stehen	
  oder	
  sitzen.	
  Die	
  dritte	
  
Priorität	
  ist	
  die	
  Meditation,	
  Kontemplation.	
  Als	
  vierte	
  Priorität	
  nennt	
  Jalics	
  die	
  Zeit	
  für	
  
Gemeinschaft	
  und	
  Freundschaft.	
  An	
  fünfter	
  Stelle	
  steht	
  schließlich	
  die	
  Arbeit,	
  die	
  noch	
  
immer	
  genügend	
  Zeit	
  einnimmt.	
  
	
  	
  
Gönne	
  dich	
  die	
  selbst	
  
	
  	
  
Bernhard	
  von	
  Clairvaux	
  (1090-­‐1153)	
  schreibt	
  an	
  Papst	
  Eugen	
  III.,	
  seinen	
  früheren	
  
Schüler:	
  "Wenn	
  du	
  dein	
  ganzes	
  Leben	
  und	
  Wissen	
  für	
  die	
  Tätigkeit	
  aufwendest,	
  für	
  die	
  
Besinnung	
  aber	
  nichts,	
  soll	
  ich	
  dich	
  da	
  etwa	
  loben?	
  ...	
  Ganz	
  gewiß	
  ist	
  es	
  auch	
  für	
  das	
  
Handeln	
  selbst	
  ungünstig,	
  wenn	
  ihm	
  nicht	
  die	
  Besinnung	
  vorangeht.	
  ...	
  Wie	
  kann	
  deine	
  



Menschenliebe	
  vollkommen	
  sein,	
  wenn	
  du	
  ausgeschlossen	
  bist?	
  Auch	
  du	
  bist	
  ein	
  Mensch.	
  
Die	
  Menschenliebe	
  kann	
  somit	
  nur	
  dann	
  umfassend	
  und	
  vollständig	
  sein,	
  wenn	
  das	
  Herz,	
  
das	
  alle	
  umschließt,	
  auch	
  dich	
  aufnimmt.	
  Denn	
  was	
  nützt	
  es	
  dir	
  sonst,	
  wenn	
  du	
  alle	
  
gewinnst,	
  nur	
  dich	
  selbst	
  aber	
  verlierst?	
  Wenn	
  dich	
  deshalb	
  alle	
  in	
  Beschlag	
  nehmen,	
  so	
  
sei	
  auch	
  du	
  selber	
  einer	
  von	
  ihnen.	
  Wieso	
  sollst	
  nur	
  du	
  um	
  das	
  Geschenk	
  deiner	
  selbst	
  
betrogen	
  werden?	
  	
  ...	
  Wem	
  bist	
  du	
  nicht	
  fremd,	
  wenn	
  du	
  es	
  dir	
  selber	
  bist?	
  Schließlich:	
  
Wer	
  gegen	
  sich	
  selbst	
  böse	
  ist,	
  gegen	
  wen	
  ist	
  der	
  gut?	
  Achte	
  also	
  darauf,	
  daß	
  du	
  dir	
  -­‐	
  ich	
  
will	
  nicht	
  sagen,	
  immer,	
  nicht	
  einmal	
  häufig,	
  doch	
  dann	
  und	
  wann-­‐	
  Zeit	
  für	
  dich	
  selber	
  
nimmst!	
  Zieh	
  auch	
  du	
  selbst	
  Nutzen	
  aus	
  dir,	
  zusammen	
  mit	
  den	
  vielen	
  anderen,	
  oder	
  
zumindest	
  nach	
  ihnen!"[1]	
  
Bernhard	
  von	
  Clairvaux	
  kritisiert	
  eine	
  neurotische	
  und	
  letztlich	
  ungläubige	
  
Selbstlosigkeit.	
  Er	
  weiß	
  um	
  die	
  Bedeutung	
  der	
  Aufmerksamkeit	
  für	
  die	
  eigene	
  Seele	
  und	
  
fordert	
  ein	
  gutes	
  Selbstbewußtsein	
  aus	
  Vernunft	
  und	
  Glauben	
  heraus.	
  Die	
  
Selbstannahme,	
  das	
  sich	
  selber	
  Gut-­‐sein-­‐Wollen	
  resultiert	
  aus	
  der	
  vorgängigen	
  
Erfahrung	
  des	
  Geliebt-­‐	
  und	
  Gewolltseins.	
  Ihren	
  Test	
  besteht	
  das	
  gesunde	
  
Selbstbewußtsein	
  in	
  einer	
  schöpferischen,	
  nicht	
  destruktiven	
  Selbstlosigkeit.	
  
Bernhard	
  von	
  Clairvaux	
  weiß	
  um	
  die	
  Bedeutung	
  der	
  Aufmerksamkeit	
  für	
  die	
  eigene	
  
Seele	
  und	
  fordert	
  ein	
  gutes	
  Selbstbewusstsein.	
  Die	
  Selbstannahme,	
  das	
  sich	
  selber	
  Gut-­‐
sein-­‐Wollen	
  resultiert	
  aus	
  der	
  vorgängigen	
  Erfahrung	
  des	
  Geliebt-­‐	
  und	
  Gewolltseins.	
  
Ihren	
  Test	
  besteht	
  das	
  gesunde	
  Selbstbewusstsein	
  in	
  einer	
  schöpferischen,	
  nicht	
  
destruktiven	
  Selbstlosigkeit.	
  
	
  	
  
Fenster	
  der	
  Verwundbarkeit	
  
	
  	
  
Die	
  Seele	
  braucht	
  Schönheit:	
  Einmal	
  hast	
  du	
  eine	
  Blume	
  wahrgenommen	
  und	
  darüber	
  
gestaunt,	
  dass	
  es	
  so	
  etwas	
  Schönes	
  einfach	
  gibt.	
  Einmal	
  hast	
  du	
  eine	
  Berührung	
  gespürt,	
  
eine	
  Umarmung	
  erfahren,	
  und	
  du	
  hast	
  gewusst:	
  da	
  ist	
  einer,	
  der	
  mich	
  mag.	
  Einmal	
  hast	
  
du	
  dich	
  gewundert	
  als	
  du	
  bemerktest,	
  dass	
  du	
  vor	
  dich	
  hin	
  pfeifst.	
  Einmal	
  warst	
  du	
  so	
  
glücklich,	
  dass	
  es	
  fast	
  wehtat.	
  Einmal	
  hast	
  du	
  lange	
  in	
  die	
  Flamme	
  einer	
  Kerze	
  geschaut.	
  
Einmal	
  hast	
  du	
  etwas	
  vom	
  Ge-­‐heimnis	
  Gottes	
  geahnt.	
  Es	
  gibt	
  Sternstunden	
  des	
  Lebens,	
  
die	
  wir	
  nie	
  vergessen.	
  Da	
  sind	
  Ta-­‐borstunden,	
  Erfahrungen	
  des	
  Glücks,	
  der	
  
Lebensfreude,	
  der	
  intensiven	
  Beziehung,	
  die	
  zu	
  uns	
  gehören.	
  Solche	
  Erinnerungen	
  sind	
  
Anker	
  der	
  Hoffnung;	
  sie	
  geben	
  Zuversicht	
  auch	
  in	
  dunklen	
  Stunden	
  und	
  lassen	
  nicht	
  
verzweifeln.	
  
Die	
  Seele	
  wird	
  genährt	
  durch	
  einen	
  Blick	
  auf	
  Blumen,	
  ein	
  Erleben	
  der	
  Natur,	
  ein	
  gutes	
  
Buch,	
  eine	
  berührende	
  Symphonie,	
  durch	
  die	
  innere	
  Schönheit	
  von	
  Menschen.	
  Die	
  Seele	
  
braucht	
  diese	
  Nahrung	
  des	
  Schönen.	
  Diese	
  Nahrung	
  darf	
  nicht	
  einseitig	
  sein,	
  diese	
  
Nahrung	
  braucht	
  Maß	
  und	
  Umsicht.	
  Hier	
  kann	
  sich	
  die	
  Sorge	
  um	
  die	
  Seele	
  
niederschlagen	
  in	
  einem	
  Willen	
  zum	
  Schönen,	
  in	
  der	
  Freude	
  am	
  Schönen.	
  Wer	
  mit	
  
Menschen	
  arbeitet,	
  muss	
  diese	
  Menschen	
  mögen,	
  lieben,	
  d.h.	
  Sorge	
  übernehmen.	
  Damit	
  
verbunden	
  ist	
  Verwundbarkeit.	
  Das	
  „Fenster	
  der	
  Verwundbarkeit“	
  war	
  zunächst	
  ein	
  
militärstrategischer	
  Aus-­‐druck.	
  „Eine	
  Lücke	
  im	
  Verteidigungssystem,	
  eine	
  mögliche	
  
Ein-­‐bruchstelle	
  des	
  Gegners	
  wird	
  so	
  genannt.	
  …	
  	
  Dass	
  das	
  Fenster	
  geschlossen	
  werden	
  
muss,	
  war	
  nicht	
  kontrovers,	
  es	
  wurde	
  nicht	
  einmal	
  problematisiert.	
  …	
  Dass	
  das	
  Fenster	
  
der	
  Verwundbarkeit	
  of-­‐fen	
  bleiben	
  muss	
  -­‐	
  wenn	
  wir	
  Menschen	
  bleiben	
  oder	
  es	
  werden	
  
wollen	
  -­‐,	
  scheint	
  unbekannt	
  zu	
  sein.	
  Als	
  wollten	
  wir	
  uns	
  mit	
  aller	
  Gewalt	
  vom	
  Licht	
  
abschotten.	
  Jedes	
  Fenster	
  macht	
  ja	
  verwundbar	
  und	
  weist	
  auf	
  Beziehung,	
  Verständigung,	
  
Mit-­‐teilung.	
  …	
  Das	
  Fenster	
  der	
  Verwundbarkeit	
  ist	
  ein	
  Fenster	
  zum	
  Himmel.	
  …	
  Gott	
  
macht	
  sich	
  in	
  Christus	
  verwundbar,	
  Gott	
  definiert	
  sich	
  in	
  Chri-­‐stus	
  als	
  gewaltfrei.	
  …	
  Und	
  
wenn	
  wir	
  das	
  Gleichnis	
  vom	
  Weltgericht,	
  in	
  dem	
  jedes	
  hungernde	
  Kind	
  Christus	
  ist	
  (Mt	
  



25)	
  richtig	
  verstehen,	
  so	
  können	
  wir	
  sagen:	
  Christus	
  ist	
  die	
  Wunde	
  Gottes	
  in	
  der	
  
Welt.“[2]	
  
	
  	
  
Einsamkeit	
  und	
  Freundschaft	
  
	
  	
  
Die	
  Seele	
  braucht	
  Ruhe.	
  Die	
  Seele	
  muss	
  zur	
  Ruhe	
  kommen	
  können,	
  braucht	
  Zeiten	
  der	
  
Stille,	
  braucht	
  Freiräume,	
  in	
  denen	
  wir	
  uns	
  nicht	
  gehetzt	
  und	
  gedrängt	
  fühlen,	
  unter	
  
Druck	
  und	
  Zwang.	
  -­‐	
  Eine	
  positive	
  Kultur	
  der	
  Einsamkeit	
  ist	
  Voraussetzung	
  für	
  jede	
  
schöpferische,	
  geistige	
  und	
  geistliche	
  Tätigkeit.	
  „Es	
  gibt	
  keine	
  freie	
  Gesellschaft	
  ohne	
  
Stille,	
  ohne	
  einen	
  inneren	
  und	
  äußeren	
  Bereich	
  der	
  Einsamkeit,	
  in	
  dem	
  sich	
  Freiheit	
  
entfalten	
  kann.“[3]	
  
Die	
  Seele	
  braucht	
  Freundschaft.	
  Freundschaft	
  mit	
  Menschen,	
  Freundschaft	
  mit	
  Gott,	
  
Erfahrungen	
  von	
  Güte.	
  Freundschaft	
  hat	
  damit	
  zu	
  tun,	
  dass	
  man	
  sich	
  um	
  eine	
  
gemeinsame	
  Mitte	
  findet.	
  Freundschaft	
  will	
  gepflegt	
  werden,	
  wie	
  eine	
  Kunst	
  kultiviert,	
  
mit	
  Liebe	
  zum	
  Detail	
  und	
  Freude	
  am	
  Gegenüber.	
  Wahre	
  Freundschaft	
  kennt	
  die	
  
Bereitschaft	
  zum	
  Schmerz.	
  „Ich	
  kann	
  dich	
  gut	
  leiden.“	
  
Das	
  „Gespräch	
  mit	
  einem	
  Freund“	
  ist	
  bei	
  Teresa	
  von	
  Avila	
  verbunden	
  mit	
  einer	
  großen	
  
Menschenkenntnis,	
  mit	
  Einfühlungsvermögen	
  und	
  ei-­‐ner	
  Fähigkeit	
  zur	
  Freundschaft	
  mit	
  
anderen	
  Menschen.	
  Die	
  Frau,	
  die	
  nach	
  außen	
  hin	
  höchst	
  aktiv,	
  initiativ	
  und	
  vital	
  ist,	
  lebt	
  
aus	
  einer	
  inneren	
  Sammlung,	
  aus	
  der	
  Strenge	
  der	
  Kontemplation.	
  Sie	
  ist	
  Martha	
  und	
  
Maria	
  in	
  einem.	
  
Manfred	
  Scheuer,	
  Bischof	
  von	
  Innsbruck	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
[1]Bernhard	
  von	
  Clairvaux,	
  Über	
  die	
  Besinnung	
  an	
  Papst	
  Eugen,	
  in:	
  SW	
  I	
  (lat./dt.,	
  hg.	
  von	
  
G.B.	
  Winkler),	
  Innsbruck	
  1990,	
  639-­‐643.	
  
[2]	
  Dorothee	
  Sölle,	
  Das	
  Fenster	
  der	
  Verwundbarkeit.	
  Theologisch	
  –	
  politische	
  Texte,	
  
Stuttgart	
  1987,	
  7-­‐9.	
  
[3]	
  Herbert	
  Marcuse,	
  Über	
  Revolte,	
  Anarchismus	
  und	
  Einsamkeit,	
  Frankfurt	
  a.	
  M.	
  1969,	
  
43.	
  


