Jahrestagung Kath. Frauenbewegung Innsbruck, 9. Juli 2012
Achte auf die Signale deines Leibes!

Gegenwartige Arbeitswelt und Freizeitkultur schlagt zwischen den Extremen von
Leibverachtung bzw. Leibausbeutung einerseits und Leibvergotzung andererseits hin
und her. Kérperliche Fitness und Schonheit stehen hoch in Kurs. Gar nicht selten wird
der Leib eher wie eine Maschine oder wie ein Esel behandelt. Es gibt eine Geschichte im
Alten Testament, die sich auf den Umgang mit dem Leib hin ausle-gen lasst: Der Ritt
Bileams auf seinem Esel. Bileam, der Prophet, reitet auf seinem Esel aus, um Israel zu
verfluchen. Da tritt ihm unterwegs ein Engel des Herrn entgegen, doch er sieht ihn nicht
- wohl aber der Esel. Bileam schlagt darauf den Esel, der dem Engel ausweicht, dreimal
mit aller Kraft, bis dieser an-fangt, sich zu beschweren. (Num 22, 30-31)

Es gibt Menschen, die genau spiiren: Jedes mal, wenn ich auf meinen Leib und seine
Sprache nicht geachtet habe, ist etwas schief gegangen! Eigentlich habe ich gespiirt, dass
ich jetzt zu viel Alkohol trinke, - und dann kam der Unfall. Eigentlich habe ich gespiirt,
wie mude ich bin, und dann bin ich doch noch zwei Stunden am Fernseher sitzen
geblieben - und der ganze niachste Tag war eine Plage fiir mich und fiir andere... Unsere
Alltagssprache zeigt, dass der Leib auch auf seelisch-geistige Vorgdnge reagiert: Jemand
hat eine Wut im Bauch; ein Klof$ steckt im Hals; es schlagt einem ein Streit auf den
Magen; es lastet Verantwortung auf den Schultern eines Menschen; er tragt schwer an
etwas, ist gebeugt; es sitzt die Angst im Nacken; es zittern vor Angst die Knie usw. Was
krankt, macht krank. Sicher ist, dass der menschliche Leib etwas auszuleiden hat, was
ihm der Wille des Menschen zufiligt. Damit ist aber der Leib eine Art Warnsystem. Er
kann einen darauf aufmerksam machen, dass einiges im eigenen Leben nicht stimmt;
dass der Geist schon einige rote Ampeln iiberfahren hat.

»Tu deinem Leib Gutes, damit deine Seele Lust gewinnt, in ihm zu wohnen.” (Teresa von
Avila) - Das betrifft die Beachtung natiirlicher Dinge wie die rechte Zeiteinteilung fiir
Schlaf, Bewegung, Arbeit, Erholung und Freund-schaft. Raubbau mit der Natur oder der
Gesundheit, eine Vergotzung des Leistungsprinzips und der Askese darf es nicht geben.
Mangel an Schlaf oder Bewegung kénnen wie Gefrafdigkeit auch zu einer geistlichen
Abstumpfung fithren. Ohne Erholung, ohne Wechsel zwischen Anspannung und
Entspannung wird das Gebet schwer sein. Fasten hat auch fiir das Gebet eine
therapeutische Wirkung.

Entscheidend ist schliefdlich auch die Ordnung des Lebens, verbunden mit einer rechten
Set-zung der Prioritaten. Einer meiner Meditationslehrer Franz Jalics gibt flir das
kontemplative Gebet im Alltag folgende Hinweise: Die erste Prioritat gilt dem Schlaf. Ein
unausgeschlafener Mensch kann weder in der Medita-tion noch bei der Arbeit wach und
aufmerksam sein. Als zweite Prioritit kommt die korperliche Bewegung. Dies gilt
besonders fiir Menschen, die von Berufs wegen meist stehen oder sitzen. Die dritte
Prioritdt ist die Meditation, Kontemplation. Als vierte Prioritat nennt Jalics die Zeit fiir
Gemeinschaft und Freundschaft. An fiinfter Stelle steht schliefdlich die Arbeit, die noch
immer gentigend Zeit einnimmt.

Gonne dich die selbst

Bernhard von Clairvaux (1090-1153) schreibt an Papst Eugen III,, seinen fritheren
Schiiler: "Wenn du dein ganzes Leben und Wissen fiir die Tatigkeit aufwendest, fiir die
Besinnung aber nichts, soll ich dich da etwa loben? ... Ganz gewif? ist es auch fiir das
Handeln selbst ungiinstig, wenn ihm nicht die Besinnung vorangeht. ... Wie kann deine



Menschenliebe vollkommen sein, wenn du ausgeschlossen bist? Auch du bist ein Mensch.
Die Menschenliebe kann somit nur dann umfassend und vollstdndig sein, wenn das Herz,
das alle umschliefit, auch dich aufnimmt. Denn was niitzt es dir sonst, wenn du alle
gewinnst, nur dich selbst aber verlierst? Wenn dich deshalb alle in Beschlag nehmen, so
sei auch du selber einer von ihnen. Wieso sollst nur du um das Geschenk deiner selbst
betrogen werden? ... Wem bist du nicht fremd, wenn du es dir selber bist? Schlief3lich:
Wer gegen sich selbst bose ist, gegen wen ist der gut? Achte also darauf, daf3 du dir - ich
will nicht sagen, immer, nicht einmal haufig, doch dann und wann- Zeit fiir dich selber
nimmst! Zieh auch du selbst Nutzen aus dir, zusammen mit den vielen anderen, oder
zumindest nach ihnen!"[1]

Bernhard von Clairvaux Kritisiert eine neurotische und letztlich unglaubige
Selbstlosigkeit. Er weifd um die Bedeutung der Aufmerksamkeit fiir die eigene Seele und
fordert ein gutes Selbstbewuf3tsein aus Vernunft und Glauben heraus. Die
Selbstannahme, das sich selber Gut-sein-Wollen resultiert aus der vorgidngigen
Erfahrung des Geliebt- und Gewolltseins. Ihren Test besteht das gesunde
Selbstbewuf3tsein in einer schopferischen, nicht destruktiven Selbstlosigkeit.

Bernhard von Clairvaux weifs um die Bedeutung der Aufmerksamkeit fiir die eigene
Seele und fordert ein gutes Selbstbewusstsein. Die Selbstannahme, das sich selber Gut-
sein-Wollen resultiert aus der vorgangigen Erfahrung des Geliebt- und Gewolltseins.
Ihren Test besteht das gesunde Selbstbewusstsein in einer schopferischen, nicht
destruktiven Selbstlosigkeit.

Fenster der Verwundbarkeit

Die Seele braucht Schénheit: Einmal hast du eine Blume wahrgenommen und dartiiber
gestaunt, dass es so etwas Schones einfach gibt. Einmal hast du eine Beriihrung gespiirt,
eine Umarmung erfahren, und du hast gewusst: da ist einer, der mich mag. Einmal hast
du dich gewundert als du bemerktest, dass du vor dich hin pfeifst. Einmal warst du so
gliicklich, dass es fast wehtat. Einmal hast du lange in die Flamme einer Kerze geschaut.
Einmal hast du etwas vom Ge-heimnis Gottes geahnt. Es gibt Sternstunden des Lebens,
die wir nie vergessen. Da sind Ta-borstunden, Erfahrungen des Gliicks, der
Lebensfreude, der intensiven Beziehung, die zu uns gehoren. Solche Erinnerungen sind
Anker der Hoffnung; sie geben Zuversicht auch in dunklen Stunden und lassen nicht
verzweifeln.

Die Seele wird genahrt durch einen Blick auf Blumen, ein Erleben der Natur, ein gutes
Buch, eine beriihrende Symphonie, durch die innere Schénheit von Menschen. Die Seele
braucht diese Nahrung des Schénen. Diese Nahrung darf nicht einseitig sein, diese
Nahrung braucht Maf3 und Umsicht. Hier kann sich die Sorge um die Seele
niederschlagen in einem Willen zum Schénen, in der Freude am Schonen. Wer mit
Menschen arbeitet, muss diese Menschen mogen, lieben, d.h. Sorge tibernehmen. Damit
verbunden ist Verwundbarkeit. Das , Fenster der Verwundbarkeit” war zunachst ein
militarstrategischer Aus-druck. ,Eine Liicke im Verteidigungssystem, eine mogliche
Ein-bruchstelle des Gegners wird so genannt. ... Dass das Fenster geschlossen werden
muss, war nicht kontrovers, es wurde nicht einmal problematisiert. ... Dass das Fenster
der Verwundbarkeit of-fen bleiben muss - wenn wir Menschen bleiben oder es werden
wollen -, scheint unbekannt zu sein. Als wollten wir uns mit aller Gewalt vom Licht
abschotten. Jedes Fenster macht ja verwundbar und weist auf Beziehung, Verstiandigung,
Mit-teilung. ... Das Fenster der Verwundbarkeit ist ein Fenster zum Himmel. ... Gott
macht sich in Christus verwundbar, Gott definiert sich in Chri-stus als gewaltfrei. ... Und
wenn wir das Gleichnis vom Weltgericht, in dem jedes hungernde Kind Christus ist (Mt



25) richtig verstehen, so kdnnen wir sagen: Christus ist die Wunde Gottes in der
Welt.“[2]

Einsamkeit und Freundschaft

Die Seele braucht Ruhe. Die Seele muss zur Ruhe kommen konnen, braucht Zeiten der
Stille, braucht Freirdume, in denen wir uns nicht gehetzt und gedrangt fiihlen, unter
Druck und Zwang. - Eine positive Kultur der Einsamkeit ist Voraussetzung fiir jede
schopferische, geistige und geistliche Tatigkeit. ,Es gibt keine freie Gesellschaft ohne
Stille, ohne einen inneren und dufderen Bereich der Einsamkeit, in dem sich Freiheit
entfalten kann.“[3]

Die Seele braucht Freundschaft. Freundschaft mit Menschen, Freundschaft mit Gott,
Erfahrungen von Giite. Freundschaft hat damit zu tun, dass man sich um eine
gemeinsame Mitte findet. Freundschaft will gepflegt werden, wie eine Kunst kultiviert,
mit Liebe zum Detail und Freude am Gegeniiber. Wahre Freundschaft kennt die
Bereitschaft zum Schmerz. ,Ich kann dich gut leiden.”

Das ,Gesprach mit einem Freund“ ist bei Teresa von Avila verbunden mit einer grofden
Menschenkenntnis, mit Einflihlungsvermdégen und ei-ner Fahigkeit zur Freundschaft mit
anderen Menschen. Die Frau, die nach aufien hin hochst aktiv, initiativ und vital ist, lebt
aus einer inneren Sammlung, aus der Strenge der Kontemplation. Sie ist Martha und
Maria in einem.

Manfred Scheuer, Bischof von Innsbruck

[1]Bernhard von Clairvaux, Uber die Besinnung an Papst Eugen, in: SW I (lat./dt., hg. von
G.B. Winkler), Innsbruck 1990, 639-643.

[2] Dorothee Sélle, Das Fenster der Verwundbarkeit. Theologisch - politische Texte,
Stuttgart 1987, 7-9.

[3] Herbert Marcuse, Uber Revolte, Anarchismus und Einsamkeit, Frankfurt a. M. 1969,
43.



