Meinrad Limbeck

el

BIBELWERK LINZ

Ein neuer Blick auf Jesus (I)

,,Ein neuer Blick auf Jesus!*“. Ich vermute, dass Sie, als Sie diesen Titel lasen, denselben Gedanken
hatten, der auch mich wihrend der Vorbereitung dieses Tages immer wieder beschiftigte: Ist es
nicht verwegen, ja zeugt es nicht doch von einer starken Selbstiiberschitzung, wenn man glaubt,
einen neuen Blick auf Jesus anbieten zu konnen? Denn was sollte sich im Blick auf den irdischen,
den historischen Jesus noch an wirklich Neuem erheben lassen?

Ich bin Ihnen dankbar, dass Sie dennoch gekommen sind und mir so die Moglichkeit bieten, mit
Thnen — und das ist nun keineswegs ironisch gemeint — mit Thnen als Sachverstindigen jenes Bild
zu betrachten und jene iiberraschenden Aspekte und Zusammenhédnge auf ihre Einsichtigkeit zu
priifen, die zumindest nach meinem Empfinden einen neuen Blick auf Jesus erdffnen — einen neuen
Blick, der von mir eigentlich nie gesucht wurde, der sich vielmehr immer mehr, immer deutlicher
von selbst ergab.

Dazu mochte ich Sie wie bei einer Wanderungen auf bestimmte Aussichtspunkte mitnehmen, die
einen besseren Uberblick iiber die Wege und Querverbindungen in einer bestimmten Landschaft
erlauben und die es zugleich einsichtig machen, weshalb gerade diese Wege begangen und andere
nicht weiter verfolgt wurden.

A

Der Ausgangspunkt unserer Betrachtung scheint den Halt nicht zu lohnen, doch das tduscht! Denn
wir werden hierhin noch des 6fteren zuriick kommen — zur Taufe Jesu durch Johannes den Taufer.
Wenn es ndmlich etwas gibt, das uns einen unverstellten Blick auf die ,,noch unbearbeitete* Gestalt
Jesu erlaubt, dann ist es die Tatsache, dass Jesus sich von Johannes taufen lie (nicht zufillig
bereitete dieses Faktum bereits der frithen Kirche Probleme, vgl. Mt 3,13-15!).

Dieser Tatsache konnen wir mehreres entnehmen:

1. Jesus hitte sich gewiss nicht von Nazaret aus auf den Weg an den Jordan gemacht, wenn er sich
nicht von der Predigt des Taufers angesprochen erlebt hitte. (Das gilt auch, selbst wenn Jesus
zunichst nur deshalb von Galilda in den Jordangraben herabmarschiert wire, weil er sich genauer
informieren und den T#ufer personlich horen und erleben wollte!)

Nun verkiindigte Johannes aber einen Gott, der in Bélde alle in einem Feuergericht vernichten
wiirde, die sich nicht eigens von Johannes hatten taufen lassen. Wenn Jesus sich davon
angesprochen erlebte und wenn er genau das Gott zutraute, dann konnte sich sein Gottesbild nicht
wesentlich von dem des Téufers unterscheiden. Das bedeutet aber: Jesus musste in Gott zunéchst
einmal den gesehen haben, der in Kiirze mit Feuer dieser Welt und Menschheit ein Ende setzen
wird. Nicht anders als Johannes der Tdufer musste Jesus bereits zu Beginn der Uberzeugung
gewesen sein: ,,Die Zeit ist voll!* (M 1,15a) - wobei es letztendlich gleichgiiltig ist, ob Jesus zu
dieser Einschitzung seiner Zeit von selbst gekommen war und sich darin nun von Johannes bestérkt
sah oder ob er erst durch Johannes zu dieser Uberzeugung gekommen war. Dass das Ende dieser
Zeit unmittelbar vor der Tiir stand war fiir Jesus (nach allem, was wir erkennen konnen) keine Frage
mehr, sondern eine offenbarte Tatsache.

Bei diesem Ende wiirde nun aber alle dem keinerlei Bedeutung mehr zukommen, worauf Israel
bislang seine Hoffnung gesetzt hatte; denn so lautete ja des Tédufers Botschaft:

,Ihr Schlangenbrut, wer hat euch denn gelehrt, dass ihr dem kommenden Gericht entrinnen kénnt?
Bringt Friichte hervor, die eure Umkehr zeigen, und fangt nicht an zu sagen: Wir haben ja Abraham
zum Vater. Denn ich sage euch: Gott kann aus diesen Steinen Kinder Abrahams machen. Schon ist
die Axt an die Wurzel der Bdume gelegt; jeder Baum, der keine gute Frucht hervorbringt, wird
umgehauen und ins Feuer geworfen.* (Lk 3,7-9)

Und noch in einem zweiten Punkt lisst sich eine Ubereinstimmung zwischen Johannes dem Tiéufer
und Jesus von Anfang an feststellen:


renate.leidinger
Platziertes Bild


Hitten in den Augen Johannes des Taufers all die Siind- und Siihnopfer, die im Tempel zu
Jerusalem dargebracht wurden, noch irgendeine hilfreiche, positive Bedeutung gehabt, hitte er nicht
behaupten konnen, dass nur die gerettet wiirden, die bei ihm ihre Siinden bekannten und sich von
ihm taufen lieBen. Es war also zuerst Johannes der Taufer gewesen, der — auch fiir Jesus! — in aller
Offentlichkeit und in Gottes Namen dem Tempelkult jeglichen Wert und alle Gottgefilligkeit
absprach. Und indem Jesus sich von ihm daraufhin taufen lief3, iibernahm er dieses Urteil auch fiir
sich!

Doch noch ein Weiteres, ein Zweites zeigt sich in Jesu Gang zu Johannes.

2. Es miisste uns eigentlich schon immer aufgefallen sein und nachdenklich gemacht haben, dass
Jesus sich so ganz allein zur Taufe an den Jordan auf den Weg gemacht hatte. Denn wenn er sich
nicht nur vorsichtshalber von Johannes taufen lieB — man konnte ja nie wissen, vielleicht hatten
doch nicht die Priester im Tempel, sondern Johannes Recht! - , dann konnte Jesus in der
Einschitzung seiner Gegenwart und in seinem Urteil iiber den Wert der kultischen Siihne ja nicht
einfach von seiner Familie absehen. Was ihn bedrohte, bedrohte doch auch sie! Und dennoch war er
allein auf seinem Weg von Nazaret hinab an den Jordan. Das ldsst doch nur eine Erkldrung zu:
Entweder hatte Jesus iiber die sich in seinen Augen verfinsternde Gegenwart und iiber den einzig
moglichen Ausweg daraus nie mit seiner Familie gesprochen, oder er war beim Rest seiner Familie
nur auf Unverstindnis und Unglauben gestoBen. In beiden Fillen aber zeigt sich uns Jesus isoliert
in seiner Familie als Einzelginger — aber auch als jemand, der sich in seiner Uberzeugung selbst
von seinen Nichsten nicht irritieren ldsst. Und weil der Entschluss zu einem solch folgenschweren
Sonderweg kaum unbedacht ,,von jetzt auf nachher* gefillt wurde, haben wir guten Grund
anzunehmen, dass Jesus sich schon geraume Zeit vorher aus der Welt seiner Familie zu 16sen
begonnen hatte.

Dafiir spricht auch noch folgende Beobachtung:

Wir wissen, dass Jakobus, der Herrenbruder, d.h. der Bruder Jesu, sich gleich nach Ostern der
Jiingerschar Jesu beigesellte, da auch ihm der Auferweckte erschienen war (vgl. 1 Kor 15,7). Nur —
wenn wir darauf achten, wie die Urgemeinde in Jerusalem sich unter der Fiihrung eben des
Herrenbruders Jakobus entwickelte und welchen Einfluss sie auf das Leben der anderen
urchristlichen Gemeinden nahm — ich erinnere Sie nur an den so genannten antiochenischen
Zwischenfall (Gal 2,11-14) - , dann kommen wir an einer Feststellung nicht vorbei: Von dem
Augenblick an, in dem Jesu Familie auf Jesu Jiingerschar Einfluss gewann, begann ein anderer, ein
,bibeltreuer Geist das urchristliche Leben mitzubestimmen. Nicht zufillig war da in der
Jerusalemer Gemeinde fiir Petrus, den engsten Vertrauten des ,.echten* Jesus, mit der Zeit kein
Platz mehr.

Das bedeutet aber doch: Alles spricht dafiir, dass Jesu eigene Familie der ungeeignetste Ort war,
wenn Jesus seine religiose Uberzeugung, seinen Glauben leben wollte. In diesem Fall war der
Auszug aus der Familie eigentlich unumgénglich. Damit fillt dann aber auch auf die Tatsache, dass
Jesus sehr frith den Simon und den Andreas, den Jakobus und den Johannes als ,,Menschenfischer*
zu sich rief, ein neues Licht. Doch so weit sind wir ja noch nicht!

B

Jesus liel sich von Johannes taufen, aber er blieb nicht bei Johannes als einer seiner Jiinger, noch
kehrte er, getauft, einfach wieder in seinen normalen Berufsalltag nach Nazaret zuriick — was ja
ebenfalls moglich gewesen wire. Wenn wir den drei Synoptikern glauben, ging Jesus nach seiner
Taufe zunichst in die Wiiste, ehe er sich nach der Gefangensetzung des Johannes Téufers (durch
Herodes) mit einer neuen Botschaft in Galilda an die Menschen seines Volkes wandte (vgl. Mk
1,14). Wie Sie ja alle wissen, lautete sie nach dem Zeugnis des dltesten Evangeliums:

,Die Zeit ist voll und die Konigsherrschaft / das Reich Gottes ist da! Kehrt um und vertraut auf das
Evangelium!“ (Mk 1,15)

Glaubt man unserer Einheitsiibersetzung — die an diesem Punkt allerdings nur die Meinung vieler
Exegeten aufnimmt - , dann haben wir es in diesen vier kurzen Sitzen mit einer Formulierung des
Evangelisten Markus zu tun:



,»In diesem programmatischen Satz fasst Markus den Inhalt der Botschaft Jesu zusammen®,

lautet die Fuinote zu Mk 1,15. Dagegen spricht freilich Mehreres:

1. Weder der Gedanke der erfiillten Zeit noch die Gegenwart des Reiches Gottes spielen innerhalb
des Markusevangeliums eine wesentliche Rolle. Weshalb sollte beides fiir Markus dann so wichtig
gewesen sein, dass er eben damit Jesu Botschaft hitte eroffnen sollen?

2. Wire der Ruf zur Umkehr fiir Markus ein wesentlicher Bestandteil von Jesu Botschaft gewesen,
weshalb fehlt dann gerade dieses Thema in den spéteren Jesusworten, die Markus in sein
Evangelium aufnahm?

3. Der Gedanke, der Botschaft Jesu als euaggelion vertrauen zu sollen — und pisteuete en to
euaggelio heifit nun einmal ,,vertraut auf das Evangelium* und nicht ,,glaubt an das Evangelium* - ,
dieser Gedanke ist dem Markusevangelium fremd, weshalb es auch fiir diese Formulierung keinen
ersichtlichen Anhalt im Denken des Evangelisten gibt.

Wenn es nun aber nicht Markus war, dem wir die Formulierung der friihen Botschaft Jesu
verdanken, auf wen konnte sie dann zuriickgehen?

Licheln Sie bitte nicht, wenn ich jetzt fiir Petrus als Mittelsmann pléddiere! Von ihm hatte Markus
diese Erinnerung an Jesu erste Botschaft immer und immer wieder gehort — so wie er von ihm auch
immer wieder gehort hatte, wie es damals iiberhaupt angefangen hatte (wir werden darauf
zuriickkommen!). Doch wie war Jesus zu dieser seiner Botschaft ggkommen?

C

Wenn wir innerhalb der Jesus-Uberlieferung nach einer halbwegs einleuchtenden Erklirung dafiir
suchen, weshalb Jesus sich trotz seiner urspriinglichen Zustimmung zur Gerichtspredigt Johannes
des Tdufers plotzlich mit einer ganz andersartigen, ungemein positiven frohen Botschaft an seine
Mitmenschen wenden konnte; wenn wir verstehen wollen, wie Jesus wohl zu seinem:

,»Das Reich Gottes ist da! Kehrt um und vertraut dem Evangelium!*

gekommen sein konnte, dann bietet sich uns am ehesten jenes Wort an, in dem Jesus — ein einziges
Mal! — von einer Vision spricht, die ihm geschenkt worden war:

,.Ich sah den Satan wie einen Blitz aus dem Himmel fallen.* (Lk 10,18)

Es gibt keinen verniinftigen Grund, Jesus diese Vision abzusprechen und in diesem Wort ein
Produkt der nachosterlichen Jesusgemeinde zu vermuten. Deshalb ist selbst die kritischste Exegese
bereit, dieses Jesuswort als authentisch zu akzeptieren: ,,Ich sah den Satan wie einen Blitz aus dem
Himmel fallen.*

Diese Vision musste fiir Jesus sehr wichtig gewesen sein, sonst hitte er sie kaum erwéhnt. Der
geschilderte Fall des Satans wire aber gewiss nicht erwdhnenswert gewesen, hitte der aus dem
Himmel gefallene Satan dorthin zuriickkehren konnen. Der Himmel musste (nach Jesu Verstidndnis)
dem Satan danach fiir immer verschlossen sein.

Nun galt der Satan aber im Judentum zur Zeit Jesu keineswegs als ein ,,gefallender Engel*, sondern
als Ankldger, der nach Gottes Willen seinen Platz im Himmel vor Gott hatte, um die schweren
Vergehen der Menschen vor Gott zur Sprache zu bringen (Ijob 2,1; Sach 3,1-3). Damit diirfte aber
klar sein, was diese Vision fiir Jesus bedeutete bzw. welche Erkenntnis sich bei Jesus in dieser
Vision meldete:

Derjenige, der bislang die Menschen nach Gottes Willen anklagte, hat keinen Platz mehr vor Gott
und damit auch keinen Einfluss mehr auf Gott. Oder anders ausgedriickt: Es spricht alles dafiir, dass
es Jesus in diesem Augenblick blitzartig aufgegangen war: Gott ist nicht mehr ldnger willens, sich
von den Vergehen der Menschen beeinflussen zu lassen und den Menschen als Richter
gegeniiberzutreten. Das mochte bis zum Auftreten des Tdufers noch so gewesen sein. Diese Vision
war keine Kritik an Johannes dem Taufer. Nur — jetzt war es anders. In diesem Augenblick hatte
sich Jesu Gottesbild grundlegend geéndert.

Deshalb war es wohl auch mehr als nur ein kluges Taktieren, wenn es von Jesus im
Markusevangelium heif3t:

»Nachdem Johannes iiberliefert worden war, ging Jesus nach Galilda indem

er das Evangelium Gottes verkiindete...” (Mk 1,14)



Markus gebraucht hier das gleiche Wort in der gleichen Passivkonstruktion, die uns aus dem
Beginn des Berichts von Jesu letztem Mahl bekannt ist:

,»In der Nacht, in der der Herr Jesus iiberliefert wurde, nahm er Brot...* (vgl. 1 Kor 11,23).

So wie hier mit Hilfe des so genannten passivum divinum gesagt wurde:

oIn der Nacht, in der Gott den Herrn Jesus iiberlieferte...”“, so meinte es auch das
Markusevangelium:

,,Nachdem Gott den Johannes iiberliefert hatte,...*

Gott war es gewesen, der der Verkiindigung des Johannes ein Ende bereitet hatte. Nun war anderes
zu verkiinden: die frohe Botschaft, das Evangelium von Gott (genitivus obiectivus!). Das heifit: Wir
haben guten Grund anzunehmen, dass fiir Jesus die Gefangennahme Johannes des Téufers zugleich
die Aufforderung war, mit seiner Botschaft an die Offentlichkeit zu treten:

,Ja, die Zeit ist voll (daran dnderte sich fiir Jesus nichts! In dieser Einschédtzung der Zeit kniipfte
Jesus nahtlos an Johannes an.). Aber unsere, Israels Situation hat sich grundlegend gedndert!*
Natiirlich wiirden wir gerne wissen, wann Jesus diese Vision, diese Einsicht geschenkt worden war.
Wir konnen es nicht genau sagen, nur eines scheint sicher zu sein:

Diese Erkenntnis wurde Jesus nicht im Zusammenhang mit seiner Taufe geschenkt, sondern nach
ihr, als er den Tdufer sozusagen hinter sich gelassen hatte. Im &ltesten Evangelium, bei Markus,
heilt es ndmlich anders als im Lukas- und Johannesevangelium, wo — wie auch in der spiteren
christlichen Kunst — die Herabkunft des Geistes und die Himmelsstimme mit Jesu Taufe verbunden
werden:

,uUnd sofort als er aus dem Wasser hinaufstieg, sah er die Himmel sich 6ffnen und den Geist wie
eine Taube auf sich herabkommen. Und eine Stimme erging aus den Himmeln: 'Du bist mein
geliebter Sohn, an dir habe sich Gefallen gefunden'.” (Mk 1,10f)

Nach Markus war es ein Ereignis nach Jesu Taufe, das Jesu Leben grundlegend veréndert hatte.
Und wenn Sie wollen, kdonnen Sie das Ganze ja auch in dieser Richtung weiterdenken:

Nach seiner Taufe erlebte Jesus sich in einer besonderen Nihe zu Gott — und Gott in einer
besonderen Nihe zu sich. Dieses ,,Gefiihl*, dieses ,,Du bist mein geliebter Sohn* war es, das Jesus
weder erlaubte, bei Johannes zu bleiben, noch in seinen Berufsalltag zuriickzukehren. Deshalb der
anschlieende Weg in die Wiiste, angefochten und doch zugleich auch geborgen:

,und sofort treibt der Geist ihn in die Wiiste. Und er war 40 Tage lang in der Wiiste, vom Satan
versucht. Er war mit den Tieren und die Engel dienten ihm.* (Mk 1,12f)

In dieser Verfassung konnte Gott ganz neu ,,aufgehen. Wenn wir uns an das Markusevangelium als
dem éltesten Bericht von Jesu Leben halten, zwingt uns nichts anzunehmen, Jesus habe sich bereits
mit einem speziellen Wissen iiber sich, iiber Gott und iiber seine spitere besondere Rolle im Leben
seines Volkes auf den Weg zu Johannes dem Tidufer gemacht. Diese Tatsache scheint mir deshalb
von solch groer Bedeutung zu sein, weil sie Jesu weiteren Weg nachvollziehbar macht. Er war
nicht einfach ,,von oben* her vorgegeben und nur von da aus einsichtig, sondern er ergab sich im
Vollzug, Schritt fiir Schritt.

D

Nun kann man gewiss daran zweifeln, ob sich aus jenem einen Wort Lk 10,18, aus diesem einen
Visionsbericht tatsdchlich eine derart tief greifende Wende und eine solch weitreichende
Verinderung in Jesu Personlichkeit und Leben ableiten lidsst. Aber wir sind keineswegs nur auf
dieses eine Wort Lk 10,18 angewiesen, vielmehr sto3en wir zusétzlich bereits in der Friihzeit von
Jesu offentlichem Wirken auf eine Besonderheit, die in diametralem Gegensatz zu Jesu Gang an
den Jordan steht und sich nur aus diesem neuen Gottesbild von Lk 10,18 erklidren lidsst. (Und da
bereits die frithe Christenheit diese Besonderheit wieder aufgegeben hatte, kann sie nicht von ihr in
Jesu Leben zuriickprojiziert worden sein!)

Anders als die Jiinger des Johannes und anders als die Pharisder fastete Jesus mit seinen Jiingern
nicht. Darauf angesprochen antwortete Jesus mit der Gegenfrage:



»Konnen denn 'die Sohne des Brautgemachs' [d.h. die Freunde des Briutigams, nicht die
Hochzeitsgiste allgemein, wie unsere Bibeliibersetzungen gewohnlich glauben lassen!] fasten,
wihrend der Brautigam bei ihnen ist?* (Mk 2,19)

Ein Doppeltes gilt es hier zu beachten: Wer ist der Briutigam und was ist die Funktion der ,,Sthne
des Brautgemachs*?

Wir sind es zwar gewohnt, in dem Bréutigam Jesus und in den ,,S6hnen des Brautgemachs Jesu
Jiinger zu sehen. Doch so konnte Jesus sein Wort (und sein Verhalten!) niemals gemeint haben. Das
hitte niemand verstanden, da es fiir Israel nur einen Briutigam gab: Jahwe selbst (Hos 2,18-25; Jes
62,5). Das bedeutet aber doch: Jesus musste ganz offensichtlich der Uberzeugung gewesen sein,
dass Gott, Israels Gott, im wahrsten Sinn des Wortes auf dem Wege war, sich mit seinem Volk zu
vermihlen (vgl. Mt 25, 1ff: auch in diesem Gleichnis war urspriinglich nicht Jesus der Briautigam!).
Und auf diesem Weg wollte er, Jesus, zusammen mit seinen Freunden Gott, den Bridutigam,
begleiten — so wie es sonst auch durch die ,,Shne des Brautgemachs®, die Freunde des Brautigams,
geschah. Deshalb galt es fiir sie nicht zu fasten, sondern zu festen (vgl. Mt 11,29; Lk 7,34).

Dass Jesus sich iiber diesen Umschwung in seinem und seiner Freunde Lebensstil durchaus bewusst
war und dass er dazu sehr iiberlegt stand, zeigt sein im unmittelbaren Anschluss daran iiberliefertes
Wort: ,,Keiner niht einen Flicken ungewalkten Stoffes auf ein altes Gewand; wenn aber doch, reif3t
das Fiillstiick von ihm, das neue vom alten, und schlimmer wird (der) Riss. Und Kkeiner schiittet
jungen Wein in alte Hiute; wenn aber doch, zerreilen wird der Wein die Hiute, und der Wein wird
vernichtet und die Hiute; sondern jungen Wein in neue Hiute.” (Mk 2,21f — Ubersetzung nach:
Miinchener Neues Testament)

Wenn wir nicht annehmen wollen, Markus habe die Vorfille im Leben Jesu und seiner ersten
Jiinger vollkommen willkiirlich aneinander gereiht, dann ist es wohl doch kein Zufall, dass er im
Anschluss an das eben gehorte Jesuswort zwei weitere Geschehnisse berichtet, bei denen Jesus bzw.
seine Jiinger mit ihrem ,,neuartigen Verhalten 6ffentlichen Anstofl erregten: als Jesus Jiinger am
Sabbat bei ihrem Gang durch die Felder Ahren rauften, und als Jesus am Sabbat in der Synagoge
die verdorrte Hand eines Mannes heilte. (Nichts spricht dafiir, dass diese beiden Vorfille erfunden
und in das Leben Jesu zuriickprojiziert wurden.)

Versucht man, den roten Faden zu finden, der diese drei nach einander berichteten Auffilligkeiten
im Leben Jesu und seiner Jiinger verbindet, dann scheint er mir in der Grundiiberzeugung zu
bestehen, dass Gott es mit allen Menschen gut meint und dass deshalb alles von Gott her geschehen
soll, was den Menschen gut tut.

Es ist verstindlich, dass einerseits diejenigen, die sich in Galilda fiir den Erhalt der bestehenden
Ordnung verantwortlich fiihlten — die Pharisder und Herodianer - , mit Feindschaft reagierten, wenn
Jesus plotzlich durch sein Tun und Reden den Eindruck erweckte, als ob alles erlaubt sei, was sich
mit Gottes gutem Willen, mit Gottes Wohlwollen fiir die Menschen rechtfertigen lieB3.

Es ist aber auch verstindlich, dass Jesus dadurch von den Menschen seines Volkes vor allem als
»der gute Mensch* gesehen wurde, bei dem Heilung zu finden war. Und auch der Fortgang spricht
dafiir, dass Jesus — um Gottes willen! — zunichst nichts anderes sein wollte.

Ein neuer Blick auf Jesus (II)

Was wollte Jesus eigentlich, als er sich mit seiner Botschaft in aller Offentlichkeit an seine
Mitmenschen wandte und als er begann, einzelne Menschen in besonderer Weise zu sich zu rufen?
Es ist verstindlich, dass wir bei der Antwort auf diese Frage mehr oder weniger stark auf das
zuriickgreifen, was wir aus dem ganzen Neuen Testament iiber Jesus zu wissen glauben: Jesus als
der, der das wahre, das neue Israel im Auge hatte; Jesus als der, der uns von unseren Siinden erlosen
sollte; Jesus als der, der den Anbruch der Gottesherrschaft in dieser Welt verkiindigen wollte; Jesus
als der Messias und Gottessohn usw. usw.

Und je nach dem, worin wir den Sinn von Jesu 6ffentlichem Wirken sehen, deuten wir dann auch
das Ubrige: die Berufung der Jiinger und der Zwolf; Jesu Verkiindigung — vor allem seine Reich-
Gottes-Gleichnisse und die Bergpredigt; Jesu auffilliges religioses Verhalten; Jesu Zug hinauf nach
Jerusalem, sein letztes Mahl, seinen Tod — und auch hierbei gehen wir in der Regel mehr oder



weniger stillschweigend davon aus, dass Jesus im Blick auf sein Ziel klar wusste, was er wann und
wo zu tun hatte.
Doch eben das scheint mir immer fraglicher zu werden — und zwar aus folgenden Griinden:

A

Lassen Sie uns noch einmal zum Anfang zuriickkehren: Jesus zeigte sich uns auf dem Weg zu
Johannes dem Taufer als Einzelgdnger, der mit seinem Gottes- und Weltbild in seiner Familie
zweifelsohne allein stand. Und diese innerfamilidre Fremdheit verlor sich fiir Jesus wohl kaum
schon dadurch, dass er nach jener Vision vom Satanssturz — welch ein Anspruch! — plétzlich alles
ganz anders sah. Die, die ihn bis dahin nicht ernst genommen hatten; dort, wo er bislang religios
isoliert gelebt hatte — wie sollte man dort auf einmal fiir seine erneute Besonderheit offen sein?
Andererseits: Wir konnen ja nicht annehmen, dass das Evangelium, das Jesus nun verkiindete,
ausgerechnet ihn selbst kalt gelassen hitte! Das Vertrauen, zu dem er aufrief — wie sollte es ihn
nicht auch selbst erfiillt und bewegt haben? Wir unterstellen Jesus wohl kaum etwas Abseitiges,
wenn wir davon ausgehen, dass das Neue, das er verkiindete, von ihm auch gelebt werden wollte!
Doch mit wem?

Mit anderen; mit Freunden, mit Gleichgesinnten; mit Menschen, die ebenfalls glauben konnten,
dass Gott jetzt schon im Land unterwegs war zur Hochzeit mit Israel, seiner Braut! Hier liegt wohl
der wahre Grund, aus dem Jesus sich an Simon und Andreas, an Jakobus und Johannes gewandt
hatte. Da ging es keineswegs schon darum, dass zukiinftige Schiiler ihrem Lehrer nachfolgten. Da
sollte einfach eine neue Gemeinschaft von Menschen entstehen, die das Gleiche glauben und mit
Begeisterung leben konnten!

Das heifit: Wir rauben dem Beginn, als Jesus jene vier jungen Ménner am See Gennesaret zu sich
rief, auch und nicht zuletzt, weil sie zusammen mit ihm auch noch andere Menschen ,,fangen*
sollten — wir rauben diesem Beginn sein Eigentliches, wenn wir (in langer, langer Tradition!) aus
ihm eine Berufungsgeschichte als Modell fiir alle spitere Jesusnachfolge machen oder wenn wir
darin gar den Beginn des neuen, des ,,wahren* Israel sehen.

In den Mk 1,16-20 geschilderten Ereignissen geht es zunéchst einmal nur darum, dass es fiir Jesus
ganz offensichtlich unméglich war, sein Evangelium allein und isoliert zu leben. Sein Evangelium
verlangte auch von ihm die Gemeinschaft mit ein paar Freunden, die ihm glaubten und vertrauten
und die bereit waren, mit ihm auf diese ,,neue Karte* zu setzen.

Die Rechtfertigung fiir dieses Verstindnis finden wir im 3. Kapitel des Markusevangelium. Dort
heiflt es zunéchst von Jesu Familie, dass sie sich — nachdem sie von dem gro3en Zustrom zu Jesus
gehort hatte — auf den Weg gemacht habe, um sich seiner zu bemichtigen: ,,denn sie sagten: Er ist
verriickt geworden!* (Mk 3,21).

Noch immer fehlt in Jesu Familie jegliches Verstindnis fiir sein Wirken.

Aber auch Jesus empfand sie letztlich als Fremde, in deren Gemeinschaft er sich eben nicht
aufgehoben wusste, ganz im Gegensatz zur Gemeinschaft derer, die sich zu ihm gesetzt hatten und
zu denen er offen von dem reden konnte, was ihn bewegte: ,,Da kamen seine Mutter und seine
Briider; sie blieben vor dem Haus stehen und lieen ihn herausrufen. Es saflen viele Leute um ihn
herum, und man sagte zu ihm: Deine Mutter und deine Briider stehen drauflen und fragen nach dir.
Er erwiderte: Wer ist meine Mutter und wer sind meine Briider?

Und er blickte auf die Menschen, die im Kreis um ihn herumsaf3en, und sagte: Das hier sind meine
Mutter und meine Briider. Wer den Willen Gottes tut, der ist fiir mich Bruder und Schwester und
Mutter.“ (Mk 3,31-35)

Wir sehen nur die halbe Wahrheit, wenn wir immer nur auf Jesus in seiner Bedeutung fiir die
anderen, fiir die Menschen seiner Zeit blicken. Denn er bedurfte auch ihrer! Sie waren fiir ihn nicht
weniger wichtig.

Welch hoch emotionales Verhiltnis Jesus mit seiner Jiingerschar verband, zeigt auch der Vorfall
mit dem sogenannten reichen Jiingling. Sie kennen diese Geschichte ja aus dem Markusevangelium:



,»Als sich Jesus wieder auf den Weg machte, lief ein Mann auf ihn zu, fiel vor ihm auf die Knie und
fragte ihn: Guter Meister, was muss ich tun, um das ewige Leben zu gewinnen? Jesus antwortete:
Warum nennst du mich gut?

Niemand ist gut auler Gott, dem Einen. Du kennst doch die Gebote: Du sollst nicht téten, du sollst
nicht die Ehe brechen, du sollst nicht stehlen, du

sollst nicht falsch aussagen, du sollst keinen Raub begehen; ehre deinen Vater und deine Mutter.
(Mk 10,17-19)

Wer all das tut, tut Gutes. Wer all das tut, gewinnt das ewige Leben. Damit war die Frage des
Mannes beantwortet; er hitte also gehen kdnnen.

Es ist ganz wichtig, dass wir uns dies klar machen: An diesem Punkt konnte unsere Geschichte
abbrechen. Der Mann hatte erfahren, was er wissen wollte. Dass die Geschichte dennoch weiterging
— das lag nicht an Jesus, so als ob ihm eingefallen wiire, ja noch etwas sehr Wichtiges vergessen zu
haben. Es lag an dem Mann, dass das Gesprich weiterging, denn ,,er erwiderte Jesus: Meister, alle
diese Gebote habe ich von Jugend an befolgt.*

Es ist als ob der Mann einwenden wollte: ,,Ja ist das alles? Ich habe das Gefiihl, dass mir noch
etwas fehlt. Die Gebote tun — das fiillt einen doch nicht aus! Das kann doch nicht schon alles sein!*
Da, in diesem Moment, verinderte sich Jesu Einstellung zu diesem Mann; denn genau und wortlich
ibersetzt, heifit es nun im Evangelium:

,Jesus aber, nachdem er ihn angesehen hatte, begann ihn zu lieben und er sagte ihm: Eines mangelt
dir. Auf, verkaufe, was du hast und gib's den Armen, und du wirst einen Schatz im Himmel haben;
dann komm und folge mir!*“ (Mk 10,21)

Jesu Aufforderung an diesen Mann, alles zu verkaufen und ihm zu folgen, entsprang einer
plotzlichen Gefiihlsregung, sie war der spontane Ausdruck einer aufbrechenden Zuneigung:
,hachdem er ihn angesehen hatte, begann er ihn zu lieben*!

Die Wiedergabe in der Einheitsiibersetzung ist sprachlich (vom Urtext her!) vollig unmdoglich: ,,und
weil er ihn liebte, sagte er...“. Besser die Luther-Ubersetzung: ,Jesus sah ihn an und gewann ihn
lieb...*. Noch besser die sogenannte Probeiibersetzung der Einheitsiibersetzung: ,,Da blickte ihn
Jesus an und fasste Zuneigung zu ihm...*.

So etwas wird nie mehr sonst und in keinem anderen Evangelium noch einmal von Jesus gesagt:

,»Er begann ihn zu lieben.*

Nur wenn wir dies mitempfinden, kénnen wir die Enttduschung ahnen, die Jesus iiberfallen haben
musste, als dieser Mann dann doch traurig und betriibt wegging;,.denn er hatte ein grofles
Vermogen!“ (Mk 10,22)

Und so, wie Jesu Einladung, doch mitzukommen, Ausdruck seiner Zuneigung war, so ist das
Folgende nun der Ausdruck seiner tiefen Enttduschung. Das, was nun kommt, ist kein abgeklérter
theologischer Lehrsatz, sondern da kommt eine starke, schmerzliche Enttduschung zu Wort:

»Da sah Jesus seine Jiinger an und sagte zu ihnen: Wie schwer ist es fiir Menschen, die viel
besitzen, in das Reich Gottes zu kommen... Ja, meine Kinder, wie schwer ist es, in das Reich Gottes
zu kommen. Eher geht ein Kamel durch ein Nadelohr, als dass ein Reicher in das Reich Gottes
kommt.*

Hier spricht jemand, der einen moglichen Freund verloren hatte! Hier spricht jemand, der durch und
durch Mensch war! Denn eigentlich hitte Jesus ja wissen miissen, dass man das alles so auch nicht
sagen konnte; denn schlieBlich waren in seiner Jiingerschar auch Frauen, die ihn und seine Jiinger
mit ihrem Vermogen, mit ihrem Reichtum unterstiitzten. Da hatten Reich durchaus in das Reich
Gottes gefunden. Aber das konnte Jesus in diesem Moment nicht trsten.

Das aber bedeutet doch: Jesus war ganz offensichtlich ein Mensch, dessen Denken und Reden
wesentlich auch von seinen Gefiihlen mitbeeinflusst wurde. Aus diesem Grund war nicht nur er fiir
die Schar seiner Jiinger, sondern auch seine Jiingerschar fiir ihn von so groBer Bedeutung. Auch sie
lieB ihn die Wahrheit seines Evangeliums, seiner Verkiindigung von der nahe gekommenen
Gottesherrschaft erleben; denn sie war fiir ihn das nahe gekommene, schon gegenwirtig gewordene
Gottesreich.



So gesehen zeigt sich m.E. aber wiederum etwas Neues — oder sagen wir etwas vorsichtiger: So
gesehen, zeigt sich etwas, tiber das wir zumeist zu schnell hinweggehen:

Fiir Jesus war sein Evangelium nicht etwas, das man — einmal begriffen — in Treue zu Gott und zu
sich selbst unabhidngig von allem Weiteren immer verkiindigen konnte. Das Evangelium will
zugleich gelebt und erfahren werden — und dazu bedurfte es bereits fiir Jesus eines Kreises von
Menschen, die man liebt und die einem durch ihr Vertrauen und ihr Entgegenkommen zu Briidern,
Schwestern und Miittern geworden sind.

Wer von diesen bereits bei Jesus erkennbaren Grundbedingungen absieht, entwirft bei seinen
Ausfiihrungen iiber das Evangelium ein lebensfremdes, nicht tragfihiges Konstrukt.

Lassen Sie mich das noch an einer weiteren Beobachtung festmachen.

B

Im Grunde wissen wir ja alle, dass es so nicht war! Und doch fillt es uns immer wieder schwer, uns
von jenem Bild zu 16sen, das Matthdus in den Kapiteln 5-7 seines Evangeliums so anschaulich
gezeichnet hat: Jesus lehrt auf dem Berg als zweiter Mose nicht nur seine Jiinger, sondern all ,.die
vielen Menschen* die wahre, vollkommene Gerechtigkeit.

Wir alle wissen, das gab es nicht! Und doch gehen wir immer wieder stillschweigend davon aus,
Jesus habe mit seiner Verkiindigung ein neues ,,ethisches Programm* (P. Hoffmann) vorgetragen,
fiir das er im Zeichen der Gottesherrschaft alle Menschen seines Volkes habe gewinnen wollen.

Bei ndherem Zusehen melden sich da freilich sehr rasch Bedenken. Man muss nur einmal
versuchen, Jesu Verkiindigung nach Adressaten und Inhalt ein wenig aufzulisten. Da ergibt sich
folgende grobe Einteilung:

a) Worte und Gleichnisse, die die Gottesherrschaft, die basileia tou theou, zum Thema haben, etwa
Mk 4,26-32; 9,1; Mt 13,44-46; 25,1-10; Lk 17,20f u.a.

b) Worte und Gleichnisse, mit denen Jesus sein Verhalten einsichtig zu machen oder zu verteidigen
sucht, etwa Mk 2,18 — 3,6; Mt 20,1-16; Lk 15 u.0.

c) Worte an diejenigen, die zu ihm kommen — etwa die ,,Selig-Preisungen‘ Lk 6,20f — und die ihm
nachfolgen wollen, etwa Mk 8,34-38; Lk 14,25-35; Mt 8,12-22 u.a.

d) Worte an diejenigen, die ihm nachgefolgt sind, etwa Teile der Bergpredigt; Mk 10,35-44 oder
Teile aus der ,,Aussendungsrede* Mk 6,6b-13 parr u.a.

e) Antworten auf Fragen, die an ihn herangetragen wurden: Mk 10,2-12.13-16; 12,13-37a; Lk
10,29-37 v.a.

Das bedeutet doch: Jesus kannte in seiner Verkiindigung von sich aus eigentlich nur eines: seine
Botschaft und deren Konsequenzen. Irgendwelche anderen Probleme, die es ja auch gegeben hatte —
z.B. die Gestaltung des damaligen politischen, gesellschaftlichen oder wirtschaftlichen Lebens
seines Volkes — diese Fragen beschiftigten Jesus (im Unterschied von Johannes, dem Téufer vgl.
Lk 3,10-14!) von sich aus ganz offensichtlich nicht! Schon dies spricht gegen die Annahme, Jesus
habe ein neues, fiir alle giiltiges ,,Ethisches Programm® verkiinden wollen. Wir sollten hier
vielleicht doch Mk 4,33f ernster nehmen:

,,Durch viele solche Gleichnisse verkiindete er ihnen das Wort, so wie sie es aufnehmen konnten. Er
redete nur in Gleichnissen zu ihnen; seinen Jiingern aber erklérte er alles, wenn er mit ihnen allein
war.*

Jesu weitere AuBerungen iiber den Kreis seiner Jiinger hinaus sind nach Markus Reaktionen auf
Anfragen, Angriffe u.4., vgl. etwa auch Mk 7,1-23; 8,11-13 u.6.

Zugegeben hier liegt ein Einwand nahe: In Jesu Verkiindigung finden wir auch neue ethische
Weisungen — man denke nur an die sogenannten ,,Antithesen* der Bergpredigt, die ja zumindest
teilweise auf den historischen Jesus zuriickgehen diirften. Sprechen diese neuen Weisungen nicht
doch dafiir, dass es Jesus zumindest auch um eine ,,neue Ethik* gegangen war?

Auch hier kommen wir nur weiter, wenn wir genauer darauf achten, was denn Jesus — unter
Umsténden auch in neuer Weise — konkret geboten hat.



Es zeigen sich folgende Weisungen (nicht beriicksichtigt werden Weisungen, die von vornherein
auf einen bestimmten Kreis beschriankt und auf spezielle Aufgaben bezogen waren, vgl. etwa Mk
6,7-11):

Die Weisungen:

nicht zu ziirnen: Mk 5,21f

nicht zu richten, sondern einander zu vergeben: Lk 6,37-42

auch die Feinde zu lieben: Lk 6,27-36

nicht die Frau des Nichsten zu begehren: Mt 5,27

absolut zuverldssig zu sein: Mt 5,37 (vgl. Jak 5,12)

einander zu dienen, gerade wenn man etwas Besonderes sein mochte: Mk 9,33-35; 10,35-44

keinen Anstof} zu geben: Mk 9,42f

sich vor dem ,,Sauerteig der Pharisder und Herodianer* zu hiiten: Mk 8,14f

Gott vorbehaltlos zu vertrauen: Mk 7,9-11; Lk 11,5-8; 18,1-8.

Fragt man nun einmal, was Jesus wohl bewogen haben konnte, gerade diese Weisungen
auszusprechen, und welches Ziel Jesus mit ihnen verfolgt haben konnte; was also wohl ihr
urspriinglicher ,,Sitz im Leben‘ war, dann fiihren alle Antworten auf den Jiingerkreis hin — auf seine
Note und Schwierigkeiten [auch und gerade Mt 5,27f: da lebten junge Minner und Frauen plotzlich
in einem ,,Freiraum‘ zusammen!], auf seine Bediirfnisse und seine Chancen!

Oder anders ausgedriickt: Auch dort, wo der historische Jesus zu einem neuen Verhalten aufrief,
verkiindigte er nicht einfach seinem Volk, also Israel, eine ,,neue Ethik*, vielmehr formulierte er im
Blick auf seine Jiingerschar, wie sich die einzelnen Jiingerinnen und Jiinger verhalten miissen, wenn
sie ihrer Situation — ihrem Leben im Reiche Gottes — gerecht werden wollen. Der historische Jesus
hatte kein eigenes ,.ethisches Konzept®. Seine Weisungen stellen vielmehr seine Antwort auf die
Note und Bediirfnisse seiner Jiingerschar dar — im Horizont seiner Verkiindigung von der
nahegekommenen Gottesherrschaft.

Deshalb verraten wir den Gewinn aus Jesu Leben, wenn wir den Eindruck erwecken, als ob dort,
wenigstens dort, das Evangelium selbstverstdndlich gelebt werden konne, wo ihm geglaubt wird.
Das Evangelium verlangt ndmlich — damit es seine Wahrheit kund tun kann! — zugleich eine
iberschaubare, erlebbare Gemeinschaft, die von sich aus jetzt und heute dem Reich Gottes
entsprechen und Raum geben will, eingedenk des Wortes Jesu:

»Keiner ndht einen Flicken ungewalkten Stoffes auf ein altes Gewand; wenn aber doch, reifit das
Fiillstiick von ihm, das neue vom alten, und schlimmer wird (der) Riss. Und keiner schiittet jungen
Wein in alte Hiute, wenn aber doch, zerreilen wird der Wein die Hiute, und der Wein wird
vernichtet und die Hiute; sondern junger Wein in neue Hiute.* (Mk 2,21f)

C

An diesem Punkt zeigt sich nun freilich, wie verhingnisvoll jenes Jesusbild ist, das sich —
zumindest im deutschen Sprachraum — seit Ende der 60iger Jahre mehr und mehr ausgebreitet und
durchgesetzt hat und das sich auch noch im Jahr 1999 so anhérte:

,Ihm [d.h. Jesus] wird das Etikett Fresser und Sdufer, Freund der Zollner und Siinder' (Lk 7,34)
angehédngt. Dieses Verhalten ist kein Fauxpas, sondern Programm. Sein Gott ist ein Gott, der sich
ohne Vorbehalt den Menschen zuwendet, gerade denen am Rande: den Armen, den Kranken, den
Kindern, den Frauen und eben auch den Siindern.” (P. Hoffmann, Die befreiende Erinnerung an
Jesus von Nazaret, in: ORIENTIERUNG 63, 1999, 165-170, 166)

Natiirlich stimmt es: Jesu Gott ,,ist ein Gott, der sich ohne Vorbehalt den Menschen zuwendet*, und
unbestreitbar ist gewiss auch, dass man Jesus ,,das Etikett 'Fresser und Siufer, Freund der Zéllner
und Siinder' angehéngt™ hat. Doch was dann als Beispiel fiir Jesu Gottesverstindnis angefiihrt wird
— dass er sich gerade denen am Rande zugewandt habe: den Armen, den Kranken, den Kindern, den
Frauen und eben auch den Siindern - , das ist reine Ideologie! Und zwar aus folgenden Griinden:

1. Wenn wir horen und lesen, dass Jesus sich in besonderer Weise den Armen zugewandt habe,
dann diirften die meisten von uns wohl zunichst an Jesu Seligpreisung denken:

»delig ihr Armen, denn euch gehort das Reich Gottes!™ (Lk 6,20b)



Nur, in diesem Fall waren die Armen zu Jesus gekommen, nicht umgekehrt! Weil sie — und wohl
vor allem sie, die Armen — zu Jesu Zuhorern gehorten, lag es nahe, dass Jesus sich zuerst an sie
wandte! Die anderen, die Nicht-Armen, also eher: die Handwerker, die Kaufleute, die ,,Angestellten
und Beamten®, alle also, die einen festen Beruf und ein geregeltes Einkommen hatten — sie hatten es
sich wohl in den wenigsten Fillen leisten konnen, sich ,.frei” zu nehmen, um Jesus nachzulaufen
und zuzuhoren.

Und das diirfte auch von denen gegolten haben, die in ihrem konkreten Leben ihr Gliick und ihre
Zufriedenheit gefunden hatten. Es diirften doch eher die Ungliicklichen und Hoffnungslosen
gewesen sein, die aus ihrem bedriickenden und vielleicht auch langweiligen Alltag sich auf den
Weg gemacht hatten, um bei Jesus Trost und neue Hoffnung zu finden. Deshalb lagen auch noch
die beiden weiteren wohl authentischen Seligpreisungen nahe:

»oelig, Thr jetzt hungert, denn ihr werdet satt werden, selig, die ihr jetzt weint, denn ihr werdet
lachen.” (Lk 6,21)

Ja, es waren wohl vor allem die Armen — aber noch einmal: Es war nicht Jesus gewesen, der sich
von sich aus in besonderer Weise an sie gewandt hatte, um ihnen ,,seinen Gott nahe zu bringen.
Die Evangelien berichten von keinem einzigen Schritt, den Jesus deshalb von sich aus auf einen
Menschen zu getan hitte, weil er arm war.

Nicht anders war es bei den Kranken. Denn selbst wenn man in Joh 5,1-9, in dem Bericht von der
Heilung eines Geldhmten am Teich Betesda, eine zutreffende historische Erinnerung annimmt —
wenn also in diesem einen Fall die Initiative zur Heilung von Jesus ausgegangen wiére - , und selbst
wenn man die Erzédhlung von der Erweckung des toten Jiinglings von Nain (Lk 7,11-17) wortlich
nehmen wollte, es gibt in allen vier Evangelien mit ihren vielen Heilungsgeschichten und
Sammelberichten keine weiteren Fille, in denen Jesus von sich aus auf einen kranken Menschen
zugegangen wire. Es waren immer die Kranken, die zu Jesus gebracht wurden! Nie war es Jesus,
den es dazu trieb, durch sein eigenes spontanes Verhalten den Kranken und den iibrigen Menschen
Gott als den zu offenbaren, der sich gerade den Menschen am Rande ohne Vorbehalt zuwendet.
Und so ist es auch bei den Kindern und Frauen: Einmal wandte sich Jesus einem Kind zu — aber da
geschah es zu Demonstrationszwecken (Mk 9,36f), ansonsten wurden die Kinder zu Jesus gebracht
(vgl. Mk 10,13). Bei den Frauen aber sieht es noch schlechter aus: In keinem einzigen Fall wird
berichtet, dass Jesus sich zur Verdeutlichung seiner Botschaft aus eigenem Antrieb einer Frau
zugewandt habe: Jesus wandte sich der Siinderin erst zu, nachdem er iiber sie mit Simon, dem
Pharisder, gesprochen hatte (Lk 7,48)! Und die Ehebrecherin? Auch sie hatte man vor Jesus
geschleppt und auch sie war die Letzte, an die Jesus sich wandte (vgl. Joh 8,3-11)!

Gewisse, auch gegeniiber den Kindern und Frauen war Jesu Verhalten von seinem Gottesbild
gepriagt. Aber wir entwerfen ein irrefithrendes, verhéngnisvolles Bild von Jesus, wenn wir den
Eindruck erwecken, als ob Jesus sich um Gottes willen bewusst denen am Rande zugewandt habe.
Es mag hart klingen, aber wir kommen m.E. nicht daran vorbei: Wer als Kranker, als Kind, als Frau
darauf gewartet hitte, dass es ihm oder ihr durch Jesu iiberraschende Zuwendung leichter fallen
konnte, daran zu glauben, dass Gott auch ihn oder sie nicht vergessen hatte, der hétte selbst in der
Ndihe Jesu wohl lange darauf warten konnen.

Aber, so konnte man jetzt noch einwenden: Da gab es doch wenigstens eine Gruppe am Rand,
denen Jesus sich gerade deshalb zuwandte, um fiir sie Gottes vorbehaltloses Entgegenkommen
glaubhaft erfahrbar zu machen. Da sind doch noch die Siinder!

Doch auch hier liegen wir schlicht und einfach falsch — und zwar gleich aus mehreren Griinden:
Zunéchst einmal trifft es schon in sprachlicher Hinsicht nicht zu, dass zur Zeit Jesu als Siinder
Menschen galten, ,,die einen unmoralischen Lebenswandel fiihrten oder ,.einen unehrenhaften
Beruf ausiibten” (so zuletzt etwa H. Merklein, Jesu Botschaft von der Gottesherrschaft. 3.,
iberarbeitete Auflage. Stuttgart 1989, 79 im Anschluss an J. Jeremias). Auch wenn unsere
(katholischen und evangelischen) Exegeten nicht miide werden, solches unter Berufung auf J.
Jeremias stets aufs neue zu wiederholen — es gibt im griechischsprachigen jiidischen Schrifttum der
Zeitenwende keine einzige Stelle, an der hamartolos = Siinder in diesem Sinn gebraucht wiirde
(ehrlicherweise sei freilich gesagt, das Josephus Flavius und Philo von Alexandrien das



harmartolos iiberhaupt nicht gebrauchen!). An den wenigen Stellen, an denen im restlichen
Schrifttum des griechischsprechenden Judentums der Zeitenwende von den harmatoloi die Rede ist,
sind ganz eindeutig keineswegs Menschen ,,am Rande* gemeint.

So hei3t es etwa 1 Makk 2,48 von den jiidischen Freiheitskdmpfern:

»die entrissen das Gesetz der Gewalt fremder Volker und der Hand der Konige. Dem Siinder lieen
sie keine Macht.*

1 Makk 2,62 mahnt Mattatias seine Sohne: ,,Habt keine Angst vor den Worten eines Siinders!

Seine Herrlichkeit verfillt der Faulnis und den Wiirmern.*

Und schlieBlich heif3t es in den sogenannten Testamenten der XII Patriarchen im Testament
Benjamins: ,,Der gute Mann hat kein finsteres Auge. Denn er erbarmt sich aller, auch wenn sie
Siinder sind. Auch wenn sie {iber ihn zum Bosen planen, so besiegt er, das Gute tuend, das Bose.*
(TestBenj 4,2f)

Die Siinder — sie haben Macht und Herrlichkeit. Sie konnen iiber andere planen und verfiigen und
so liegt es nahe, sich vor ihren Worten zu fiirchten. Wer von den ,Stindern” sprach, dachte
keineswegs an irgendeine gesellschaftliche Randgruppe; an Menschen, die gemieden wurden. Die
Siinder, die hamartoloi, das waren immer noch die (mit hamartoloi in der LXX wiedergebenen)
r’sa’im, d.h. die Frevler. Und sie werden bereits in Ps 73 so charakterisiert:

,Ich aber — fast wiren meine Fiille gestrauchelt, beinahe wire ich gefallen.

Denn ich habe mich iiber die Prahler ereifert, als ich sah, dass es diesen Frevlern so gut ging.

Sie leiden ja keine Qualen, ihr Leib ist gesund und wohlgenéhrt.

Sie kennen nicht die Miihsal der Sterblichen, sind nicht geplagt wie andere Menschen.

Darum ist Hochmut ihr Halsschmuck, wie ein Gewand umbhiillt sie Gewalttat.

Sie sehen kaum aus den Augen vor Fett, ihr Herz lduft {iber von bosen Plinen.

Sie hohnen, und was sie sagen, ist schlecht; sie sind falsch und reden von oben herab.

Sie reilen ihr Maul bis zum Himmel auf und lassen auf Erden ihrer Zunge freien Lauft.

Darum wendet sich das Volk ihnen zu und schliirft ihre Worte in vollen Ziigen.

Sie sagen: "Wie sollte Gott das merken? Wie kann der Hochste das wissen?'

Wahrhaftig, so sind die Frevler: Immer im Gliick, hdufen sie Reichtum auf Reichtum.*(Ps 73,2-12;
vgl. Ps 10,2-11)

Die Siinder — sie hatten Macht und Ansehen, obgleich sie inmitten ihres Volkes in bewusstem,
offentlich eingestandenem Widerspruch zum Gesetz lebten. Das hatte sie jedoch keineswegs an den
Rand der Gesellschaft, sondern weit eher in das Zentrum der Macht gebracht. Und andere Gruppen
von ,,Siindern* gab es auch im Israel der Zeit Jesu nun einmal nicht!

Zugegeben, Sie haben wohl noch anderes gelernt; denn noch immer kann man — zumindest im
Einflussgebiet der deutschsprachigen neutestamentlichen Exegese — Folgendes lesen:

»Zur Zeit Jesu galten als Siinder Menschen 'die einen unmoralischen Lebenswandel fiihrten' oder
'einen unehrenhaften Beruf ausiibten'.” (H. Merklein, Jesu Botschaft von der Gottesherrschaft. 3.,
iberarbeitete Auflage. Stuttgart

1989, 79)

Dieses Urteil stiitzt sich — nicht nur hier, sondern eigentlich immer — auf die Arbeiten von Prof.
Joachim Jeremias, der ja seit den 50er Jahren mit zu den Kennern des Judentums z.Zt. Jesu gezihlt
wurde. Und in der Tat: Bei Prof. Jeremias finden sich in der ,,Summa* seiner exegetischen
Arbeiten, in seiner ,Neutestamentliche(n) Theologie. Erster Teil — Die Verkiindigung Jesu.
Giitersloh 1971,111f* folgende Sitze:

,Der Begriff 'Stinder' hatte in der Umwelt Jesu einen ganz bestimmten Klang. Er bezeichnete nicht
nur ganz allgemein die, die Gottes Gebot notorisch missachteten und auf die deshalb jeder mit dem
Finger wies, sondern speziell dann auch Menschen, die verachtete Berufe ausiibten. Wir haben
Tabellen, in denen verfemte Gewerbe zusammengestellt sind. Es handelt sich teils um Gewerbe, die
nach allgemeiner Ansicht zur Unsittlichkeit verleiteten vor allem aber solche, die zur Unehrlichkeit
verfiihrten...*



Zum Beleg dafiir verweist J. Jeremias auf seine 1958 in 2. Auflage erschienene Arbeit Jerusalem
zur Zeit Jesu. Dort findet sich — im Riickgriff auf seine bereits 1931 in der ZNW erschienene Arbeit
»Z0llner und Siinder” — ein listenformig angeordneter, vierfacher Uberblick iiber ,,verachtete
Gewerbe*.

Liest man die von Jeremias genannten Texte genauer, zeigt sich relativ schnell, dass sie untauglich
sind, den gegen Jesus erhobenen Vorwurf, er pflege auch mit Siindern Gemeinschaft, zu kldren.

Bei der ersten so genannten Liste — in Wirklichkeit handelt es sich um die situationsbedingte
Nennung verschiedener Berufe — hierbei also handelt es sich, wie J. Jeremias selbst einrdumt, um
das personliche Urteil eines um 150 nach Christus lebenden Gelehrten im Zusammenhang mit der
Frage, welchen Beruf man seinen Sohn lernen lassen sollte. Unter diesem Aspekt nennt Abba
Scha'ul nun folgende Berufe:

1. Eseltreiber 2. Kamelsfiihrer 3. Schiffer
4. Fuhrmann 5. Hirt 6. Kriamer
7. Arzt 8. Fleischer

Von diesen Gewerben behauptet nun der jiidische Gelehrte (um 150 n.Chr.!), dass es sich bei ihnen
um ,,Ridubergewerbe* handle. Dennoch wird keiner, der einen dieser Berufe ausiibte, aufgrund
seines Berufs ,,Siinder* genannt. Das hei3it: es wire geradezu abenteuerlich anzunehmen, Jesus habe
sich den Vorwurf, mit Siindern zu essen und Gemeinschaft zu pflegen, deshalb zugezogen, weil er
sich mit Eseltreibern, Kamelsfiihrern, Hirten, Krimern und Arzten zusammentat und solidarisierte.
Vollig unklar ist, was die zweite Liste in dem Zusammenhang ,,Jesus und die Siinder soll. Sie
umfasst 3 Berufe — ,,1. Hundekotsammler. 2. Kupferschmelzer. 3. Gerber” — und von dieser Liste
muss selbst Jeremias einrdumen:

,,.Die Liste 2 nennt drei Gewerbe, die zwar nicht als unehrenhaft, wohl aber, namentlich um des mit
ihnen verbundenen iiblen Geruchs wegen, als ekelerregend galten... Immerhin ist jedoch zu
beachten, dass es sich nicht um einen moralischen Makel handelt.” (S. 180f)

Auch die in der dritten Liste zusammengestellten Berufe werden genannt im Zusammenhang mit
der Frage, welche Berufe man seinen Sohn lernen lassen soll und welche nicht. Aber auch hier wird
von den genannten Berufen nicht abgeraten, weil diejenigen, die sie ausiibten, als ,,Siinder /
Frevler* gegolten hitten, sondern weil man sich dabei ,,mit Frauen zu befassen hatte* — und dieser
Umgang galt als schlecht (ndmlich: 1. Goldschmied 2. Flachshechler 3. Schirfer von
Handmiihlensteinen 4. Hausierer 5. Weber 6. Barbier 7. Wascher) — oder weil das Gewerbe
verdchtlich war ( 8. Aderlasse 9. Bademeister 10. Gerber).

So bleibt die vierte Liste. Bei ihr geht es darum, welche Berufe einen Mann bei Prozessen, die sich
mit Geldangelegenheiten befassen, zu Zeugen oder Richtern untauglich machen. Genannt werden:
1. Wiirfelspieler 2. Wucherer 3. Veranstalter von Taubenwettfliigen 4. Hindler mit Friichten des
Brachjahres 5. Hirten 6. Steuererheber 7. Zollner.

Diese Sieben galten aufgrund ihres bisherigen Umgangs mit (Geld- oder Sach-)Werten als
unzuverldssig und deshalb — begrenzt! (wir kommen darauf zuriick) — als prozessuntauglich.
Dennoch wurden sie nie mit dem Terminus ,,Siinder* stigmatisiert.

Es ist daher in mehrfacher Hinsicht verhidngnisvoll und irrefithrend, wenn J: Jeremias schreibt:

,Es ist bezeichnend, dass der Sprachgebrauch Steuereinnehmer und Diebe, Zollner und Réuber;
Steuereinnehmer, Riuber, Geldwechsler und Zollner; Zollner und Siinder; Zollner und Heiden;
Zo6llner und Dirnen; Riuber, Betriiger, Ehebrecher und Zollner; Morder, Réauber und Zollner
zusammenstellte, ja den Zollner geradezu Siinder nannte.“ (a.a.0. 183)

Am verhéngnisvollsten wirkte sich die Schlussbehauptung aus:

,,Es ist bezeichnend, dass der Sprachgebrauch... den Zollner geradezu Siinder

nannte.

Denn nur in einer der von Jeremias genannten Aufzihlungen wird der ,,Zollner* als ,,Siinder*
definiert: Lk 19,7 — im Gleichnis vom Pharisder und Zollner. Da bezeichnet der Zollner sich selbst
als Siinder. Das aber lédsst keinerlei Riickschliisse auf den allgemeinen Sprachgebrauch zu, denn
schlieBlich blieb dem Zollner in diesem Gleichnis gar keine andere Selbstbezeichnung iibrig, wenn
das Gleichnis nicht seine Pointe verlieren sollte!



Aber auch in den anderen Fillen war es nicht ,,der Sprachgebrauch, der die genannten Gruppen
zusammenstellte, sondern ein ganz bestimmter vergleichbarer Sachaspekt.

Wenn beispielsweise bBabaQamma X,2 ,,Z6llner* und ,,Rduber / Wegelagerer* nach und neben
einander genannt werden, dann lésst sich draus eben nicht schlieen, beide wéren im Judentum
gleich angesehen und eingeschiitzt worden. Dass sie hier neben einander genannt werden,
verdanken sie einem bestimmten Sachaspekt — ohne jegliche moralische Qualifikation. Die von
Jeremias angefiihrte Stelle lautet ndmlich vollstdndig:

»Wenn Zollner einem seinen Esel wegnehmen und ihm einen anderen geben, oder Wegelagerer
einem sein Gewand rauben und ihm ein anderes geben, so gehdren diese ihm, weil der Eigentiimer
sie aufgegeben hat. Wenn jemand etwas aus einem Strom, von einer Ré&uberbande oder
Wegelagerer rettet, so gehort es ihm, wenn der Eigentiimer es aufgegeben hat. Dasselbe gilt auch
von einem Bienenschwarm [der aus einem fremden Bienenstock ausgewandert ist und sich bei ihm
niederldsst]; wenn der Eigentiimer ihn aufgegeben hat, so gehort er ihm.* Das Gleiche gilt, wenn
bNedarim 11,4 ,Morder, Rduber und Zollner” nebeneinander genannt werden: was sie in diesem
Fall verbindet, ist die Moglichkeit, einem Menschen etwas unberechtigt wegzunehmen — nur wo
dies gegeben ist, stehen sie sozusagen auf der gleichen Stufe. Der Text heiflit zundchst:

»Man darf Mordern, Rdaubern und Zéllnern geloben, dass es [was genommen werden soll] Hebe ist,
auch wenn es keine Hebe ist, dass es konigliches Gut ist, auch wenn es kein konigliches Gut ist...*
Daran schlief3t sich aber folgende Diskussion:

,»Semuel sagte ja aber, das Gesetz der Regierung sie Gesetz [demnach darf man einem ZolIner nicht
falsch geloben!]!? R. Henana erwiderte im Namen R. Kahanas im Namen Semuels: Dies gilt von
einem Zollner ohne Begrenzung [des Zolles seitens der Regierung; der also nimmt, was er nur
kann]. In der Schule R. Januajs erklérten sie: Von einem Freibeute-Zollner.*

Das heifit: im Bewusstsein (und im Sprachgebrauch!) der jlidischen Gelehrten gab es zwischen
,,Mordern, Rdubern und Zollnern* durchaus wesentliche Unterschiede!

Irrefiihrend ist es schlieBlich auch, wenn Jeremias im Riickblick auf die in Liste 4 genannten
Gewerbe behauptet, dass deren Angehorigen ,,0ffentlich de iure entrechtet und gedchtet” gewesen
wiren:

»Wer eines dieser Gewerbe betrieb, hatte die Fihigkeit verwirkt, ein Richteramt zu bekleiden und
war dem heidnischen Sklaven gleichgestellt in der Unfidhigkeit zur Zeugenaussage. Mit anderen
Worten: Er war selbst solcher biirgerlichen Ehrenrechte entkleidet, auf die sonst jeder Israelit, sogar
ein solcher mit schwerem Makel der Abstammung wie der Bastard, Anspruch hatte.* (183f)

Das stimmt nicht! Denn die in Liste 4 ja ebenfalls genannten Hirten; Steuererheber; Zillner waren
beispielsweise keineswegs als (iiberaus wichtige!) Zeugen bei der Frage des Neumonds
ausgeschlossen. Da heilit es namlich nur:

,Folgende sind [als Zeugen] unzuldssig: Wiirfelspieler, Wucherer, die Tauben fliegen lassen, die
mit [Erzeugnissen] des Siebentjahres handeln und Sklaven.

Die Regel ist: Zu jedem Zeugnis, zu dem eine Frau unzuléssig ist, sind auch diese unzuléssig.
(bRos Hasana 1. VIII)

Aus keiner der von Jeremias bemiihten Stellen ldsst sich der Nachweis erbringen, dass zu den
Siindern im Bewusstsein der Zeitgenossen Jesu auch Angehorige ,,verachteter Gewerbe®, also
sozusagen ,,Menschen 2. Klasse* gehort hitten. ,,Die Siinder als gesellschaftliche Randgruppe hat
es nie gegeben. !

Und das wusste im Tiefsten auch Jeremias, sonst hitte er beim Abschluss seiner Ausfiithrungen die
Siinder nicht in Anfiihrungszeichen gesetzt — in Anfithrungszeichen, die spéter freilich verloren
gingen! Sein Résumee lautete damals ndmlich noch:

»Man kann an Hand dieser Tatsache ermessen, welche Ungeheuerlichkeit es war, dass Jesus einen
Zbllner in seine engste Jiingergemeinschaft berief, und dass er die Frohbotschaft den Zollnern und
'Stindern' [!] in der Bildsprache der Tischgemeinschaft verkiindigte.* (184)



Fazit:

Wenn wir uns an das halten, was das élteste Evangelium von Jesus noch erkennen ldsst, zeigt sich
zunichst einmal folgendes Bild:

Jesus hatte sich nach der Gefangensetzung Johannes des T#ufers mit einer anderen, ganz neuen
Botschaft an die Menschen in Galilda gewandt. Nach ihr war die Geschichte Israels deshalb an ihr
Ende gekommen, weil Gott nun (menschlich gedacht und gesprochen) anders als bisher inmitten
seines Volkes bereits anwesend war — als Brautigam seines ganzen Volkes.

Deshalb war Jesus durch Galilda gezogen, um diese Tatsche in den Synagogen bekannt zu machen
(Mk 1,21.39; 3,1), und um die Menschen, die zu ihm gekommen waren, in ihrem Glauben daran zu
stirken: durch die Art und Weise, wie er zu ihnen vor allem durch seine Gleichnisse (Mk 4,33f) von
Gott sprach, aber auch durch seine Taten, die fiir ihn von Gott her moglich wurden (Mk 3,22-30).
Die Uberzeugung, dass Gott als Briutigam seines Volkes bereits anwesend war, hatte Jesu Leben
aber auch noch in einer anderen Hinsicht verdndert: Weil Gott (in Jesu Augen) auf dem Weg zur
Hochzeit war, konnte man Gott begleiten — so wie es auch sonst die Freunde des Briutigams taten.
Und deshalb suchte Jesus iiber seine Verkiindigung hinaus Ménner, die bereit waren, sich mit ihm
wie Freunde um den Briutigam zu scharen.

Ein neuer Blick auf Jesus (III)

Wer war Jesus gewesen und was war wohl der Sinn seines Lebens gewesen? Welches Ziel hatte er
verfolgt, als er — der Zimmermann aus Nazaret — seinen Beruf aufgab und sich 6ffentlich an seine
Zeitgenossen wandte? Und weshalb war er eigentlich gestorben?

Natiirlich konnen wir bei dem Versuch, diese Fragen zu beantworten, nicht von dem absehen, was
wir dazu noch weithin von Kindesbeinen an gehort, gelernt und iibernommen haben. Und so
bedenken wir, die Christenheit des Abendlands und die Christenheit des Morgenlands, das Leben
und Sterben Jesu seit knapp 2000 Jahren im Licht und im Horizont des Neuen Testaments.

Doch was war das Licht und der Horizont jener gewesen, die uns im Neuen Testament ihire
Antworten auf die Fragen nach dem Sinn von Jesu Leben und Sterben hinterlieSen?

Sie kennen natiirlich die Antwort:

Das Licht, in dem die Verfasser der neutestamentlichen Schriften Jesus sahen, war das strahlende,
neue Leben, in dem zumindest ein Teil von ihnen Jesus an Ostern gesehen hatten.

Der Horizont aber, in dem sie Jesus mit seiner Geschichte sahen, war ihre Heilige Schrift. Mit ihrer
Hilfe wurde es ihnen moglich, dem Ganzen einen Sinn abzugewinnen: dem offentlichen Wirken, ja
dem Leben Jesu iiberhaupt, das zunédchst unverstindlich gewaltsam am Kreuz geendet hatte und
sich ihnen dann doch strahlend aufs neue zeigte.

Wir haben es also dort, wo das Neue Testament auf Jesus zu sprechen kommt, mit drei Fakten zu
tun:

a) mit dem Leben und Wirken Jesu von Nazaret;

b) mit Jesu Kreuzigung;

c) mit der Erfahrung, dass dieser gekreuzigte Jesus aufs Neue strahlend-machtvoll lebt.

Wie diese drei Fakten zusammengehoren konnten — sich und den anderen darauf einen Reim zu
machen, ist das Anliegen zumindest der meisten neutestamentlichen Schriften.

Nur, kénnen wir weiterhin stillschweigend voraussetzen, dass die Deutungen, die beispielsweise die
vier Evangelien dem Leben und Sterben Jesu im Licht der urchristlichen
,Auferweckungserfahrung® geben, zwingend sind? Dass sie guten Gewissens gegeben wurden und
dass sie im Horizont der Bibel Israels verniinftigerweise denkbar waren, soll damit tiberhaupt nicht
in Frage gestellt werden. Die Frage ist nur: Wire das Ganze — a) bis c¢) — nicht auch anders
verstehbar und denkbar, vor allem wenn man versucht, sich moglichst eng von den geschichtlichen
Abliufen fiihren zu lassen?

Wie das gemeint ist, mochte ich Thnen nun abschlieend an drei ,,Blocken* verdeutlichen.



A

Das Erste, was wir sachlich neu bedenken miissten, ist m.E. die Frage: Was bedeutet es wohl, dass
Jesus seine Einsicht: ,Der Satan ist aus dem Himmel gefallen!* als ,,Das Reich Gottes ist da!*
formulierte? Was behauptete Jesus damit in sachlicher Hinsicht von seiner Gegenwart? Denn es ist
ja nicht so, als ob Jesus damit den Anbruch der Gottesherrschaft behauptet und diesen Anbruch gar
mit seiner Person verbunden hiitte.

Auch wenn wir solches in 6kumenischer Eintracht immer wieder zu héren bekommen, trifft dies
aus mehreren Griinden nicht zu:

1. Nach jiidischem Glauben — auch schon zur Zeit Jesu — war das Konigtum / die Herrschaft Gottes
keineswegs nur eine transzendente Wirklichkeit auflerhalb dieser Welt, so dass sie erst zukiinftig
irgendwann einmal dieser Welt und Zeit nahe kommen und in ihr anbrechen miisste. Vielmehr:
Seitdem Israel am Sinai die Tora auf sich genommen hatte, war — nach jiidischer Auffassung —
Gottes Herrschaft und Reich auch schon eine weltimmanente Realitéit. Weshalb

2. ein jeder Jude — auch schon zur Zeit Jesu - , der das $ma’ Jjsrael, als sein Glaubensbekenntnis
betete, fiir sich ,,das Konigtum Gottes* auf sich nahm. Jeder gldaubige Jude verwirklichte demnach
auch schon im Bewusstsein des Judentums der Zeitenwende bereits in seinem Leben die
Gottesherrschaft. Im Leben aller gldubigen Juden hatte das Reich Gottes also schon ldngst
»anfanghaft begonnen*. Deshalb erwartete

3. kein Jude zur Zeit Jesu den Anbruch sondern die Vollendung der Gottesherrschaft — weshalb ja
auch Jesus seine Jiinger um das endgiiltige Kommen des Gottesreichs beten lie3 (Mt 6,10; Lk 11,2).
Nur, weshalb konnte Jesus dann trotzdem auch behaupten: ,,Das Reich Gottes ist da!*, und das doch
kaum nur in dem traditionellen Sinn, in dem ein jeder erwachsene Jude tdglich sein $‘ma’ Ijsrael
betete! Weshalb war das Reich Gottes fiir Jesus schon da und was bedeutete dies fiir ihn personlich?
Ich darf jetzt noch einmal kurz auf heute Vormittag zuriickgreifen:

Von groBer Bedeutung war fiir Jesus die Verkiindigung Johannes des Téufers gewesen. Mit ihm
oder vielleicht gar erst durch ihn war Jesus zu der Uberzeugung gekommen: Israels Zeit ist am
Ende, die Zeit ist voll; denn Gott hat sich auf den Weg zu Israel gemacht.

Doch weil Jesus in Gott den Brautigam sah, der bereits in Israel unterwegs war, sah er in seiner
Gegenwart eben nichts Schreckliches auf Israel zukommen. Im Gegenteil! Die Gegenwart barg
Gottes Herrschaft / Gottes Reich in sich. Sie wiirde sich aus der Gegenwart ergeben und
herausschilen.

Doch was sah Jesus eigentlich, wenn er ,,die Gottesherrschaft* in der Gegenwart sah? Wie miissen
wir das in ,,nichtreligioser” Sprache verstehen? Wie erkldren wir das, was Jesus gegenwdirtig sah,
Menschen, fiir die der Begriff ,,Herrschaft / Reich Gottes* nichts sagend geworden ist?

Die Zeit ist zu kurz, um dieses Problem ausfiihrlich und méglichst umsichtig zu 16sen. Wer immer
sich dafiir interessiert, den / die kann ich nur auf kommenden Montag, 29. 10., verweisen. Thre
Fakultit lud mich ein, dieses Problem in einer Gastvorlesung (zwischen 8.30 und 10.00 Uhr) zu
erortern: ,,Reich Gottes — Bibeltheologische Grundlegung und ihre Vermittlung in Gemeinde und
Schule®.

Fiir unseren jetzigen ,,neuen Blick auf Jesus®, muss, leider, Folgendes geniigen:

1. Vom ,,Reich Gottes* zu reden, war — wie Sie ja alle wissen — keineswegs Jesu ureigener Einfall.
Eine lange Tradition hatte ihm diesen Begriff vorgegeben. Aber auch an deren Beginn war der
Terminus ,,Reich Gottes* nicht einfach vom Himmel in das Denken des Volkes Israel gefallen,
vielmehr deutete Israel in diesem Begriff wichtige vorangegangene und gegenwirtige Erfahrungen:
Als Allererstes die sogenannte Exodus-Erfahrung, das heift: die Erfahrung, urspriinglich als mehr
oder minder groBe Gruppe von Agypten her vielen Gefahren und Anfeindungen wundersam
entkommen zu sein und als Fremde ein eigenes Land, eigenen Grund und Boden zum Lebensraum
und als Lebensgrundlage gefunden zu haben. Nun konnte man sich freilich solch iiberraschende
positive Vorginge letztlich nur als Werk eines dazu miéchtigen Gottes denken — eines Gottes, der
sich auf diese Weise inmitten der Volkerwelt ein Reich geschaffen und seine Herrschaft etabliert
hatte. Und so war es auf dem Hintergrund der ja bekannten Verfassungen der spétbronzezeitlichen



Stadtstaaten nur nahe liegend, diesen machtvollen Gott als Konig und sich und das eigene Leben als
Ort der Herrschaft, als Reich dieses Gott-Konigs zu denken und zu deuten.

Nicht zufillig kulminiert ,,das Lied des Mose“, das Mose nach biblischer Darstellung nach der
Rettung am Schilfmeer zusammen mit den Israeliten sang (Ex 15,1-18), in dem Bekenntnis:

,,Der Herr ist Konig fiir immer und ewig.” (Ex 15,18)

Oder anders, ,profaner ausgedriickt: Am Beginn der Reich-Gottes-Vorstellung paarte sich
sozusagen

a) die Erfahrung, dass das Leben auch ungeahnte und kaum vorstellbare positive Moglichkeiten in
sich birgt, mit

b) dem Glauben, dass inmitten allen Geschehens auch ein machtvoller Wille am Werk ist, der es
(zumindest mit dem eigenen Volk) gut meint.

Zu dieser Erfahrung, an die in Israels Leben immer wieder erinnert wurde, gesellte sich als Zweites:
2. Die Erfahrung, in der eigenen — personlichen und gesellschaftlichen — Gestaltung des Lebens
nicht einfach frei zu sein, sondern bestimmte Weisungen, Satzungen und Gebote beachten zu
miissen, wenn man wirklich Erfolg haben und lange leben wollte. Und gerade sie, diese
lebensfordernden Gesetze, wurden immer konsequenter mit dem Gott in Verbindung gebracht, der
einst gerettet hatte.

Es waren also gerade die Weisungen und Gebote, auf die die einzelnen Israeliten und Israelitinnen
in ihrem Leben konkret stieBen und die von ihnen Beachtung forderten, die es dem Volk erfahrbar
machten, dass es im Herrschaftsraum eines koniglichen Gottes lebte, der mit seinem Willen alle
Krifte zu lenken beanspruchte.

Nun fiihrten aber viele Weisungen und Gebote dort, wo sie befolgt wurden, tatsdchlich zum
Wohlergehen der Gemeinschaft und des einzelnen. Man machte mit den gottlichen Geboten
unbestreitbar positive Erfahrungen. Deshalb lag es nicht nur nahe, alle negativen Ereignisse im
Leben der menschlichen Seite anzulasten. Die positiven Erfahrungen mit dem gottlichen Gesetz
fiihrten dariiber hinaus zu der Uberzeugung, dass die Welt und das Leben in ihr gut sein wird, wenn
Gottes Herrschaft und Reich gegenwdrtig sein wird. Wo Gottes Willen nicht mehr beeintrichtigt
wird, kann das Leben nur mehr gut sein und gelingen!

In dieser Sicht war auch Jesus grof8 geworden, und nichts weist darauf hin, dass Jesus es anders
gesehen hiitte.

Wenn Jesus nun aber iiberzeugt, dass Gottes Herrschaft und Reich gegenwdrtig war, auf das Leben
seines Volkes blickte, dann sah er in ihm geradezu zwangsldufig eben auch das Angebot, angstlos,
vertrauensvoll und mit Freude zu leben, weil — wenigstens im Rahmen von Gottes gegenwértiger
Herrschaft — das gute Ende keine Frage mehr war und die guten Moglichkeiten nicht ldnger der
Zukunft vorbehalten blieben. Das heifit: Durch den Glauben an die Gegenwart des Reiches Gottes
hatte sich Jesu Wahrnehmung des ihn umgebenden Lebens wesentlich veridndert.

Damit stellt sich uns heute aber die Frage: Hatte Jesus sich jene positiven Moglichkeiten, die sich
ihm nun in seinem Leben und im Leben seiner Mitmenschen zeigten, einfach nur eingebildet, oder
hatte er sie gesehen, weil

a) sie im Leben vorgegeben und da waren, und weil

b) sein Blick sich veridndert hatte und so fiir neue Eindriicke empfinglich geworden war?

Verzichtet man darauf, die positiven Mdoglichkeiten zu mystifizieren, die Jesus vor Augen hatte, als
er die Gegenwart des Reiches Gottes verkiindete — so als ob sie zu seiner Zeit und seinetwegen
zusitzlich vom Himmel her dem Leben eingeflot und beigegeben worden wiren - , dann kann es
sich bei ihnen nur um etwas Innerweltliches handeln, d.h. um etwas, das mit dem Leben gegeben ist
und das dort, wo es wahrgenommen und als Weisung ernst genommen wird, zum Gliick fiihrt und
das Gliick ausmacht.

Ein Beispiel:

Wer von Thnen jetzt im Geiste auf seine Stadt, auf seine Gemeinde oder auch nur auf seine Schule
blickt, kann sehr Unterschiedliches vor Augen haben: Beispielsweise einen Haufen von Menschen,
die infolge ihres unterschiedlichen Alters, ihrer so ungleichartigen sozialen Prigungen und



gesellschaftlichen Interessen, ihrer jeweiligen Fihigkeiten und Behinderungen in der Zukunft eine
Vielzahl von nur schwer losbaren politischen und wirtschaftlichen Problemen mit sich bringen.

Man kann in derselben Situation aber auch vor Augen haben: einen Haufen von Menschen, die die
Moglichkeit haben, gerade infolge ihrer Verschiedenheit passende Beziehungen zu finden und
aufzunehmen; gefragt zu sein; nicht sinnlos vor sich hin, sondern Hand in Hand mit einander fiir
etwas arbeiten zu kdnnen usw. usw.

Diese zweite Sicht konnte dann elektrisieren, wenn man plotzlich sehen wiirde, dass wir Menschen
— aufgrund des Lebens, ob wir wollen oder nicht — auf eine Zukunft unterwegs sind, in der nun
einmal eben diese positiven Moglichkeiten fiir alle aus ,,diesem Haufen verwirklicht sein werden.
Dann aber wiren die menschlichen Moglichkeiten ,,dieses Haufens* doch nichts anderes als das
virtuelle Gottesreich, die virtuelle Gottesherrschaft.

So gesehen und verstanden ldge dann aber eine neu gesehene, neu entdeckte Bedeutung Jesu darin,
dass er uns aufgrund seiner positiven Weltsicht darin bestédrkt oder iiberhaupt erst dazu bringt, die
positiven Moglichkeiten zu sehen, ernst zu nehmen und zu leben, die eo ipso mit dem Leben
gegeben sind — vollig unabhingig davon, ob man sie auf den schopferischen Willen eines Gottes
zuriickfiihrt oder nicht.

Davon zu reden, dafiir einzutreten und dementsprechend zu handeln geschihe dann nicht, weil auch
wir uns dem Trend, ,,positiv zu denken®, verschrieben hitten, sondern weil wir nur damit der
inneren Anlage und Ausrichtung des Lebens gerecht werden — womit wir es aber auch nicht mehr
langer notig hitten, um Jesu willen zu den Menschen unserer Zeit von der Herrschaft und dem
Reich Gottes zu reden. Fiir diesen ,,neuen Blick auf Jesus* spricht aber auch noch ein Zweites:

B

Was meinen Sie: Als Jesus begann, sein Evangelium zu verkiinden, wusste er da wohl bereits, dass
er Wunder wirken, Krankheiten heilen und Damonen austreiben konnte? Wusste er da schon oder
ahnte er es wenigstens, wie es konkret weitergehen wiirde?

Wir sind hier nicht einfach nur auf Vermutungen angewiesen, wenn wir die ersten eineinhalb
Kapitel des Markusevangeliums etwas genauer betrachten und uns dabei nicht durch eine reine
Auperlichkeit blockieren lassen, an die wir uns fraglos gewohnt haben. Ich meine damit zum einen
das Schriftbild unserer traditionellen Bibelausgaben und zum anderen die Art und Weise, wie dem
,Durchschnittschristen® bei uns in der Regel das Evangelium nahe gebracht wird.

Inwiefern?

Nun, ich denke hier zundchst an die vielen und allem Anschein nach unvermeidlichen
Zwischeniiberschriften im Druckbild unserer Bibeln. Sie zerstiickeln von Anfang an Jesu
offentliches Wirken in viele einzelne abgehackte Episoden (wofiir unsere Einheitsiibersetzung auch
noch dadurch ein Ubriges tut, dass sie die vielen kai = und unter den Tisch fallen ldsst, womit der
griechische Text Verbindungen herstellt!). Diese Zerstiickelung ldsst aber schwer den Gedanken
aufkommen, das hier Berichtete konne sich tatsdchlich zwangsldufig, logisch aus einander ergeben
haben — zumal wenn man die Evangelien normalerweise nur perikopenweise, d.h. scheibchenweise
zu Gehor bekommt und wahrnimmt.

Lassen Sie mich das Gemeinte an den ersten eineinhalb Kapiteln des Markusevangeliums
verdeutlichen.

Mk 1,14 -2,17

»INachdem Johannes iiberliefert worden war, ging Jesus nach Galilda, indem er das Evangelium
Gottes verkiindigte und sagte: 'Erfiillt ist die Zeit und da ist die Herrschaft Gottes. Kehrt um und
vertraut auf das Evangelium!',, (1,14f)

Man bezeichnet diese beiden Verse gewohnlich — wir sprachen bereits davon — als das vom
Evangelisten verfasste Summarium der Verkiindigung Jesu. Und so neigt man in der Regel dazu, bei
der Frage nach dem historischen Jesus sehr schnell iiber sie hinwegzugehen. Den ,.eigentlichen*
Beginn von Jesu offentlichem Wirken sieht man dann im folgenden Bericht von der Berufung der
ersten Jiinger: des Simon und des Andreas, des Jakobus und des Johannes (1,16-20). Und doch
berichtet bereits V.14 davon, dass Jesus schon vor der Jiingerberufung in Galilda unterwegs



gewesen war und in den Synagogen (vgl. VV.21.39) gepredigt hatte. Erwdhnenswertes war dabei
aber allem Anschein nicht vorgefallen; denn dass Jesus als erwachsener Mann in der Synagoge hier
und dort das Wort ergriff, war vielleicht ein wenig auffillig, aber noch nichts Besonderes, ,.kaum
der Rede wert*!

Den eigentlichen, entscheidenden ,,Knall“ in Jesu Leben, der ihn sozusagen in die Offentlichkeit
seines Volkes schleuderte, gab es interessanterweise ganz offensichtlich keineswegs durch sein
eigenes Bemiihen, sondern von aufen her — in der Synagoge von Kafarnaum:

Es war einer der Anwesenden, der durch seine Reaktion auf Jesu Verkiindigung aus dem ,,normalen
Prediger* Jesus mehr werden lief3: Weil Jesus — aus welchen Griinden, wissen wir letztlich nicht —
sich mit dem Gebaren dieses Mannes nicht abfinden konnte, wehrte er sich — und bewirkte so seine
erste Heilung! Und erlebte so wohl zum ersten Mal nicht nur seine Kraft, sondern sich zugleich als
ein Werkzeug Gottes! (Wie hiitte er in seiner konkreten psychischen Verfassung diese Heilung auch
sich selbst zuschreiben konnen?! Denn nichts spricht dafiir, Jesus habe bereits zuvor um seine
,heilenden Kriifte* gewusst.)

Hinter diese religidse Erfahrung (die zugleich den Schliissel fiir all seine weiteren Sabbarheilungen
abgibt) konnte Jesus nie mehr zuriick, zumal sie sich gleich darauf wiederholte:

,»uUnd sofort nachdem sie aus der Synagoge herausgegangen waren gingen sie in das Haus des
Simon und Andreas mit Jakobus und Johannes. Die Schwiegermutter des Simon aber lag mit Fieber
danieder, und sofort redeten sie mit ihm iiber sie. Und er trat hinzu, ergriff die Hand und richtete sie
auf. Das verlief sie das Fieber, und sie diente ihnen.” (VV.29-31)

Dieser Vorfall wurde gewiss nicht erfunden. Es gab im Leben der Urchristenheit keinen Grund,
ausgerechnet der Schwiegermutter des Petrus zu gedenken. Wichtig ist nun aber, dass Simon und
Andreas den Jesus nicht dieser kranken Frau wegen mitnahmen. Weil sie in besonderer Weise jetzt
zu ihm und er in besonderer Weise zu ihnen gehérte, nahmen sie ihn, gewiss nicht ohne Stolz, mit
sich nach Hause.

Und da lag sie, die Schwiegermutter, krank danieder. Eigentlich verstindlich. Denn Petrus hatte in
ihr Haus ja wohl nur einheiraten und zusammen mit seinem Bruder Andreas ,,das Geschaft®
tibernehmen konnen, weil es darin keine eigenen S6hne gab. Simon und Andreas waren fiir diese
Frau also auch die Garanten fiir ihren personlichen Lebensunterhalt. Sie aber waren in den Tagen
zuvor gekommen, um unter Berufung auf diesen Jesus das Geschift aufzukiindigen! ,,Da legst dich
nieder!“ war da wohl auch die verstdndliche Reaktion der Schwiegermutter des Petrus!

So lag sie also da — mit Migréne, wiirden wir vielleicht sagen. Doch nun kam er selbst, dieser Jesus
— gewiss eine beeindruckende Gestalt: Was fiir ein Mann! Und er kommt ans Bett, er nimmt einen
bei der Hand! Wer vergéle da nicht alles Fieber, alle Kopfschmerzen!!!

Schon wieder eine Heilung!

Wie sehr sich die Situation fiir Jesus durch diese beiden Heilungen schlagartig verdndert hatte,
zeigen die unmittelbar folgenden Verse im Markusevangelium:

»Als es Abend geworden war, als die Sonne untergegangen [d.h., als der Sabbat mit seinem
Ruhegebot zu Ende] war, brachten sie zu ihm alle Kranken und alle Besessenen. Die ganze Stadt
hatte sich vor der Tiir versammelt. Und er heilte viele [nicht, wie Mt &,16, ,alle“], die an
unterschiedlichen Krankheiten litten, und er trieb viele Ddmonen aus, und er lieB die Ddmonen
nicht reden, denn sie kannten ihn.” (VV.32-34)

Nun ist es das Leben, das Jesus fordert und bestimmt. Er handelt nicht auf Grund eigener
Uberlegungen oder irgend eines hoheren Auftrags (vgl. dagegen Paulus). Es ist die Notwendigkeit,
der sich Jesus gegeniibersieht, die ihn in dieser Zeit handeln ldsst. Das wiederum macht den
weiteren Fortgang verstidndlich, logisch:

,Frihmorgens, als es noch vollige Nacht war, stand er auf, ging hinaus und weg an einen einsamen
Ort und dort betete er. Es jagten aber Simon und seine Genossen hinter ihm her, und sie fanden ihn.
Und sie sagten zu ihm: Alle suchen dich. Er aber sagte ihnen: Lasst uns anderswo hingehen in die
umliegenden 'Marktflecken’, damit ich auch dort verkiindige; denn dazu bin ich ausgegangen.*
(VV.35-38)



Betrachtet man diese erste Zeit in Kafarnaum etwas genauer, zeigt sich uns Jesus als ein Mensch,
der sich ganz offensichtlich nicht von vornherein tiber seine Aufgabe und seinen Weg klar war. Es
war das konkrete Leben, auf das er sich einlieB, das ihn sowohl in seinem Selbstbewusstsein als
auch auf seinem Weg ermutigend weiterbrachte und ihn zugleich die spezifischen Inhalte seiner
Verkiindigung finden lief3.

Dafiir sprechen auch die nédchsten drei Ereignisse, die unmittelbar darauf berichtet werden.

Da ist zunichst die Begegnung mit dem Aussétzigen: Mk 1,39-45

Auch wenn es uns heute nicht mehr moglich ist, genau zu bestimmen, um welche Krankheiten es
sich bei dem ,,Aussatz*“ handelte, unter dem allem Anschein nach immer wieder Menschen in
Palistina — auch noch zur Zeit Jesu — litten, so kénnen wir doch von einem Doppelten ausgehen:

1. Nimmt man die maBgeblichen Diagnosen in Lev 13f ernst, handelte es sich bei dem in Palistina
verbreiteten Aussatz nicht um die in der modernen Medizin Lepra genannte ,,Hansensche
Krankheit®“, die unheilbar ist. Aufgrund des alttestamentlichen Textmaterials wird man das biblische
Wort ,,Aussatz vielmehr als Sammelterminus fiir verschiedene Hautanomalien ansehen miissen,
die keineswegs nur in Ausnahmefillen heilbar sind. Dafiir sprechen

2. auch die in Lev 14 beschriebenen Reinigungsriten fiir die ,,vom Aussatz*“ Geheilten, da sie ja
keineswegs den Eindruck erwecken, als ob sie nur in ganz seltenen Fillen zur Anwendung
gekommen wéren.

Wir haben also keinen Anlass, grundsitzlich davon auszugehen, dass die Begegnung des
Aussitzigen mit Jesus und dessen Heilung durch Jesus aus theologischen Griinden ,.erfunden®
worden sein miisste. Eine solche heilende Begegnung ist gerade am wohl euphorischen Anfang von
Jesu Heilungen denkbar und moglich.

Dann fillt aber auch auf Jesu Wort an den Geheilten ein neues Licht:

»dieh zu, dass du niemandem irgend etwas sagst, sondern 'marsch!' zeige dich dem Priester und
bringe fiir deine Reinigung dar, was Mose gebot, ihnen zum Zeugnis!* (V.44)

Es war wohl dieser Geheilte, der von Gesetzes wegen nach Jerusalem musste, der in Jesu Denken
eine erste Verbindung zwischen seinem Tun und der Jerusalemer Priesterschaft herstellte! (Denn
hitte es in Jesu Denken schon immer diese Verbindung gegeben, weshalb war er dann nicht gleich
nach Jerusalem hinaufgezogen?! Die Priester sollten auf diese Weise von ihm erfahren — und dieses
Zur-Kenntnis-Nehmen war in Jesu Augen plotzlich von grofler Wichtigkeit! Von nun an hatte er
wohl mehr als nur einmal daran gedacht, dass das, was er tat und verkiindigte, eigentlich auch von
der Jerusalemer Priesterschaft ernsthaft zur Kenntnis genommen werden miisste — zumal nach
jenem weiteren Vorfall: der Heilung des Geldhmten:

Mk 2,1-12

Lassen Sie mich mit einer eher grundsitzlichen Uberlegung beginnen: Woher wusste Jesus
eigentlich, dass er berufen war und die Macht hatte, Menschen ohne irgendwelche Vorleistungen
ihrerseits die Vergebung ihrer Siinden zuzusprechen? Selbst Johannes der Tadufer hatte dafiir ja noch
eine vorausgehende Aktivitit auf Seiten dessen verlangt, der die Vergebung seiner Siinden erlangen
wollte! (Gewiss, friiher stellte sich uns diese Frage noch nicht: Solange man glaubte, Jesus habe von
Beginn an gewusst, dass er eines Tages fiir alle Siinden sterben werde, fand man es als nur
natiirlich, dass er im Wissen darum einzelnen Menschen gleichsam im Vorgriff die Vergebung der
Siinden schenken konnte. Aber diese Naivitét ist uns heute eben nicht mehr moglich!)

Die Antwort auf diese Frage: ,,Woher wusste Jesus eigentlich, dass er berufen war und die Macht
hatte, Menschen ohne irgendwelche Vorleistungen ihrerseits die Vergebung ihrer Siinden
zuzusprechen? — die Antwort auf diese Frage liefert die Erzéhlung von der Heilung des
Geldhmten.

Bei ihr fillt ja zunédchst einmal auf, dass in ihr gar nicht vom Glauben des Geldhmten, sondern vom
Glauben derer die Rede ist, die den Geldhmten unter allen Umstinden zu Jesus bringen wollten
(VV.3-5). Und des weiteren fillt auf, dass es die einzige Heilungsgeschichte ist, in der Jesus dem
Kranken zuerst die Siindenvergebung zuspricht (V.5).

Das alles erklirt sich, wenn der Geldhmte von sich aus zunéchst tiberhaupt keine eigene Erwartung,
keine Hoffnung, keinen Glauben hatte und erkennen lie3; wenn er also nicht nur korperlich, sondern



insgesamt, auch psychisch also, sichtlich gelihmt war. Und wenn Jesus es instinktiv spiirte, dass
diesem Mann nur zu helfen war, wenn ihn nicht linger eine Verfehlung, eine Siinde, ldhmen wiirde.
Das heifit: Wir haben allen Grund anzunehmen, dass es Jesus in dieser konkreten Begegnung zum
ersten Mal aufging und bewusst wurde, dass er den Menschen — auf Grund seiner Vision vom Sturz
des Anklagers! — ganz individuell helfen konnte und helfen musste, sich selbst in ihrem Verhiltnis
zu Gott und Gott in seinem Verhéltnis zu ihnen neu zu sehen und neu zu erleben. Und dass er genau
damit im Recht war, bestitigte ihm sofort der anschlieBende Erfolg bei dem Geldhmten (V.11f) —
was wiederum verstindlich macht, dass er, Jesus, sich daraufhin entschieden den ,,Z6llnern und
Siindern‘ zuwandte (2,13-16), ohne sie in irgendeiner Weise zu disqualifizieren (V.17).

Indem Jesus aus der Kraft und Begeisterung seines Gottesverstindnisses auf die Notwendigkeiten,
Bediirfnisse und Moglichkeiten seiner Umwelt reagierte, vergegenwirtigte er in ihr Gottes
Herrschaft und Reich.

C

Wir haben es von klein auf in uns aufgenommen: Jesus und das Kreuz gehoren zusammen! Jede
»anstandige™ christliche Familie hatte — wenigstens bis vor kurzem — zumindest ein Kreuz in der
Wohnung; in jeder Kirche fillt der Blick vor allem auf das Kreuz iiber dem Hochaltar; im Zentrum
vieler christlichen Kirchen steht ,,die Vergegenwiértigung des Kreuzesopfers® — und selbst dort, wo
wir nur ein leeres Kreuz sehen, wissen wir, woran es uns erinnern soll!

Freilich, weil es zunidchst schwer einzusehen ist, weshalb einem Gekreuzigten ein derartiges
Interesse und eine solch hohe Wertschitzung gilt, haben wir von Anfang an auch gelernt, weshalb
dieser Gekreuzigte gerade durch seinen Tod am Kreuz fiir uns so wichtig ist und worin der wahre
Sinn und Wert seines Todes besteht. Wo immer die Schriften des Apostels Paulus gelesen und
gehort werden — und das geschieht eigentlich spitestens seit dem 2. Jahrhundert in allen christlichen
Gemeinden -, gilt die Frage nach dem Sinn des Kreuzestodes Jesu als geklrt.

Dadurch ging allerdings eines verloren: das Wissen, dass es keineswegs der Kreuzestod sein muss,
weshalb Jesus fiir uns Menschen von zentraler Heilsbedeutung ist. Davon handelt ja beispielsweise
das Matthdusevangelium, fiir das Jesus der Immanuel ist, der uns als solcher in letzter Klarheit und
Autoritét Gottes Willen offenbaren kann.

Dass sich uns der Sinn des Lebens Jesu gerade von seinem Tod am Kreuz her erschlief3t, ist also
keineswegs zwingend und klar. Und deshalb gehen wir vielleicht einen auergewthnlichen, aber
keinesfalls einen verbotenen Weg, wenn wir auch im Blick auf den gekreuzigten Jesus einen ,,neuen
Blick* versuchen.

Weshalb war Jesus gekreuzigt worden? Weil er sich — konnte man sagen — nach Jerusalem
hineingewagt hatte. Wire er in Galilda geblieben, wire er wohl kaum gekreuzigt worden. Doch
weshalb war er dort nicht geblieben? Weil er als ,,gesetzestreuer Jude* das Pessachfest in Jerusalem
verbringen wollte? Miissen wir seinen Zug nach Jerusalem als Wallfahrt verstehen?

Auch wenn diese Deutung weit verbreitet ist, spricht gegen sie nicht nur Jesu eigenes Verhalten im
Tempel — wir werden darauf noch zu sprechen kommen - , sondern vor allem, dass Jesus und seine
Jiinger sich in Jerusalem in keinerlei Weise dem sieben Tage umfassenden Reinigungsprozess
unterzogen, dem sich alle von auswirts kommenden Pilger zu unterziehen hatten.

Gerade wenn man Jesus als Juden ernst nimmt, spricht sein ganzes spéteres Verhalten in Jerusalem
gegen die Annahme, er habe sich mit seinen Jiingern als Pilger auf den Weg von Galilda nach
Jerusalem gemacht. Doch weshalb dann?

Die Antwort auf diese Frage finden wir in Jesu offentlicher Klarstellung — gegeniiber der
Volksmenge und gegeniiber seinen Jiingern:

»Wer mein Jiinger sein will, der verleugne sich selbst, nehme sein Kreuz auf [nicht: auf sich!] und
folge mir nach.” (Mk 8,34)

Dass die spiteren Christen dieses ihnen vorgegebene Wort ,ibertragen* verstanden und auf die
tiaglichen Note hin interpretierten, zeigt bereits das Lukasevangelium (9,23). Nur, so konnten Jesu
erste Horer dieses Wort nicht verstanden haben, da sowohl im Griechischen als auch im
Hebriischen / Araméischen zur Zeit Jesu eine derart iibertragene Bedeutung der Wendung ,,sein



Kreuz aufnehmen* nicht bekannt war. Wer dort vom ,,Kreuz-Aufnehmen* sprach, hatte jenen Akt
vor Augen, bei dem ein Verurteilter das Kreuz am Anfang des Weges zur Hinrichtung aufnahm.
Dies war bei Jesus nicht anders. Freilich, wenn Jesus seinen Jiingern sagte: ,,... er nehme sein Kreuz
auf und folge mir!“ (Mk 8,34; vgl. Mt 10,38), dann setzte er stillschweigend voraus, dass er mit
dem Kreuz vorangehen werde.

Nun war die Kreuzigung aber keine jiidische Strafe, sondern die traditionelle Hinrichtungsart der
Romer. Wenn Jesus dieses Wort also gesprochen hat - und weit mehr spricht dafiir als dagegen - ,
dann muss Jesus bereits am Beginn seines Wegs nach Jerusalem sehr stark mit der Moglichkeit
gerechnet haben, von den Romern hingerichtet zu werden.

Dafiir konnte es aber in Jesu Augen eigentlich nur einen Grund gegeben haben, da er kaum mit der
Inszenierung eines Aufstand gegen die Romer geliebdugelt haben diirfte: eine aufriihrerische Aktion
im Tempel! Denn eine solche konnte auf romischer Seite durchaus als eine reale Gefahr fiir den
Frieden gelten (vgl. Apg 22,22-24!). Und weil er diese Aktion eben nicht allein durchfiihren wollte,
drohte auch denen, die hinter ihm nachfolgten (Mt 10,38!), die Kreuzigung.

So haben wir allen Grund anzunehmen, dass Jesus die Konfrontation im Tempel gezielt gesucht
hatte; denn vergessen wir nicht: Jesus hitte sich schon zu Johannes dem T#ufer nicht auf den Weg
machen konnen, um durch seine Taufe die Vergebung der Siinden zu erlangen, wenn der
Jerusalemer Tempelkult in Jesu Augen noch irgendeinen Wert gehabt hitte.

Dass Jesus sich tatséchlich nicht als Pilger zum Pessachfest auf den Weg gemacht hatte — dafiir
finden wir vor allem im Markusevangelium noch eine Reihe von uniibersehbaren Hinweisen. Da ist
beispielsweise der Hinweis darauf, dass Jesus durch die Art und Weise, wie er die Jiinger fiihrte,
,.Schauer und Schrecken® hervorrief:

,-Es schauerte sie, und die folgten, waren voll Furcht.” (Mk 10,32)

Oder da ist die Bitte der Zebeddussohne um die besten Plitze (Mk 10,37), die nur verstandlich wird,
wenn im Kreis der Jiinger bei diesem Zug nach Jerusalem damit gerechnet werden konnte, dass sich
dort ,,etwas Entscheidendes* ereigne.

Und wenn Jesus dem Jakobus und Johannes dann antwortete:

,Konnt ihr den Kelch trinken, den ich trinke, oder die Taufe auf euch nehmen, mit der ich getauft
werde?... Ihr werdet den Kelch trinken, den

ich trinke, und die Taufe empfangen, mit der ich getauft werde.”“ (Mk 10,38f), dann macht diese
Antwort ebenfalls deutlich, dass Jesus einerseits mit einer mdglichen Katastrophe rechnete, dass
diese aber andererseits in seinen Augen nichts mit einem ,,Sithnetod* zu tun hatte, da sonst die
Einbeziehung der Jiinger keinen Sinn ergeben wiirde. Und insofern driickte Jesu Antwort sachlich
nichts anderes aus als die Aufforderung: ,,Wenn einer hinter mir nachfolgen will, verleugne er sich
selbst und nehme sein Kreuz auf und folge mir.*“ (Mk 8,34)

Gegen Jesus als Wallfahrer spricht vor allem aber die Art und Weise, wie er mit seinen Jiingern in
Jerusalem und im Tempel einzog:

,uUnd er zog nach Jerusalem hinein in den Tempel. Nachdem er sich alles angesehen hatte, ging er
spat am Abend mit den Zwolf nach Betanien hinaus.* (Mk 11,11)

Wir mogen bei dieser Notiz wenig empfinden. Doch wenn wir bedenken, dass Jesus und seine
Jiinger an sich verpflichtet gewesen wiren, wie alle Pilger zuerst ein Tauchbad zu nehmen, ehe sie
den Vorhof des Tempels betraten (s. dazu den unten folgenden Text aus einem ,,unbekannten
Evangelium synoptischen Stils*“!), dann empfinden wir wohl, wie niichtern-distanziert sich Jesus
dem Tempel gegeniiber verhielt. (Kaum zufillig ibergingen schon Matthdus und Lukas diese Notiz.
Es war unvorstellbar geworden, dass Jesus sich zunichst einmal alles ,,angesehen* und eine Nacht
dariiber geschlafen haben konnte, ehe er reagierte!)

Den Grund fiir Jesu distanziertes Verhalten offenbarte der darauffolgende Tag:

,Dann kamen sie nach Jerusalem. Jesus ging in den Tempel und begann die Héndler und Kiufer aus
dem Tempel hinauszutreiben. Er stiel die Tische der Geldwechsler und die Stinde der
Taubenhindler um und lieB nicht zu, dass jemand ein Gerit durch den Tempel trug.” (Mk 11,15)



Dass Jesus sich damit nicht nur gegen irgendwelche Auswiichse im Jerusalemer Tempel wandte,
dass er mit seinem Verhalten vielmehr gezielt die Art und Weise attackierte, wie Israel offiziell
seinen Glauben praktizierte, macht Folgendes klar:

1. Zum Jerusalemer Tempel gehorten — wie zu allen antiken Tempeln — auch die Opfer, weshalb es
zwangslaufig Kidufer und Verkdufer gab. Wer sie vertrieb, legte einen wesentlichen Teil des
Gottesdienstes lahm.

2. Die Opfergaben konnten nur mit der autonomen Miinze von Tyros bezahlt werden. Daher
gehorten auch die Geldwechsler zum unaufgebbaren ,,Inventar des funktionierenden Tempels —
abgesehen davon, dass die Geldwechsler gerade um das Pessachfest die noch ausstehende
Tempelsteuer einzuziehen hatten, weil von ihr die tiglichen Sithnopfer des folgenden Jahres bezahlt
wurden. So musste ein Angriff gegen die Geldwechsler als Angriff gegen den Opferkult verstanden
werden.

3. Wenn Jesus nicht zulieB, ,dass jemand ein Gerit durch den Tempel trug”“ (die
Einheitsiibersetzung ist hier sehr ungenau), dann wandte sich Jesus nicht einfach dagegen, dass der
Tempel(vorhof) von Lasttrigern als Abkiirzungsweg beniitzt wurde. Er wandte sich damit vielmehr
gegen einen hochgeschitzten Brauch, iiber den wir aus jiidischen Quellen informiert sind:

An den Wallfahrtsfesten wurden die prachtvollen Gerite, die beim Gottesdienst verwendet wurden
— wie der Tisch, auf dem die Schaubrote angerichtet wurden, oder die goldenen Leuchter - , in den
Vorhof des Tempels getragen und den Pilgern gezeigt, die eigens dazu in Massen in den Tempel
stromten.

Interessanterweise berichtet ein ,,unbekanntes Evangelium synoptischen Stils* (Joachim Jeremias)
wohl ebenfalls von diesem Vorgang. Es wurde im Dezember 1905 in Mitteldgypten auf einem Blatt
aus einem Pergamentbuch (des 4./5. Jh.s) gefunden und lautet:

,und er [Jesus] nahm sie [die Jiinger] mit sich und fiihrte sie in den Reinheitsbezirk selbst und ging
im Tempel umher. Und es trat ein Phariséer, ein Hochpriester mit Namen Levi [?] herzu und traf
mit ihnen zusammen, und er sagte dem Heiland: Wer hat dir gestattet, diesen Reinheitsbezirk zu
betreten und diese heiligen Gerdte zu besehen, nachdem weder du dich gebadet hast noch gar deine
Jiinger ihre Fiile gewaschen haben? Sondern befleckt hast du diesen Tempel betreten, einen reinen
Platz, den keiner betreten darf, auler wenn er sich gebadet und die Kleider gewechselt hat, und
auch nicht wagen darf, diese heiligen Gerite zu betrachten. Und sofort blieb der Heiland mit seinen
Jiilngern stehen und antwortete: Du also, der du hier im Tempel bist, du bist rein? Jener antwortete
ihm: Ich bin rein; denn ich habe mich im Davidsteich gebadet, und durch die eine Treppe ging ich
hinab und durch die andere hinauf, und ich habe weifle und reine Kleider angezogen und dann kam
ich und habe diese heiligen Gerdte angeschaut. Der Heiland aber antwortete ihm und sagte: Wehe
ihr Blinden, die ihr nicht seht...*

Fragt man nun nach dem, was diese drei Aktionen Jesu miteinander verbindet, konnte man wohl so
antworten: Gemeinsam war ihnen der Protest gegen die aktuellen Vollziige, in denen die Menschen
im Tempel Gott erlebten und in denen sie ihre eigene Beziehung zu Gott ausdriickten.

Dass wir Jesus damit richtig verstanden haben diirften, legen auch die Streitgespriche im Tempel
nahe, die das Markusevangelium aus jener Zeit tiberliefert. Denn im Grunde ging es in ihnen stets
um das gleich Problem: Worauf es ankommt!

Wenn irgendwo dann begegnen wir in der Parabel von den Weinbergpéchtern (Mk 12,1-11) Jesu
eigener Deutung seiner damaligen Situation: Er ist der Sohn, den der Weinbergbesitzer sandte, um
endlich zu seinem Anteil zu kommen (V.2+6). Das heiflt, das Gleichnis setzt voraus, dass Gott —
trotz aller Lob-, Dank- und Siihnopfer und all der Psalmen und Gesiinge, die ihm im Tempel
dargebracht wurden — noch nicht das eigentlich Erwartete erhalten hat, das ndmlich, was Gottes ist
(Mk 12,13-17, bes. V.17). Doch was ist damit gemeint? Das ldsst sich nur verstehen, wenn ernst
genommen wird, dass Gott ein Gott von Lebenden und nicht von Toten ist (Mk 12,18-27). Was also
will dieser Gott? Die Liebe zu ihm und den Nichsten (Mk 12,28-34). Nur dann gibt der Mensch
nicht nur aus seinem Uberfluss, sondern gleichsam aus seinem Mangel alles, was er hat und was ihn
am Leben erhalt( Mk 12,41-44).



Klarer konnte Jesus nicht mehr sagen, wie er Gott sah: Als den, der im Begriff ist, als ein Gott des
Lebens sich mit allen Menschen seines Volkes liebevoll zu verbinden und der deshalb von 'seinen’
Menschen gleichermallen nichts anderes als die Liebe zu ihm und zu den anderen erwartet.

Ob Jesus mit seinem Vorgehen und mit seiner Verkiindigung im Tempel den Zeitpunkt
,beschleunigen wollte, an dem der Briutigam (Mt 25,1ff) eintreffen wiirde? Wenn nétig auch und
gerade durch seinen Tod? Und ob er eben deshalb trotz aller enttiuschenden Gottverlassenheit (Mk
15,34.37) an Gott festhalten konnte? Wir wissen es nicht. Wir wissen nur eines: Auch Jesus musste
erleben, dass unsere Erfahrung am Ende — und nicht nur da! — so ganz anders sein kann als das Bild,
das wir uns in bester Absicht und so aufrichtig wie moglich von Gottes hilfreichem
Entgegenkommen gemacht haben. Nicht ohne Absicht hilt das Markusevangelium fest, dass Jesus
sein Leben aushauchte, ,,nachdem er einen grofen Schrei losgelassen hatte* (15,37).

Und dennoch!

Die Erfahrungen, die zumindest ein Teil von Jesu Jiingerinnen und Jiinger mit ihrem Herrn nach
seinem Tod gemacht haben — und denen zu trauen Paulus uns auf seine Weise ermutigt! - ,
konn(t)en uns einladen, uns in unserem Gottesbild, in unserer Weltanschauung und in unserer
Lebensgestaltung gerade an Jesu Leben und Weg aufs Neue und in neuer Weise zu orientieren.

D

Was bleibt uns also nach diesem ,,neuen Blick auf Jesus* als moglicher Gewinn? Es ist m.E. ein
Fiinffaches:

1. Wenn wir Jesus in seinem Gottesbild — ,,Ich sah den Satan wie einen Blitz aus dem Himmel
fallen!* — und in seiner Weltanschauung — ,,.Das Reich Gottes ist da!* — ernst nehmen, dann zeigt
sich: Ob wir in unserem Leben die vorhandenen positiven Moglichkeiten als gegeben erkennen
konnen, hingt wohl immer auch von unserem personlichen Gottesbild ab. Wenn wir uns von Jesu
Gewissheit anstecken lassen, dass Gott uns als der entgegen kommt, der das Leben zum Gliick
vollenden wird, werden wir wohl immer sensibler und klarer die gegebenen Moglichkeiten zum
Guten als sein virtuelles Reich verstehen, das wir vergegenwirtigen konnen. Dann werden diese
Moglichkeiten uns immer weniger verborgen bleiben und kalt lassen, weil wir sie als die Chance
Gottes begreifen.

2. Jesus fand zu seinem Weg und zu seiner Botschaft, indem er sich Schritt fiir Schritt auf die
Bediirfnisse seiner Umwelt einlieS (Mk 1,14 — 2,17). Sollte das uns nicht gerade dann warnen, mit
groBBen Plidnen und Zielen an unser Leben heranzugehen, wenn wir zu einem erfiillten und in sich
stimmigen Leben finden mochten?

3. Wir sahen: Jesus fand zu seiner Verkiindigung — in Inhalt und Sprache - , weil es ihm wichtig
war, seine Botschaft ,dem Hirn und Herzen“ seiner Mitmenschen nahe zu bringen und die
Bedenken seiner Gegner fiir sie nachvollziehbar auszurdumen. Und er sprach nie ganz allgemein
und alles umfassend von Gottes Willen, sondern er formulierte diesen in Bezug auf die Menschen,
die mit ihm lebten und deren Gemeinschaft ihm wichtig war.

Wenn wir davon lernen wollen, heif3t dies dann nicht:

a) Wir miissen das Anliegen kennen (und nicht nur dunkel in uns spiiren), das wir ,ritberbringen*
mochten;

b) wir lassen uns vom Denken und Fiihlen derer, die uns zuhdren, gleichsam das Material geben,
worin wir unsere Botschaft akzeptabel und verdaubar verpacken;

c¢) wir sprechen dort und deshalb von Gottes Willen, von seinen Weisungen und Geboten, wo es uns
und weil es uns um Menschen geht, fiir die wir von Herzen ein gelingendes Leben wiinschen.

4. Jesu Gefiihl der Gottverlassenheit und sein Todesschrei konnten uns vielleicht helfen, das
Gewicht der Wahrheit, die uns aufgegangen ist und die zu bezeugen wir uns miihen, nicht mit dem
aktuellen Verlauf unseres personlichen Lebens messen zu wollen.

5. Die sogenannten nachosterlichen Begegnungen von Jesu Jiinger und Jiingerinnen mit ihrem
Herrn kénnten uns den Weg zu einer neuen Spiritualitit weisen. Das niher auszufithren bediirfte
freilich einer eigenen Tagung!



Ein neuer Blick auf Jesus (I)

A

Die Bedeutung der Taufe Jesu: ein erster, unverstellter Blick auf die noch ,,unbearbeitete* Gestalt
Jesu:

1. Das Gottesbild: Gott kommt bald als Richter, denn ,,die Zeit ist voll*“. Nur wer sich taufen ladsst
hat Zukunft.

Hier hilft auch keine Abrahamskindschaft, kein Tempelkult.

2. Jesus als Fremder in seiner Familie: vgl. auch Jakobus in Jerusalem (Gal 2,11-14)! — Jesu eigene
Familie war der ungeeignetste Ort, um die eigene religiose Uberzeugung zu leben.

— Der urspriingliche Grund, Simon und Andreas etc. als ,,Menschenfischer* zu berufen.

B

Mit der Taufe durch Johannes war Jesu Weg noch nicht am Ende. Er fiihrte iiber Johannes hinaus.
Danach kehrte Jesus mit einer neuen Botschaft zuriick: Mk 1,15.

Keine ,,markinische* Zusammenfassung:

1. Weder der Gedanke der erfiillten Zeit noch die Gegenwart des Reiches Gottes spielt im
Markusevangelium eine wesentliche Rolle.

2. Nirgendwo spielt der Gedanke der Umkehr eine Rolle (vgl. dagegen Lukas 13,3; 15,7.10; 16,20;
17,3.4; Mt 3,2; 4,17)

3. Auch der Gedanke, dem Evangelium vertrauen zu sollen, ist Mk fremd.

— Woher? Von Petrus, aus seiner (unbearbeiteten / unbearbeitbaren) Erinnerung!

— Woher bei Jesus?

C

Lk 10,18: ein neues Verhalten Gottes: ein neues Gottesbild, das ein neues Verhalten verlangt:

Mk 1,14 = 1 Kor 11,23! Gott selbst ,,schafft® die Situation, Neues von ihm verkiinden zu konnen /
sollen.

Wann fiir Jesus? Nach der Taufe: Mk 1,10f.

— Dieses ,,Gefiihl“ erlaubte keine Riickkehr, kein Bleiben: in der Zeit der Wiiste.

— Schritt fiir Schritt!

D

Verlangt ein neues Verhalten: Mk 2,19 (richtig iibersetzt!), bestitigt durch Mk 2,21f (Miinchener
NT). Daran anschlieBend: Mk 2,23-28 (Ahrenraufen); 3,1-6 (mit V. 4 als ,,untheologischer*
Begriindung).

,Roter Faden*: Gott meint es gut — Jesus als ,,guter* Mensch!

Ein neuer Blick auf Jesus (IT)

A

Jesus wollte das neu Erkannte leben: Mk 1,16-20; denn die eigene Familie war bar jeglichen
Verstandnisses: Mk 3,21.31-35.

Andererseits ,,brauchte* Jesus Menschen, die ansprechbar waren und die auch er ,,mochte*: Mk
10,171t

— Das Evangelium will gelebt und muss erfahren werden, sonst entsteht ein lebensfremdes, nicht
tragfidhiges Konstrukt. (Man ,,musste fiir Jesus nicht sein Jiinger sein, um ,,gerettet werden zu
konnen. Kein Riickfall in die Situation z. Zt. des Johannes! Erst nach Ostern wieder!)

Deshalb auch wichtig:



B

Weshalb es falsch ist zu behaupten, Jesus habe ein neues ethisches Programm vorgetragen, fiir das
er alle Menschen seines Volkes habe gewinnen wollen:

Er kannte nur ein Thema: seine Botschaft und deren Konsequenzen. Irgendwelche andere Probleme
— individueller, politischer, gesellschaftlicher Art — interessierten Jesus nicht!

Die ,,neue Ethik bezog sich allein auf seine Gruppe: sie sollte bleiben und werden, was sie war: der
Raum des Reiches Gottes, damit erlebt werden konnte, was (geglaubte) Realitiit war.

Und das verlangt Neues: Mk 2,21f.

C

Deshalb ist es so verhdngnisvoll, wenn man den Eindruck erweckt, Jesus habe ,,Gott“, seinen Gott,
vergegenwairtigen wollen, indem er sich gerade denen ,,am Rande® zugewandt hitte:

a) den Armen (vgl. Lk 6,20b): Diese hatten Zeit, zu Jesus zu kommen, wie wohl auch die, die
»wenig zu essen hatten und — mit sich ungliicklich — Trost suchen® (Lk 6,21).

b) allein Joh 5,1-9 und Lk 7,11-17 Beispiele dafiir, dass Jesus den ersten Schritt getan!

¢) Kinder und Frauen: Mk 9,36f ist Demonstrationsobjekt (sonst Mk 10,13); Lk 7,36-50 wird zuerst
iiber die Siinderin gesprochen, ehe zu ihr; Joh 8,3-11 ist die Ehebrecherin die Letzte(!), mit der
Jesus spricht!

d) Gegen alle Wiederholungen: Es gibt im ganzen griechischsprachigen Schrifttum keine Stelle, an
der hamartolos = Siinder ,Menschen am Rande* bezeichnen wiirde:

vgl. dagegen 1 Makk 2,48.62; TestBenj 4,2f.

Der ,,Stinder* ist ,,der Frevler* — und dazu vgl. Ps 73,2-12.

e) Es stimmt nicht, dass als ,,Siinder* auch die galten, ,,die verachtete Berufe* ausiibten. Hier fiihrte
J. Jeremias (seit 1931!) sich und andere in die Irre!

Ein neuer Blick auf Jesus (III)
A

Jesus behauptete nicht den Anbruch, sondern die Gegenwart des Reiches Gottes; denn
1. nach jiidischem Glauben war das Reich Gottes bereits seit dem Sinai eine weltimmanente
Realitit.
2. ein jeder Jude, der das ,,Hore, Israel* betete, nahm ,,das Konigtum Gottes* auf sich.
3. Kein Jude erwartete den Anbruch, sondern die Vollendung, das Kommen des Reiches Gottes
(vgl. Mt 6,10; Lk 11,2)
Fiir Jesus war dennoch das Reich Gottes auch schon da!
Was bedeutet dies aber in nichtreligioser Sprache? Was war Jesus aufgegangen?
Der Begriff Reich Gottes deutet wichtige Erfahrungen im Leben Israels:
1. Die Exoduserfahrung:

a) das Leben birgt auch ungeahnte und kaum vorstellbare positive

Maoglichkeiten in sich;

b) in allem Geschehen ist (auch) ein machtvoller Wille am Werk, der es gut meint.
2. Die Tora-Erfahrung:

a) die Weisungen und Gebote machen erfahrbar, dass man in einem ,,Herrschaftsraum lebt;

b) wo sie beachtet werden, entsteht (oft!) Heil; daraus wird abgeleitet: wo Unbheil, ist der
Mensch ,,schuldig®;

wo Heil, wenn alles nach Gottes Willen ,,Jauft®.

So behauptet Jesus: Die Gegenwart bietet ungeahnte Moglichkeiten, weil in ihr ein gutmeinender
Wille am Werk ist und wir die Moglichkeit haben, diesem Willen entsprechend das Ende
vorwegzunehmen.
Frage: Hatte Jesus sich das alles nur eingebildet, es ,theoretisch® abgeleitet, oder es
wahrgenommen?



Keine ,,Mystifizierung®. Es muss sich also um innerweltliche Moglichkeiten handeln, die unter
bestimmten Voraussetzungen als mit dem Leben gegeben wahrgenommen werden konnen
(Beispiel!)

Reich Gottes meint also: die menschlichen positiven Moglichkeiten. Sie sind das virtuelle
Gottesreich.

Diese positiven Moglichkeiten sichtbar gemacht zu haben; gezeigt zu haben, unter welchen
Voraussetzungen sie gesehen und realisiert werden konnen, ist das Verdienst Jesu!

B

Auf welchem Weg? Er zeigt sich, Schritt fiir Schritt: Mk 1,14 — 3,6.

Indem Jesus aus der Kraft und Begeisterung seines Gottesverstindnisses auf die Notwendigkeiten,
Bediirfnisse und Moglichkeiten seiner Umwelt reagierte, vergegenwdirtigte er in ihr Gottes
Herrschaft und Reich.

C

Bestitigt nicht einfach durch ein ,,gelingendes Leben®.
Auch hier sind wir abhingig von unserer Vision, und der Reaktion unserer Mitwelt!
Jesus auf dem Weg nach Jerusalem.

D
Der mogliche Gewinn aus diesem ,,neuen Blick* auf Jesus.
Dr. Meinrad Limbeck

ist em. Dozent fiir Biblische Sprachen
an der Kath.-Theol. Fakultdt der Universitdt Tiibingen.



