
Gerechtigkeit und Solidarität 
als Grundlage wirtschaftlichen Handelns 
Vortrag von Bischof Manfred Scheuer am 9. Juni im Stift Florian anlässlich einer Tagung der 
Katholischen Aktion Oberösterreich zum Thema „Christ und Wirtschaft“ 
  
 
Die wirtschaftlichen Möglichkeiten unserer Enkel[1] 
  
Das ist der Titel eines Essays von John Maynard Keynes aus dem Jahre 1930. In diesem 
Essay wagt Keynes einen langfristigen Blick in die Zukunft. Angetrieben von enormen 
Produktivitätssteigerungen werde die Menschheit ihr ‚ökonomisches Problem’ schon bald 
gelöst haben und es wird nicht mehr um mehr Reichtum, sondern um eine bessere 
Lebensqualität gehen. Nach und nach würden immer breitere Bevölkerungsgruppen von 
ökonomischen Zwängen praktisch befreit werden. Keynes sieht den Moment eines 
qualitativen Wechsels dann erreicht, wenn die Menschen anfingen, sich um die materiellen 
Nöte ihrer Nachbarn zu kümmern, weil ihre eigenen bereits gelöst seien. Der 
Lebensstandard eines Durchschnittsmenschen stagnierte über mehrere tausend Jahre 
weitgehend. Erst als die Leute anfingen, einen großen Teil ihres nicht für den unmittelbaren 
Lebensunterhalt benötigten Vermögens in großem Stile zu reinvestieren, z.B. in neue 
Technologien, wurde die ungeheuerliche Kraft des Zinseszinseffekts freigesetzt. Gleichzeitig 
begann ab dem 16. Jahrhundert (und noch einmal verstärkt ab dem 18.) das große Zeitalter 
der Wissenschaft und der technischen Erfindungen, das seit dem Beginn des 19. 
Jahrhunderts in vollem Gange ist. Keynes glaubt, diese Entwicklung werde weiter anhalten, 
vor allem dank enormer Produktivitätszuwächse verursacht durch Verbesserungen bei der 
Technik und beim Transport. Am Horizont sieht er eine neue Herausforderung und ein der 
Menschheit bis dato unbekanntes Problem auftauchen, eine technologisch-bedingte 
Arbeitslosigkeit. Im Folgenden entwirft Keynes ein Szenario, bei dem es die Menschheit bis 
2030 tatsächlich geschafft hat, einen im Schnitt achtmal so hohen ökonomischen 
Lebensstandard zu erreichen. Keynes hält es für realistisch, dass – vorausgesetzt es komme 
nicht zu gravierenden Kriegen oder einem starken Anstieg der Bevölkerung – das 
ökonomische Problem innerhalb von 100 Jahren gelöst sein könne und folglich nicht mehr 
der ständige Begleiter der Menschheit sein werde. – Man kann diese Worte unter der 
Fragestellung lesen, was davon eingetroffen und inzwischen realisiert ist und was sich 
anders entwickelt hat und (noch) aussteht. Man kann Keynes aber auch so lesen, dass er im 
Blick auf kommende Generationen denkt und von diesen her die Aufgabe und die Ziele der 
Wirtschaft sieht. „Das ist Enkelgerechtigkeit oder Nachhaltigkeit – es geht um ein 
Gleichgewicht zwischen monetären, sozialen und ökologischen Zielen. Dies führt dazu, dass 
man die heutigen Ansprüche erfüllt ohne dabei die Möglichkeiten der künftigen Generationen 
negativ zu beeinflussen. Oder kurz gesagt – bei allem was sie tun, sollten sie mit gutem 
Gewissen Ihren Enkeln in die Augen schauen können.“ – Was ist mit den (vielleicht noch 
nicht geborenen) Enkeln? Gegenwärtig (2011) stellt sich massiv die Frage: Was ist mit der 
Jugend? Welche Chancen hat die junge Generation in der Wirtschaft, in der Politik und in der 
Gesellschaft? 
  
  
Empört Euch!? 
  
Das ist ein Buchtitel des Franzosen Stéphane Hessel[2], von dem 2010 in wenigen Monaten 
eine Million Exemplare verkauft wurden. Die Gründe, sich zu empören, sind heutzutage oft 
nicht so klar auszumachen. Wer hat die Befehlsgewalt über das, worüber sich die Menschen 
empören müssen? Wer entscheidet über das, was gleichgültig zu ignorieren ist? Die 
Einschätzungen, Bewertungen und auch Sensiblitäten wandeln sich relativ rasch. Was 
gestern noch einen Aufschrei der Entrü-stung und Empörung bewirkt, lässt heute schon 
mehr oder weniger alle kalt. Im 20. Jahrhundert führten Shoah, Rassen-wahn, Völkermord, 
stalinistische Säuberungen, Folter, Atomrüstung, Umweltzerstörung, ungerechte soziale und 



wirtschaftliche Systeme, teilweise organisiertes Verbrechen, in den letzten Jahren auch 
Kindesmissbrauch und Vergewaltigung viel zu spät zu Aufschrei, Empörung und Widerstand. 
  
Stephane Hessel empört sich 2010 in seinem Bestseller über die weit geöffnete und noch 
immer weiter sich öffnende Schere zwischen ganz arm und ganz reich, aber auch über den 
Umgang mit den Menschenrechten und den Zustand unseres Planeten. Als Beispiele nennt 
er: Die Diskriminierung von Ausländern, den Sozialabbau, insbesondere bei der 
Alterssicherung, den Konzentrationsprozess bei der Presse und ihre gefährdete 
Unabhängigkeit, den Zugang zur Bildung sowie die Entwicklungspolitik im Nachgang zur 
Wirtschaftskrise und die Umweltpolitik zum Erdklima. Er ruft zur Empörung und zum 
Widerstand gegen die Massenkommunikationsmittel auf, die unserer Jugend keine andere 
Perspektive bieten als den Massenkonsum, die Verachtung der Schwächsten und der Kultur, 
den allgemeinen Gedächtnisschwund und die maßlose Konkurrenz aller gegen all. Die 
Gleichgültigkeit wäre das Schlimmste, was man sich und der Welt antun könne. 
  
Die deutsche Gesellschaft für Sprache (GfdS) hat den „Wutbürger“ zum Wort des Jahres 
2010 gewählt. „Wutbürger“ stehe für die Empörung in der Bevölkerung, „dass politische 
Entscheidungen über ihren Kopf hinweg getroffen werden“. Das wichtigste Beispiel dafür war 
„Stuttgart 21“, der Widerstand gegen den geplanten Bahnhof in Stuttgart. 
  
Europas Staaten sind dabei, so Oliver Tanzer im Leitartikel der Furche vom 26. Mai 2011, 
eine ganze Generation zu verlieren. Die Proteste von arbeitslosen Jugendlichen in Spanien 
und Griechenland seien nur die Spitze eines Eisbergs, der das ökonomische Gefüge der 
Gesellschaft zerstören könnte.[3] Die Jugend Spaniens, Griechenlands und Frankreichs 
manifestiert sich zu Zehntausenden gegen ihre Regierungen, gegen den Finanzkapitalismus, 
gegen den Sozialabbau in der Krise, für globale Gerechtigkeit. Das sind persönliche Dramen 
junger Menschen, die zu einem ethischen Kampf gegen das Böse in den Chefetagen 
sublimiert werden. 
  
 
  
  
Das ist eine Frechheit! 
  
Der Vorstandsvorsitzende der Erste Bank (Erste Group) Andreas Treichl hat Mitte Mai 2011 
mit einer heftigen Kritik an den Politikern für Aufsehen gesorgt: „Das ist eine Frechheit, das 
ist ein ganz grober Fehler. Unsere Politiker sind zu blöd und zu feig dazu und zu 
unverständig dafür, weil sie von der Wirtschaft keine Ahnung haben um dagegen zu wirken 
und das wird Österreich schaden und wir werden hinter andere Länder zurückfallen.“ Eine 
Demokratie, die solchen Auswüchsen nichts entgegen setzen könne, verliere ihre 
Legitimation und öffne politischen Scharlatanen Tür und Tor.[4] Von der Diktion her waren 
diese Worte überzogen, inhaltlich bekam Treichl aber von vielen Seiten Zustimmung. Das 
Verhältnis zwischen Wirtschaft und Politik ist spannungsgeladen oder auch getrübt. Inwiefern 
darf der Staat, dürfen die Staaten Rahmenbedingungen für die Wirtschaft vorgeben? 
  
Und wie denken Wirtschaftsverantwortliche von der Kirche bzw. von der katholischen 
Soziallehre? „Geht's den Menschen gut, geht's auch der Wirtschaft gut“, so drehte der 
Gurker Bischof Alois Schwarz bei den Wirtschaftsgesprächen in Alpbach 2010 einen 
gängigen Werbeslogan um und beschwörte dabei die „Zivilgesellschaft als Marktregulativ“. 
Beispiel: Für die Rettung des arbeitsfreien Sonntags formiere sich eine europäische 
Bürgerinitiative, mit der Kirche als Alliierten - denn wenn ständig gefordert werde, alles 
müsse schneller gehen, brauche es umso mehr die Zeit des „Innehaltens“. 
„Lassen Sie sich nicht in einer unheiligen Allianz von ÖGB und 
Wirtschaftskammer<http://www.wko.at> vor den Karren spannen!“, setzte der Böhler-
Uddeholm<http://www.bohler-uddeholm.com/>-Chef Claus Raidl dem Bischof entgegen. 
Überhaupt sei die gerühmte christliche Soziallehre „ein Gebäude mit offenen Sätzen“, das 



nicht vom Heiligen Geist, sondern vom jeweiligen Zeitgeist beseelt sei, so Claus Raidl und 
sprach der Kirche ökonomische Kompetenz ab, weil sie nie zugegeben habe, dass 
Wirtschaft auf Gewinn ausgerichtet sei.[5] Hat die Kirche mit ihrer Soziallehre in der 
Wirtschaft etwas zu sagen? - 141 Seiten Hilflosigkeit nennt Horst 
Herrmann<http://www.horstherrmann.com/%20> in einem Kommentar im Humanistischen 
Pressedienst die Sozialenzyklika von Benedikt XVI., Caritas in veritate.[6] Sind die 
Grundprinzipien der katholischen Soziallehre Personalität, Subsidiarität und Solidarität bloße 
Leerformeln in der Wirtschaft? Und hat die Tugend bzw. die Norm der Gerechtigkeit keinerlei 
Relevanz für wirtschaftliches Handeln? 
  
  
Homo oeconomicus[7] 
  
Unternehmer und Führungskräfte in der Wirtschaft fühlen sich von der Kirche oft nicht richtig 
beurteilt, weil die Kriterien oft von einer linken Ideologie kämen. Wie sehen viele in der 
Kirche die Unternehmer bzw. die Finanz- und Realwirtschaft? Reinhard Marx, den Erzbischof 
von München-Freising, sieht die Ursachen der Finanzmarkt- und Wirtschaftskrise in einem 
falschen Menschenbild. Das dem Kapitalismus zugrunde liegende Menschenbild vom „homo 
oeconomicus“, der allein an seine eigenen Interessen denkt, habe die Welt die Schlechteren 
verändert. Was ist mit dem „homo oeconomicus“ gemeint? 
Der Merkantilismus der frühen Neuzeit veränderte die Form des Wirtschaftens grundlegend. 
Die beginnende Marktwirtschaft zielte auf Profitmaximierung. Die dadurch veränderte 
Mentalität der Kaufleute wurde zum Muster für den späteren Homo oeconomicus. Um die 
Mitte des 18. Jahrhunderts vertraten die Physiokraten die Überzeugung, dass 
Wirtschaftsprozesse nach natürlichen Gesetzmäßigkeiten ablaufen. In der Mitte stand das 
Rationalitätsprinzip, das man im Blick auf das menschliche Verhalten als eigeninteressiertes 
Streben nach möglichst viel Gewinn und Genuss bei möglichst geringen Kosten verstanden 
hat. Hedonismus und Egoismus wurden zu ökonomischen Leitprinzipien. Das übermäßige 
Streben nach wirtschaftlichen Vorteilen wurde nicht mehr wie bisher als negative 
Leidenschaft, sondern als eine positive Eigenschaft gewertet. Die Wirtschaft wurde nun als 
eigenständiger Bereich gegenüber der Ethik angesehen. Die klassische Nationalökonomie 
verstärkte diesen Kontext. Eigeninteresse und Eigennutz erschienen als wichtigste 
menschliche Handlungsmotive. Man glaubte, sie seien ethisch dadurch gerechtfertigt, dass 
das eigennützige Verhalten aller Individuen auch zum allgemeinen Wohlstand führte. So 
entstehen das Kosten-Nutzen-Denken und die Maxime der Nutzenmaximierung. Dieser 
Nutzen wurde im Rahmen der Mathematisierung der Wirtschaftswissenschaften immer 
berechenbarer. 
In dieses Grundmodell zeichnen sich die anderen Strukturelemente ein: Effizienz, Markt, 
Wettbewerb, Privateigentum, Gewinnstreben, Nutzenmaximierung. Die Verteidiger des recht 
verstandenen Modells Homo oeconomicus wiesen darauf hin, dass es in der modernen 
Wirtschaft nicht mehr um eine Bedarfsregulierung geht, die vor allem auch im Rahmen von 
Ehe und Familie, Verwandtschaft und Dorfstrukturen steht, sondern um eine grundsätzlich 
anonyme Großgesellschaft, die anderen Gesetzen folgt. Die Vorteile des Modells liegen in 
der individuellen Nutzenoptimierung. Zudem kann das Modell als hilfreich angesehen werden 
zur Schaffung rechtlicher Strukturen, die weniger Lücken besitzen. Und schließlich leistet 
das Modell bei der Schaffung sinnvoller Rahmenbedingungen gute Dienste. 
Freilich gibt es in diesem Modell einen oft unreflektierten Primat der Nutzen- und 
Gewinnmaximierung sowie das prinzipielle Auseinandertreten von Ökonomik und Ethik. Als 
Beispiel für die Kritik von Wirtschaftsethikern am Modell des „homo oeconomicus“ soll Peter 
Ulrich mit seiner „Integrativen Wirtschaftsethik“ angeführt werden, wo es im Zusammenhang 
der Kritik einer „normativen Überhöhung der Logik des Marktes“ heißt: „Statt dass in 
sachgemäßer Weise der Markt in die sozialen Beziehungen eingebunden würde, werden 
diese in radikaler Umkehrung in den Markt eingebettet. Die Missachtung des instrumentellen 
Charakters des Wirtschaftens macht aus dem wirtschaftenden Menschen den 
‚wirtschaftlichen Menschen’ (Der Homo oeconomicus), lässt dessen zwischenmenschliche 
Beziehungen auf Tauschbeziehungen schrumpfen und führt so zur gedanklichen 



Entgrenzung der Idee einer effizienten Marktwirtschaft zur Ideologie einer totalen 
Marktgesellschaft.“[8] 
Unter den drei großen Leitideen, die die moderne Wirtschaft beherrschen, nämlich Vernunft, 
Fortschritt und Freiheit, geht es zunächst um ein vernünftiges Wirtschaften. Fast überall steht 
die Vorstellung im Vordergrund, „dass die ökonomische Idee vernünftigen Wirtschaftens, 
nämlich die aus der Erfahrungswelt produktiver Arbeit stammende Idee des effizienten 
Umgangs mit knappen Ressourcen oder Gütern, der Inbegriff von Rationalität oder Vernunft 
überhaupt sei. So verstandene ökonomische Rationalität hält sich mit anderen Worten schon 
für die ganze Vernunft.“[9] So schreibt Max Horkheimer schon in seiner bekannten Analyse 
„Zur Kritik der instrumentellen Vernunft“: „Wie sie (die Aktion um der Aktion willen) in unserer 
Zivilisation verstanden und praktiziert wird, tendiert die fortschreitende Rationalisierung dazu, 
eben jene Substanz der Vernunft zu vernichten, in deren Namen für den Fortschritt 
eingetreten wird.“[10] 
Jedem ist heute deutlich geworden, dass es z.B. in der Produktion, im Güterverkehr und 
besonders auch in der damit verbundenen Umweltbelastung Unvernunft geben kann. Denn 
es kommt dabei auf eine Vernunft an, die auch die lebenspraktischen Belange des 
Menschen ins Auge fasst und nicht nur eine marktwirtschaftliche Systemlogik. „Vernünftiges 
Wirtschaften aus ganzheitlicher, lebenspraktischer Sicht orientiert sich dementsprechend – 
das scheint in der Natur der Sache zu liegen – an ihrer Lebensdienlichkeit.“[11] Gerade 
Peter Ulrich hat aufgezeigt, dass damit zwei grundlegende Kategorien angesprochen sind, 
die zum Kernbereich des europäischen ethischen Denkens gehören, nämlich die Idee vom 
guten Leben und die Forderung eines gerechten Zusammenlebens der Menschen. Es ist zu 
unterscheiden zwischen dem Rationalen, besonders wenn dieses auf die Quantifizierung 
eng geführt wird, und dem Vernünftigen, das eine Vielfalt von Verhaltenweisen des Geistes 
zulässt. 
  
  
Ohnmacht und Unübersichtlichkeit?[12] 
  
Die moderne Weltwirtschaft ist in ihrer Gesamtheit von enormer Komplexität gekennzeichnet, 
von kaum überschaubaren Ursache-Wirkung-Ketten und von nicht prognostizierbaren, oft 
auch unintendierten Rück- und Wechselwirkungen. Die daraus entstandene 
Unübersichtlichkeit kann dazu verführen, sich verantwortungsethischen Aspekten des 
eigenen Handelns erst gar nicht zu stellen. Das vermögen offenbar auch die globalen 
Informations- und Kommunikationsstrukturen nicht zu verhindern, die ja durchaus die 
Wahrnehmung von Zusammenhängen und die Weite von Verantwortungshorizonten 
ermöglichen würden. Allerdings potenziert diese Wahrnehmung eher noch den Eindruck 
individueller Ohnmächtigkeit und Unübersichtlichkeit. 
Gerade im Finanzbereich dürfte die Gefahr besonders ausgeprägt sein, dass sich bei den 
Akteuren die moral sensitivity zusehends verflüchtigt. Das hat nichts mit einem Mangel an 
guten Absichten oder ethischen Motiven zu tun, sondern insbesondere mit moralischer 
Indifferenz und moralischer Unsichtbarkeit. Indifferenz entsteht vor allem durch eine 
Zentrierung von Verantwortung auf Autoritäten, das ist wohl ein Aspekt mangelnder 
Subsidiarität, durch ausgeprägte Routine und die Dehumanisierung von Arbeitsabläufen. 
Zudem wird die Distanz zwischen Akteur und Handlungsfolgen immer größer. Die 
Abstraktheit und Virtualität der Materie mit der Finanztransakteure operieren, das enorme 
Tempo der konkreten Entscheidungs- und Handlungsabläufe, der hohe Spezialisierungsgrad 
und die betrieblichen Fusions- und Konzentrationsprozesse im Finanzsektor dürften unter 
dieser Rücksicht samt und sonders dazu beitragen, dass es bei vielen Akteuren nur in eher 
geringem Ausmaß zur Wahrnehmung ethischer Relevanz des eigenen Handelns kommt. 
Jochen Hörisch, Norbert Bolz und andere beschreiben Geld als kaltes oder abkühlendes 
Medium. Das gilt in noch gesteigertem Maße, wenn dieses Geld auf die Realität bloßer 
Zahlen auf Datenträgern reduziert ist, gleichsam auf eine Form ohne Materie. 
Die Krise hat jedoch zumindest für einen Moment aufleuchten lassen, dass Finanz- und 
Aktienmärkte zwar nur sehr bedingt realwirtschaftliche Gegebenheiten widerspiegeln, dass 
Zusammenbrüche und Krisen in diesem Bereich aber massive, zum Teil Existenz 



bedrohende Auswirkungen auf die Realwirtschaft haben und dass dort insbesondere jene 
betroffen sind, die ohnedies schon in prekären ökonomischen Verhältnissen leben. Jene, für 
die Geld nach wie vor ein banales Tauschmittel etwa zwischen Arbeitskraft und 
Subsistenzgütern darstellt, werden zu Opfern einer Krise, die von jenen ausgelöst wurde, für 
die Geld längst zum virtuellen Spielkapital geworden ist. Wir bewegen uns hier wohl im Feld 
jener Strukturen der Sünde, die zwar nicht von Einzelnen allein zu verantworten sind, die 
aber sehr wohl „mit konkreten Taten von Personen zusammenhängen, die solche Strukturen 
herbeiführen, verfestigen und es erschweren, sie abzubauen“[13], wie es in Sollicitudo rei 
socialis heißt. 
  
  
Angewandte Liebe zur Welt 
  
Nüchtern gesehen sind Wirtschaft und Ethik zunächst einmal Gegensätze. “It is not from the 
benevolence of the butcher, the brewer, or the baker that we expect our dinner, but from their 
regard to their own interest. – Es ist nicht das Wohlwollen des Fleischers, des Brauers und 
Bäckers, von dem wir ein gutes Essen erwarten, sondern davon, dass sie ihre eigenen 
Interessen verfolgen.” (Adam Smith) Adam Smith wollte im 19. Jahrhundert zeigen, wie der 
Egoismus des Einzelnen eine notwendige Voraussetzung für den Wohlstand aller ist.[14] Die 
zentrale Feststellung lautet, dass der Markt jener Ort ist, an welchem der Einzelne die besten 
Erfahrungen macht, wenn er seine Interessen selbstbezogen und eigennützig verfolgt. 
Verschwenderische Liebe könnte ihn ruinieren oder etwas weniger pathetisch ausgedrückt: 
Gerechtes Handeln bezieht sich lediglich auf das Einhalten von Verträgen und auf 
Gesetzeskonformität. Solidarität und Nächstenliebe sind nicht nur Störfaktoren auf dem 
freien Markt, sondern dort schlechterdings sinnlos. Das neoliberale Wirtschaftsdenken setzt 
alle positive Hoffnung auf eine wundersame Wohltätigkeit individueller Sünden. Die privaten 
Laster der einzelnen – Habgier, Geiz und Neid – sollen zum Wohlstand aller führen. 
Sind Evangelium und Wirtschaft, sind Liebe und Arbeitswelt schlechterdings miteinander 
unvereinbar? Oder kann man auf unternehmerisches Handeln das Hannah Arendt 
zugeschriebene und vom verstorbenen deutschen Bundespräsidenten Johannes Rau auf die 
Politik gemünzte Wort anwenden‚ gutes Wirtschaften sei „angewandte Liebe zur Welt?“[15] 
Müssen wir Wirtschaft wie die Politik als schmutziges Geschäft mit der Aufgabe einer 
ethischen Gesinnung verstehen oder kann Wirtschaften auch so etwas sein wie 
„angewandte Liebe“ zu den Menschen? Politik und Wirtschaften als angewandte Liebe zur 
Welt, das heißt, nicht auszuweichen, nicht auszuweichen vor der Verantwortung und damit 
vor der Gefahr, schuldig zu werden. Wer vor lauter Furcht, Schuld auf sich zu laden, 
notwendiges Handeln unterlässt, verfehlt seinen Auftrag als Christ. 
Gut Wirtschaften, gute Arbeit zu ermöglichen, das hat viel mit einer angewandten Liebe zur 
Welt und mit Solidarität zu tun. Das nicht im Sinne der erotischen Liebe und auch nicht im 
Sinne der Freundschaftsliebe. Auch die bloße Barmherzigkeit wäre dem guten Wirtschaften 
nicht angemessen. Das Sozialwort des Ökumenischen Rates der Kirchen in Österreich 
unterstreicht, dass Erwerbsarbeit Identität schafft und ein wichtiger Teil des Lebens ist. Es 
benennt Qualitätskriterien für gute Arbeit. Dazu gehören Fragen der Gesundheit, der 
Vereinbarkeit von Beruf und Familie, zumutbare Arbeitszeiten, realistische 
Mobilitätserfordernisse. Gute Arbeit gewährt ein angemessenes Einkommen, respektiert 
menschliche Fähigkeiten und die Menschenwürde und bezieht sowohl das Produkt wie die 
Belange der Umwelt als Kriterien mit ein. Arbeit ist vom biblischen Zeugnis her Mitarbeit in 
und an der Schöpfung Gottes. Wenn aber Arbeit Menschen ausbeutet, wenn 
Arbeitsbedingungen das Leben und die Natur nicht achten, ist sie mit dem christlichen 
Glauben nicht vereinbar.[16] 
  
  
Ökosoziale Marktwirtschaft 
  
„Sie wollen Wirtschaftsethik studieren? Entscheiden Sie sich für das eine oder das andere.“ 
Das Wort von Karl Kraus (1874–1936) an einen Studenten der Wirtschafts-Ethik, er werde 



sich wohl zwischen beidem entscheiden müssen, ist heute weitgehend zu relativieren. 
Ethisches Planen und ethisches Handeln sind nicht mehr Antithese, sondern Fundament und 
Rahmen nachhaltig erfolgreichen Wirtschaftens innerhalb demokratisch-rechtsstaatlicher 
Freiheitsordnungen. Es gibt einen grundlegenden Zusammenhang zwischen wirtschaftlicher 
Entwicklung, Demokratie und Wohlstand, einen Zusammenhang zwischen 
Demokratieausprägung, wirtschaftlicher Stärke und damit Reichtum. Alle reichen Ländern 
der Erde stellen funktionierende Demokratien dar. 
Die Stärke der ökologischen und sozialen Marktwirtschaft liegt ja gerade darin, dass sie ein 
Gleichgewicht zwischen Geltungsansprüchen aus sehr unterschiedlichen Feldern des 
Lebens anstrebt: der Freiheit des Wirtschaftens bis zur Bildung von Kapital und Eigentum, 
der Verantwortung für die Schwächeren in der Gesellschaft und der Aufmerksamkeit für 
nachhaltiges Wirtschaften, das über mehrere Generationen ohne unverantwortliche 
Schadenswirkung durchgehalten werden kann. 
Ziel der Sozialen Marktwirtschaft ist es, wirtschaftlichen Erfolg mit sozialem Ausgleich zu 
verbinden und der Freiheit eine Ordnung zu geben. Die gegenwärtige Krise zeigt, dass die 
international agierende Finanzwirtschaft der nationalen Ordnungspolitik immer mehr 
entwächst und das globalisierte Wirtschaftssystem ebenfalls einen ordnenden Rahmen 
braucht. Dabei müssen wir auch die außerökonomischen Grundlagen der Sozialen 
Marktwirtschaft im Blick haben: Das christliche Verständnis vom Menschen und die Idee der 
Demokratie sind der geistige Nährboden, auf dem sich die Soziale Marktwirtschaft entwickelt 
hat. 
Gemäß der Katholischen Soziallehre steht der Mensch im Mittelpunkt der Arbeit und der 
Wirtschaft, der Mensch als Ebenbild Gottes, der sich seine Würde nicht erst „verdienen“ 
muss.[17] Mit dieser Prämisse ist der Vorrang der Arbeit vor dem Kapital verbunden. Das 
Personalitätsprinzip der katholischen Soziallehre auf die Wirtschaft übertragen lautet: „Die 
Entfaltung des Wirtschaftslebens und die Steigerung der Produktion haben den Bedürfnissen 
der Menschen zu dienen. Das wirtschaftliche Leben ist nicht allein dazu da, die 
Produktionsgüter zu vervielfachen und den Gewinn oder die Macht zu steigern; es soll in 
erster Linie im Dienst des Menschen stehen.“[18] 
Die Katholische Soziallehre fordert einen politischen Ordnungsrahmen für den 
wirtschaftlichen Wettbewerb. In der Enzyklika Centesimus Annus sagt Papst Johannes Paul 
II.: „Es ist Aufgabe des Staates, für die Verteidigung und den Schutz jener gemeinsamen 
Güter wie der natürlichen und der menschlichen Umwelt zu sorgen, deren Bewahrung von 
den Marktmechanismen allein nicht gewährleistet werden kann. Wie der Staat zu Zeiten des 
alten Kapitalismus die Pflicht hatte, die fundamentalen Rechte der Arbeit zu verteidigen, so 
haben er und die ganze Gesellschaft angesichts des neuen Kapitalismus nur die Pflicht, die 
gemeinsamen Güter zu verteidigen, die unter anderem den Rahmen bilden, in dem allein es 
jedem einzelnen möglich ist, seine persönlichen Ziele auf gerechte Weise zu 
verwirklichen.“[19] 
Es braucht eine gesetzliche Rahmenordnung, die das potentielle Ungleichgewicht zwischen 
den Wirtschaftsteilnehmern mildert, durch kontroversielle Zielverfolgung der 
Wirtschaftsteilnehmer hervorgerufene Spannungen abfedert, existentielle Interessen der 
Schwachen wahrt und das allgemeine Vertrauen in eine menschengerechte Wirtschafts-, 
Rechts- und Gesellschaftsordnung wahrt und mehrt. Zum System einer sozialen und 
nachhaltigen Marktwirtschaft (Kurzformel: ökosoziale Marktwirtschaft) besteht keine 
brauchbare Alternative, wenn nicht Mensch und Wirtschaft langfristig den kürzeren ziehen 
sollen. 
Angesichts der Schuldenberge, die im Zuge der Finanzmarkt- und Wirtschaftskrise immens 
erhöht wurden, stellt sich aber auch die Frage, wie diese Verschuldung wieder abgebaut 
werden soll. Eine offene Diskussion unter den Aspekten der Generationen- und 
Beteiligungsgerechtigkeit ist dringend erforderlich, um geeignete Kriterien der 
Lastenverteilung zu entwickeln. Es ist zu vermeiden, dass die Verschuldungsfrage über eine 
Inflation mit allen damit verbundenen sozialen Verwerfungen gelöst wird. Darüber hinaus 
dürfen auch die großen Herausforderungen des 21. Jahrhunderts – Ernährungssicherheit, 
Armutsbekämpfung und Klimawandel –, die sich in besonderem Maße auf die Armen der 
Welt auswirken, nicht aus dem Blick geraten. 



  
  
Wirtschaftsethik 
  
Stephan Rothlin ist seit 2005 Generalsekretär von CIBE, dem Center for International 
Business and Economics Management und Vice-Rector an der Oriental University Beijing in 
China, und arbeitet auch in Hongkong und in Taipeh. Sein Arbeitsschwerpunkt ist die 
Wirtschaftsethik. Die Rede von Wirtschaftsethik hat in China zunächst ein spontanes 
Gelächter ausgelöst. Und doch: Werte sind gefragt, denn Wirtschaft allein frustriert in einem 
Land, in dem der Kommunismus Staatsdoktrin ist und der Wirtschaftsboom den 
schrankenlosen Kapitalismus zum Gott gemacht hat. Die meisten Menschen arbeiten bis zu 
13 Stunden täglich, sieben Tage pro Woche, 365 Tage im Jahr  - mit maximal zwei freien 
Tagen zu Neujahr. 78000 Konflikte, in denen jeweils mehr als 500 Leute involviert waren. In 
der Korruption liegt China weit vorn (ca. 14% Schaden für das Bruttosozialprodukt). In den 
letzten Monaten sind immer wieder Fälle von Sklavenarbeit publik geworden. Als 
Konsequenz daraus traten mit 1. Jänner 2008 strenge Arbeitsgesetze in Kraft. Nach und 
nach, so Stephan Rothlin, wächst das Bewusstsein, dass Wirtschaftswachstum nur 
nachhaltig sein kann, wenn es von ethischen Werten getragen ist. 
Wirtschaft und Ethik gehören zusammen. Aber Ethik tut weh: Darf ein Manager einen 
Unternehmensstandort schließen, der nicht so profitabel arbeitet wie andere? Muss er es, 
wenn dadurch das Unternehmen als Ganzes wettbewerbsfähiger wird? Darf er in einem 
Land produzieren, das Kinderarbeit toleriert? Lässt sich die Trennung von einem schwachen 
Mitarbeiter verantworten, der in die sichere Arbeitslosigkeit entlassen wird? Der Mensch als 
handelndes soziales Wesen steht zwei ethischen Grundformen gegenüber: der 
Individualethik und der Sozialethik, die sich ergänzen. Wie kann und will sich zum Beispiel 
ein Arbeitnehmer in einen Tendenzbetrieb (Kirche, Gewerkschaften, Parteien) integrieren. 
Aber auch die weltanschaulichen Haltungen eines Firmeneigentümers können wirtschaftliche 
Entscheidungen prägen. So kann sich ein Unternehmer weigern, in China zu investieren, 
weil dort die Todesstrafe praktiziert wird. Nicht die Tatsache selbst, dass weltanschauliche 
oder religiöse Auffassungen die Entscheidungen des Inhabers oder der Hauptgesellschafter 
prägen, ist ethisch besonders wertvoll oder besonders verwerflich. Es ist vielmehr die Art und 
Weise des Umgangs mit solchen geistigen Axiomen, die richtiges und falsches, gutes und 
schlechtes, verantwortungsvolles und verantwortungsloses Verhalten voneinander trennt. 
  
  
Ethische Mindeststandards 
  
Der Kriminalpsychologe Thomas Müller[20] ist überzeugt, dass „workplace violence“ eine der 
größten gesellschaftlichen und damit auch kriminalpsychologischen Herausforderungen der 
nächsten 30 Jahre sein wird. Unter workplace violence versteht man alle Formen 
destruktiver Handlungen am Arbeitsplatz, die die Firma in Schwierigkeiten bringen sollen. 
Nach dem Motto „Mir geht es schlecht, und dem Chef soll es jetzt noch viel schlechter 
gehen“ werden das Unternehmen oder deren Führungspersonen torpediert. 
Wie man miteinander umgeht, das lernt man auf der Straße und zu Hause. Und genau daran 
mangelt es. Die moralische Wertigkeit, wie man mit anderen Menschen umgeht, ist in 
unserer Gesellschaft über mehrere Generationen immer mehr verwässert worden. Vielleicht 
auch deshalb, weil wir immer weniger Zeit mit unseren Kindern verbringen. Wer spricht zu 
Hause das Abendgebet mit den Kindern? Wer zieht das Resümee über die Geschehnisse 
des Tages? Wer dankt mit ihnen für die guten Stunden, und wer arbeitet mit ihnen die 
schlechten auf. Wo sonst soll ich Kommunikation, Moral und Wertigkeit lernen als in der 
Familie? 
Ulrich Hemel, Theologe und Unternehmensberater nennt in seinem Bestseller „Wert und 
Werte. Ethik für Manager - ein Leitfaden für die Praxis“ folgende ethische Mindeststandards 
für Führungskräfte und Unternehmer: 
Vertrauen und Wertschätzung: „Wer mit anderen Geschäfte macht, muss ein Mindestmaß an 
Vertrauen aufbringen.“ Es geht um Vertrauen, Wertschätzung, Sensibilität, Dankbarkeit, 



denn sonst machen sich Vergiftung, Neid, Konkurrenz, Feindseligkeit, Misstrauen breit. 
Führungssysteme vermitteln Menschenbilder: wird der Mensch als solcher geschätzt oder 
wird er als Kostenfaktor bzw. Produktionsfaktor angesehen? 
Transparente Kommunikation: „Geschäfte ohne Kommunikation über die gegenseitigen 
Erwartungen und Anforderungen funktionieren nicht.“ Zum Führen und Leiten in der 
Wirtschaft gehören transparente Kommunikation, Förderung der Begabungen, Dienst der 
Einheit, Integration. 
Der ethische Imperativ der Strategie: „Wer ein Unternehmen ohne Strategie führt, führt sein 
Unternehmen nicht gut.“ Menschen, die wissen, was sie tun und warum sie es tun, sind in 
der Regel deutlich produktiver als solche, die verunsichert die vertraglich vereinbarte 
Arbeitszeit ableisten, aber keine Klarheit über ihre persönliche Ausrichtung oder die 
Ausrichtung ihres Unternehmens haben.[21]  Ein Unternehmen ohne implizit gelebte 
und/oder explizit formulierte Strategie zu lassen, ist ethisch nicht vertretbar.[22] 
Das Erfordernis der optimalen Wertschöpfung, die sich an gegebene Leistungsversprechen 
orientiert. Diese vier Werte sind aufeinander bezogen und kein Unternehmen kommt ohne 
ein gewisses Minimum dieser Standards aus, will es seinen Erfolg nicht gefährden. 
  
  
Corporate Social Responsibility (CSR) 
  
Bei der CRS geht es um die Aspekte nachhaltigen Wirtschaftens und damit der Übernahme 
von Verantwortung für die Ökologie, um grundlegende soziale Standards und 
Arbeitnehmerrechte, sowie um die gesellschaftliche Verantwortung von Unternehmen. Im 
Hintergrund der CSR steht ein grundlegender Zusammenhang von wirtschaftlicher 
Entwicklung und menschlicher Freiheit als Teilhabe-, Entfaltungs- und Gestaltungsfreiheit. 
Die Ausrichtung auf das Gemeinwohl kann für Unternehmen bedeuten, dass sie nicht im 
Sinne der „shareholder value“ zu betreiben sind, also nicht allein der kurzfristigen 
Gewinnsteigerung der Aktionäre verpflichtet sein können, sondern auch den 
MitarbeiterInnen, den Zulieferern, den Kunden und Konsumenten, der Region, in der ein 
Unternehmen produziert. Was sichert nachhaltig und längerfristig ein Unternehmen? Freiheit 
und Gestaltungswillen ist nicht nur im Hinblick auf die Freiheit des handelnden Unternehmers 
und der Ökonomie zu sehen, sondern auch mit dem Blick auf die soziale Infrastruktur eines 
Gemeinwesens, auf die die Unternehmer doch dringend angewiesen sind. Zum 
gesellschaftlichen Umfeld gehören Soziales, Kirche, Politik, Kultur, Sport … 
  
  
Schluss: Benedikt XVI. und die Gerechtigkeit 
  
„Heute ist häufig die Rede vom europäischen Lebensmodell. Damit ist eine 
Gesellschaftsordnung gemeint, die wirtschaftliche Effizienz mit sozialer Gerechtigkeit, 
politische Pluralität mit Toleranz, Liberalität und Offenheit verbindet, aber auch das 
Festhalten an Werten bedeutet, die diesem Kontinent seine besondere Stellung geben. 
Dieses Modell steht angesichts der Zwänge der modernen Ökonomie vor einer starken 
Herausforderung. Die viel zitierte Globalisierung kann nicht aufgehalten werden, es ist aber 
eine dringende Aufgabe und eine große Verantwortung der Politik, der Globalisierung solche 
Regeln und Grenzen zu geben, dass sie nicht auf Kosten der ärmeren Länder und der 
Ärmeren in den reichen Ländern realisiert wird und nicht den kommenden Generationen zum 
Nachteil gereicht.“[23] Ein ganzheitliches Verständnis von Wirtschaft schließt den 
nachhaltigen Umgang mit den Ressourcen der Erde ebenso ein wie die Forderungen nach 
Verteilungsgerechtigkeit und gerechten Austauschbedingungen für die Produkte der Länder 
des Südens. 
  
Es braucht einen Gesinnungs- und Politikwandel in Richtung eines Ressourcen schonenden 
Lebens und Wirtschaftens: Energiesparen, Nachhaltigkeit und Klimaschutz beginnen beim 
Lebensstil und dem täglichen Verhalten jedes Einzelnen. Die Kirchen und 
Religionsgemeinschaften versuchten seit Jahrtausenden den Menschen zu vermitteln, dass 



ein Stück Einschränkung die Lebensqualität steigern und ein intensiveres und besseres 
Leben bringen kann. 
  
Wahrheit, Liebe, Gerechtigkeit sind gemeinsam mit dem Prinzip des allgemeinen Anspruchs 
auf Güter die grundlegenden Kriterien, um soziale und kulturelle Unausgewogenheit zu 
überwinden und bleiben die Säulen für das Erkennen und die Lösung der inneren 
Unausgewogenheit der heutigen Globalisierung. Daran erinnerte der Papst in seiner Rede 
an die Teilnehmer eines Kongresses zur Feier des 50. Jahrestages der Enzyklika „Mater et 
magistra" des seligen Papstes Johannes XXIII. An die dringlichen heutigen Probleme 
erinnernd, wie die Verteilung der Güter, den Primat der Ethik über dem Finanzwesen und die 
Notwendigkeit, für das Gemeinwohl zu arbeiten, erklärte der Papst, das eine allgemeine 
Gerechtigkeit unausweichlich für die Neuevangelisierung im sozialen Bereich sei. Bezüglich 
der Grundlegung einer solchen Gerechtigkeit fügte er hinzu, man könne sie nicht nur auf 
einem sozialen Konsens aufbauen, ohne zu erkennen, dass sie sich um nachhaltig zu sein, 
auf das allgemeine menschliche Wohl gründen müsse. Um sie zu ermöglichen, müsse die 
soziale Gerechtigkeit in der Zivilgesellschaft und in der Marktwirtschaft verwirklicht werden. 
Ebenso aber auch von einer ehrenhaften und transparenten politischen Autorität. (Benedikt 
XVI.)[24] 
  
Manfred Scheuer, Bischof von Innsbruck 
  
  
  
________________________________ 
  
[1] John Maynard Keynes (1930), Economic Possibilities for our Grandchildren. in: Essays in 
Persuasion, New York 1963, 358-373. 
  
[2] Stéphane Hessel, Indignez-vous!<http://indigene-editions.blogspot.com/2010/10/indignez-
vous-par-stephane-hessel.html> Indigene Editions 2010; dt. Empört Euch! Ullstein, Berlin 
2010. 
  
[3] Oliver Tanzer, Die Kinder der Empörung, in: Furche 26. Mai 2011, 1. 
  
[4] in: Kurier 14. Mai 2011. 
  
[5] in: Standard 2. September 2010. 
  
[6] Humanistischer Pressedienst 7. Juli 2009, Nr. 7375. 
[7] Wir beziehen uns auf: Karl Lehmann, Der Schatten des „Homo oeconomicus“. Zur 
Notwendigkeit einer integrativen und lebensdienlichen Ethik des Wirtschaftens, hg. vom 
Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Bonn 2008; Vgl. A. Suchanek, Homo 
oeconomicus, in: G. Enderle u.a. (Hg.), Lexikon der Wirtschaftsethik, Freiburg i.Br. 1993, 
426-431; J. Gerlach, Ethik und Wirtschaftstheorie. Modelle ökonomischer Wirtschaftsethik in 
theologischer Analyse, Gütersloh 2002; R. Rolle, Homo oeconomicus. 
Wirtschaftsanthropologie in philosophischer Perspektive, Würzburg 2005; A. Dietz, Der 
Homo oeconomicus. Theologische und wirtschaftsethische Perspektiven auf ein 
ökonomisches Modell, Gütersloh 2005; R. Manstetten, Das Menschenbild der Ökonomie = 
Alber-Reihe Thesen 7, Freiburg i.Br. 2000. 
[8] Peter Ulrich, Integrative Wirtschaftsethik. Grundlagen einer lebensdienlichen Ökonomie. 
Vierte, vollständig neu bearbeitete Auflage, Bern 2008, 139; ders., Zivilisierte 
Marktwirtschaft. Eine wirtschaftsethische Orientierung, Freiburg i.Br. 2005. Zivilisierte 
Marktwirtschaft: Eine wirtschaftsethische Orientierung, Freiburg/Basel/Wien 2005, 
aktualisierte und erweiterte Neuauflage: Bern/Stuttgart/Wien 2010. 
  
[9] Peter Ulrich, Zivilisierte Marktwirtschaft 22. 



  
[10] Max Horkheimer, Zur Kritik der instrumentellen Vernunft, Frankfurt a. M. 1967,14. 
  
[11] Peter Ulrich, Zivilisierte Marktwirtschaft 27. 
  
[12] Vgl. dazu Wilhelm Guggenberger, Die Rolle der Kirche in der Wirtschafts- und 
Finanzkrise, in: Leseraum der Theologischen Fakultät Innsbruck, 
www.uibk.ac.at/theol/leseraum/texte/883.html<http://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/texte/883
.html> 
  
[13] Johannes Paul II., Enzyklika Sollicitudo rei socialis, Rom 1987, 36. 
  
[14] Die Verfolgung des Eigeninteresses ist innerhalb von ökonomischen Transaktionen 
ethisch legitim. Adam Smith sah den Mensch wesentlich differenzierter als es vielen Kritikern 
und vorschnellen Anhängern der klassischen Theorie lange Zeit schien. Der ökonomische 
Egoismus bleibt nämlich eingebunden in die Gefühle der Sympathie für den Mitmenschen. 
Aber nicht diese Gefühle und keine menschliche Tugend verursachen die Transformation 
des Egoismus in eine gerechte Gesellschaft, sondern das unbeeinflussbare Tun einer 
unsichtbaren Hand. Diese metaphysische Annahme hat die spätere Ökonomie sukzessive 
überwunden. 
  
[15] http://www2.hu-berlin.de/francopolis/Sim.IV99/Antrittsrede.htm 
  
[16] Sozialwort des Ökumenischen Rates der Kirchen in Österreich, Wien 2003, 68-79. 
  
[17] Vgl. dazu Erzbischof Dr. Reinhard Marx, Vorsitzender der Kommission für 
gesellschaftliche und soziale Fragen, anlässlich des Studienhalbtags Vollversammlung der 
Deutschen Bischofskonferenz am 5. März 2009 in Hamburg. 
  
[18] Katechismus der katholischen Kirche Nr. 2426. 
  
[19] Johannes Paul II., Enzyklika „Centesimus annus“ zum 100. Jahrestag der Enzyklika 
"Rerum Novarum". (Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls 101, hg. Sekretariat der 
Deutschen Bischofskonferenz), Bonn 1991. 40. 
  
[20] Thomas Müller, Gierige Bestie. Erfolg Demütigung. Rache, Salzburg 2006; ders., Bestie 
Mensch. Tarnung. Lüge. Strategie, Reinbek bei Hamburg 2006. 
  
[21] Ulrich Hemel, Wert und Werte. Ethik für Manager - ein Leitfaden für die Praxis. München 
2005, 57. 
  
[22] Ulrich Hemel, Wert und Werte, 257. 
  
[23] Papst Benedikt XVI. Hofburgrede 2007 Wien. 
  
[24] Ansprache von Papst Benedikt XVI. an die Teilnehmer des Internationalen Kongresses 
zum 50. Jahrestag der Enzyklika „Mater et Magistra“, veranstaltet vom Päpstlichen Rat für 
Gerechtigkeit und Frieden, 16. Mai 2011. 


