Gerechtigkeit und Solidaritat
als Grundlage wirtschaftlichen Handelns

Vortrag von Bischof Manfred Scheuer am 9. Juni im Stift Florian anlasslich einer Tagung der
Katholischen Aktion Oberdsterreich zum Thema ,Christ und Wirtschaft"

Die wirtschaftlichen Moéglichkeiten unserer Enkel[1]

Das ist der Titel eines Essays von John Maynard Keynes aus dem Jahre 1930. In diesem
Essay wagt Keynes einen langfristigen Blick in die Zukunft. Angetrieben von enormen
Produktivitatssteigerungen werde die Menschheit ihr ,0konomisches Problem’ schon bald
geldst haben und es wird nicht mehr um mehr Reichtum, sondern um eine bessere
Lebensqualitadt gehen. Nach und nach wirden immer breitere Bevolkerungsgruppen von
O6konomischen Zwangen praktisch befreit werden. Keynes sieht den Moment eines
qualitativen Wechsels dann erreicht, wenn die Menschen anfingen, sich um die materiellen
Note ihrer Nachbarn zu kimmern, weil ihre eigenen bereits geldst seien. Der
Lebensstandard eines Durchschnittsmenschen stagnierte iber mehrere tausend Jahre
weitgehend. Erst als die Leute anfingen, einen grof3en Teil ihres nicht fliir den unmittelbaren
Lebensunterhalt bendtigten Vermdgens in grollem Stile zu reinvestieren, z.B. in neue
Technologien, wurde die ungeheuerliche Kraft des Zinseszinseffekts freigesetzt. Gleichzeitig
begann ab dem 16. Jahrhundert (und noch einmal verstarkt ab dem 18.) das groRRe Zeitalter
der Wissenschaft und der technischen Erfindungen, das seit dem Beginn des 19.
Jahrhunderts in vollem Gange ist. Keynes glaubt, diese Entwicklung werde weiter anhalten,
vor allem dank enormer Produktivitdtszuwachse verursacht durch Verbesserungen bei der
Technik und beim Transport. Am Horizont sieht er eine neue Herausforderung und ein der
Menschheit bis dato unbekanntes Problem auftauchen, eine technologisch-bedingte
Arbeitslosigkeit. Im Folgenden entwirft Keynes ein Szenario, bei dem es die Menschheit bis
2030 tatsachlich geschafft hat, einen im Schnitt achtmal so hohen 6konomischen
Lebensstandard zu erreichen. Keynes halt es fir realistisch, dass — vorausgesetzt es komme
nicht zu gravierenden Kriegen oder einem starken Anstieg der Bevdlkerung — das
O6konomische Problem innerhalb von 100 Jahren geldst sein kénne und folglich nicht mehr
der standige Begleiter der Menschheit sein werde. — Man kann diese Worte unter der
Fragestellung lesen, was davon eingetroffen und inzwischen realisiert ist und was sich
anders entwickelt hat und (noch) aussteht. Man kann Keynes aber auch so lesen, dass er im
Blick auf kommende Generationen denkt und von diesen her die Aufgabe und die Ziele der
Wirtschaft sieht. ,Das ist Enkelgerechtigkeit oder Nachhaltigkeit — es geht um ein
Gleichgewicht zwischen monetéren, sozialen und dkologischen Zielen. Dies fuhrt dazu, dass
man die heutigen Anspriche erfiillt ohne dabei die Méglichkeiten der kiinftigen Generationen
negativ zu beeinflussen. Oder kurz gesagt — bei allem was sie tun, sollten sie mit gutem
Gewissen lhren Enkeln in die Augen schauen kdnnen.“ — Was ist mit den (vielleicht noch
nicht geborenen) Enkeln? Gegenwartig (2011) stellt sich massiv die Frage: Was ist mit der
Jugend? Welche Chancen hat die junge Generation in der Wirtschaft, in der Politik und in der
Gesellschaft?

Emport Euch!?

Das ist ein Buchtitel des Franzosen Stéphane Hessel[2], von dem 2010 in wenigen Monaten
eine Million Exemplare verkauft wurden. Die Grlinde, sich zu emp6éren, sind heutzutage oft
nicht so klar auszumachen. Wer hat die Befehlsgewalt Gber das, wortber sich die Menschen
empdren mussen? Wer entscheidet Uber das, was gleichgtiltig zu ignorieren ist? Die
Einschatzungen, Bewertungen und auch Sensiblitaten wandeln sich relativ rasch. Was
gestern noch einen Aufschrei der Entri-stung und Empérung bewirkt, lasst heute schon
mehr oder weniger alle kalt. Im 20. Jahrhundert fihrten Shoah, Rassen-wahn, Vélkermord,
stalinistische Sduberungen, Folter, Atomrustung, Umweltzerstérung, ungerechte soziale und



wirtschaftliche Systeme, teilweise organisiertes Verbrechen, in den letzten Jahren auch
Kindesmissbrauch und Vergewaltigung viel zu spat zu Aufschrei, Empdrung und Widerstand.

Stephane Hessel emport sich 2010 in seinem Bestseller Gber die weit gedffnete und noch
immer weiter sich 6ffnende Schere zwischen ganz arm und ganz reich, aber auch tber den
Umgang mit den Menschenrechten und den Zustand unseres Planeten. Als Beispiele nennt
er: Die Diskriminierung von Ausléandern, den Sozialabbau, insbesondere bei der
Alterssicherung, den Konzentrationsprozess bei der Presse und ihre gefahrdete
Unabhangigkeit, den Zugang zur Bildung sowie die Entwicklungspolitik im Nachgang zur
Wirtschaftskrise und die Umweltpolitik zum Erdklima. Er ruft zur Empdrung und zum
Widerstand gegen die Massenkommunikationsmittel auf, die unserer Jugend keine andere
Perspektive bieten als den Massenkonsum, die Verachtung der Schwachsten und der Kultur,
den allgemeinen Gedachtnisschwund und die maRlose Konkurrenz aller gegen all. Die
Gleichgultigkeit ware das Schlimmste, was man sich und der Welt antun kénne.

Die deutsche Gesellschaft fur Sprache (GfdS) hat den ,Wutblrger® zum Wort des Jahres
2010 gewahlt. ,Wutblrger® stehe flir die Empérung in der Bevolkerung, ,dass politische
Entscheidungen Uber ihren Kopf hinweg getroffen werden®. Das wichtigste Beispiel dafir war
~otuttgart 21%, der Widerstand gegen den geplanten Bahnhof in Stuttgart.

Europas Staaten sind dabei, so Oliver Tanzer im Leitartikel der Furche vom 26. Mai 2011,
eine ganze Generation zu verlieren. Die Proteste von arbeitslosen Jugendlichen in Spanien
und Griechenland seien nur die Spitze eines Eisbergs, der das 6konomische Geflige der
Gesellschaft zerstéren kdnnte.[3] Die Jugend Spaniens, Griechenlands und Frankreichs
manifestiert sich zu Zehntausenden gegen ihre Regierungen, gegen den Finanzkapitalismus,
gegen den Sozialabbau in der Krise, fir globale Gerechtigkeit. Das sind persdnliche Dramen
junger Menschen, die zu einem ethischen Kampf gegen das Bdse in den Chefetagen
sublimiert werden.

Das ist eine Frechheit!

Der Vorstandsvorsitzende der Erste Bank (Erste Group) Andreas Treichl hat Mitte Mai 2011
mit einer heftigen Kritik an den Politikern fir Aufsehen gesorgt: ,Das ist eine Frechheit, das
ist ein ganz grober Fehler. Unsere Politiker sind zu bléd und zu feig dazu und zu
unverstandig dafur, weil sie von der Wirtschaft keine Ahnung haben um dagegen zu wirken
und das wird Osterreich schaden und wir werden hinter andere Lander zuriickfallen.“ Eine
Demokratie, die solchen Auswitichsen nichts entgegen setzen kdnne, verliere ihre
Legitimation und 6ffne politischen Scharlatanen Tir und Tor.[4] Von der Diktion her waren
diese Worte Uberzogen, inhaltlich bekam Treichl aber von vielen Seiten Zustimmung. Das
Verhaltnis zwischen Wirtschaft und Politik ist spannungsgeladen oder auch getribt. Inwiefern
darf der Staat, dirfen die Staaten Rahmenbedingungen fir die Wirtschaft vorgeben?

Und wie denken Wirtschaftsverantwortliche von der Kirche bzw. von der katholischen
Soziallehre? ,Geht's den Menschen gut, geht's auch der Wirtschaft gut®, so drehte der
Gurker Bischof Alois Schwarz bei den Wirtschaftsgesprachen in Alpbach 2010 einen
gangigen Werbeslogan um und beschworte dabei die ,Zivilgesellschaft als Marktregulativ.
Beispiel: Fir die Rettung des arbeitsfreien Sonntags formiere sich eine europaische
Burgerinitiative, mit der Kirche als Alliierten - denn wenn standig gefordert werde, alles
musse schneller gehen, brauche es umso mehr die Zeit des ,Innehaltens®.

.Lassen Sie sich nicht in einer unheiligen Allianz von OGB und
Wirtschaftskammer<http://www.wko.at> vor den Karren spannen!®, setzte der Bohler-
Uddeholm<http://www.bohler-uddeholm.com/>-Chef Claus Raidl dem Bischof entgegen.
Uberhaupt sei die geriihmte christliche Soziallehre ,ein Gebaude mit offenen Satzen*, das



nicht vom Heiligen Geist, sondern vom jeweiligen Zeitgeist beseelt sei, so Claus Raidl und
sprach der Kirche 6konomische Kompetenz ab, weil sie nie zugegeben habe, dass
Wirtschaft auf Gewinn ausgerichtet sei.[5] Hat die Kirche mit ihrer Soziallehre in der
Wirtschaft etwas zu sagen? - 141 Seiten Hilflosigkeit nennt Horst
Herrmann<http://www.horstherrmann.com/%20> in einem Kommentar im Humanistischen
Pressedienst die Sozialenzyklika von Benedikt XVI., Caritas in veritate.[6] Sind die
Grundprinzipien der katholischen Soziallehre Personalitat, Subsidiaritat und Solidaritat bloRRe
Leerformeln in der Wirtschaft? Und hat die Tugend bzw. die Norm der Gerechtigkeit keinerlei
Relevanz fur wirtschaftliches Handeln?

Homo oeconomicus|7]

Unternehmer und Flhrungskrafte in der Wirtschaft fihlen sich von der Kirche oft nicht richtig
beurteilt, weil die Kriterien oft von einer linken ldeologie kdmen. Wie sehen viele in der
Kirche die Unternehmer bzw. die Finanz- und Realwirtschaft? Reinhard Marx, den Erzbischof
von Minchen-Freising, sieht die Ursachen der Finanzmarkt- und Wirtschaftskrise in einem
falschen Menschenbild. Das dem Kapitalismus zugrunde liegende Menschenbild vom ,homo
oeconomicus®, der allein an seine eigenen Interessen denkt, habe die Welt die Schlechteren
verandert. Was ist mit dem ,homo oeconomicus® gemeint?

Der Merkantilismus der friihen Neuzeit veranderte die Form des Wirtschaftens grundlegend.
Die beginnende Marktwirtschaft zielte auf Profitmaximierung. Die dadurch veranderte
Mentalitat der Kaufleute wurde zum Muster flr den spateren Homo oeconomicus. Um die
Mitte des 18. Jahrhunderts vertraten die Physiokraten die Uberzeugung, dass
Wirtschaftsprozesse nach natirlichen GesetzmaRigkeiten ablaufen. In der Mitte stand das
Rationalitatsprinzip, das man im Blick auf das menschliche Verhalten als eigeninteressiertes
Streben nach méglichst viel Gewinn und Genuss bei mdglichst geringen Kosten verstanden
hat. Hedonismus und Egoismus wurden zu 6konomischen Leitprinzipien. Das Gbermalige
Streben nach wirtschaftlichen Vorteilen wurde nicht mehr wie bisher als negative
Leidenschaft, sondern als eine positive Eigenschaft gewertet. Die Wirtschaft wurde nun als
eigenstandiger Bereich gegenlber der Ethik angesehen. Die klassische Nationaldkonomie
verstarkte diesen Kontext. Eigeninteresse und Eigennutz erschienen als wichtigste
menschliche Handlungsmotive. Man glaubte, sie seien ethisch dadurch gerechtfertigt, dass
das eigennitzige Verhalten aller Individuen auch zum allgemeinen Wohlstand fihrte. So
entstehen das Kosten-Nutzen-Denken und die Maxime der Nutzenmaximierung. Dieser
Nutzen wurde im Rahmen der Mathematisierung der Wirtschaftswissenschaften immer
berechenbarer.

In dieses Grundmodell zeichnen sich die anderen Strukturelemente ein: Effizienz, Markt,
Wettbewerb, Privateigentum, Gewinnstreben, Nutzenmaximierung. Die Verteidiger des recht
verstandenen Modells Homo oeconomicus wiesen darauf hin, dass es in der modernen
Wirtschaft nicht mehr um eine Bedarfsregulierung geht, die vor allem auch im Rahmen von
Ehe und Familie, Verwandtschaft und Dorfstrukturen steht, sondern um eine grundsatzlich
anonyme Groligesellschaft, die anderen Gesetzen folgt. Die Vorteile des Modells liegen in
der individuellen Nutzenoptimierung. Zudem kann das Modell als hilfreich angesehen werden
zur Schaffung rechtlicher Strukturen, die weniger Liicken besitzen. Und schlieBlich leistet
das Modell bei der Schaffung sinnvoller Rahmenbedingungen gute Dienste.

Freilich gibt es in diesem Modell einen oft unreflektierten Primat der Nutzen- und
Gewinnmaximierung sowie das prinzipielle Auseinandertreten von Okonomik und Ethik. Als
Beispiel fur die Kritik von Wirtschaftsethikern am Modell des ,homo oeconomicus” soll Peter
Ulrich mit seiner ,Integrativen Wirtschaftsethik angefiuihrt werden, wo es im Zusammenhang
der Kritik einer ,normativen Uberhéhung der Logik des Marktes* heiltt: ,Statt dass in
sachgemaler Weise der Markt in die sozialen Beziehungen eingebunden wirde, werden
diese in radikaler Umkehrung in den Markt eingebettet. Die Missachtung des instrumentellen
Charakters des Wirtschaftens macht aus dem wirtschaftenden Menschen den
wirtschaftlichen Menschen’ (Der Homo oeconomicus), l&sst dessen zwischenmenschliche
Beziehungen auf Tauschbeziehungen schrumpfen und fihrt so zur gedanklichen



Entgrenzung der Idee einer effizienten Marktwirtschaft zur Ideologie einer totalen
Marktgesellschaft.“[8]

Unter den drei groRen Leitideen, die die moderne Wirtschaft beherrschen, nédmlich Vernunft,
Fortschritt und Freiheit, geht es zunachst um ein verninftiges Wirtschaften. Fast Gberall steht
die Vorstellung im Vordergrund, ,dass die 6konomische Idee vernlnftigen Wirtschaftens,
namlich die aus der Erfahrungswelt produktiver Arbeit stammende Idee des effizienten
Umgangs mit knappen Ressourcen oder Gltern, der Inbegriff von Rationalitat oder Vernunft
Uberhaupt sei. So verstandene dkonomische Rationalitat halt sich mit anderen Worten schon
fur die ganze Vernunft.“[9] So schreibt Max Horkheimer schon in seiner bekannten Analyse
»Zur Kritik der instrumentellen Vernunft®: ,Wie sie (die Aktion um der Aktion willen) in unserer
Zivilisation verstanden und praktiziert wird, tendiert die fortschreitende Rationalisierung dazu,
eben jene Substanz der Vernunft zu vernichten, in deren Namen fir den Fortschritt
eingetreten wird.“[10]

Jedem ist heute deutlich geworden, dass es z.B. in der Produktion, im Guterverkehr und
besonders auch in der damit verbundenen Umweltbelastung Unvernunft geben kann. Denn
es kommt dabei auf eine Vernunft an, die auch die lebenspraktischen Belange des
Menschen ins Auge fasst und nicht nur eine marktwirtschaftliche Systemlogik. ,Verninftiges
Wirtschaften aus ganzheitlicher, lebenspraktischer Sicht orientiert sich dementsprechend —
das scheint in der Natur der Sache zu liegen — an ihrer Lebensdienlichkeit.“[11] Gerade
Peter Ulrich hat aufgezeigt, dass damit zwei grundlegende Kategorien angesprochen sind,
die zum Kernbereich des europaischen ethischen Denkens gehdren, namlich die Idee vom
guten Leben und die Forderung eines gerechten Zusammenlebens der Menschen. Es ist zu
unterscheiden zwischen dem Rationalen, besonders wenn dieses auf die Quantifizierung
eng geflhrt wird, und dem Vernlnftigen, das eine Vielfalt von Verhaltenweisen des Geistes
zulasst.

Ohnmacht und Unubersichtlichkeit?[12]

Die moderne Weltwirtschaft ist in ihrer Gesamtheit von enormer Komplexitat gekennzeichnet,
von kaum Uberschaubaren Ursache-Wirkung-Ketten und von nicht prognostizierbaren, oft
auch unintendierten Rick- und Wechselwirkungen. Die daraus entstandene
Unibersichtlichkeit kann dazu verflhren, sich verantwortungsethischen Aspekten des
eigenen Handelns erst gar nicht zu stellen. Das vermdgen offenbar auch die globalen
Informations- und Kommunikationsstrukturen nicht zu verhindern, die ja durchaus die
Wahrnehmung von Zusammenhangen und die Weite von Verantwortungshorizonten
ermoglichen wirden. Allerdings potenziert diese Wahrnehmung eher noch den Eindruck
individueller Ohnmachtigkeit und Unubersichtlichkeit.

Gerade im Finanzbereich dirfte die Gefahr besonders ausgepragt sein, dass sich bei den
Akteuren die moral sensitivity zusehends verflichtigt. Das hat nichts mit einem Mangel an
guten Absichten oder ethischen Motiven zu tun, sondern insbesondere mit moralischer
Indifferenz und moralischer Unsichtbarkeit. Indifferenz entsteht vor allem durch eine
Zentrierung von Verantwortung auf Autoritaten, das ist wohl ein Aspekt mangelnder
Subsidiaritat, durch ausgepragte Routine und die Dehumanisierung von Arbeitsablaufen.
Zudem wird die Distanz zwischen Akteur und Handlungsfolgen immer gréf3er. Die
Abstraktheit und Virtualitat der Materie mit der Finanztransakteure operieren, das enorme
Tempo der konkreten Entscheidungs- und Handlungsablaufe, der hohe Spezialisierungsgrad
und die betrieblichen Fusions- und Konzentrationsprozesse im Finanzsektor dirften unter
dieser Rlcksicht samt und sonders dazu beitragen, dass es bei vielen Akteuren nur in eher
geringem Ausmald zur Wahrnehmung ethischer Relevanz des eigenen Handelns kommt.
Jochen Hdérisch, Norbert Bolz und andere beschreiben Geld als kaltes oder abkiihlendes
Medium. Das gilt in noch gesteigertem Male, wenn dieses Geld auf die Realitat blof3er
Zahlen auf Datentragern reduziert ist, gleichsam auf eine Form ohne Materie.

Die Krise hat jedoch zumindest flr einen Moment aufleuchten lassen, dass Finanz- und
Aktienmarkte zwar nur sehr bedingt realwirtschaftliche Gegebenheiten widerspiegeln, dass
Zusammenbriche und Krisen in diesem Bereich aber massive, zum Teil Existenz



bedrohende Auswirkungen auf die Realwirtschaft haben und dass dort insbesondere jene
betroffen sind, die ohnedies schon in prekaren 6konomischen Verhaltnissen leben. Jene, flr
die Geld nach wie vor ein banales Tauschmittel etwa zwischen Arbeitskraft und
Subsistenzgltern darstellt, werden zu Opfern einer Krise, die von jenen ausgeldst wurde, fir
die Geld langst zum virtuellen Spielkapital geworden ist. Wir bewegen uns hier wohl im Feld
jener Strukturen der Sinde, die zwar nicht von Einzelnen allein zu verantworten sind, die
aber sehr wohl ,mit konkreten Taten von Personen zusammenhangen, die solche Strukturen
herbeiftihren, verfestigen und es erschweren, sie abzubauen®“[13], wie es in Sollicitudo rei
socialis heilt.

Angewandte Liebe zur Welt

Nuchtern gesehen sind Wirtschaft und Ethik zunachst einmal Gegensatze. “It is not from the
benevolence of the butcher, the brewer, or the baker that we expect our dinner, but from their
regard to their own interest. — Es ist nicht das Wohlwollen des Fleischers, des Brauers und
Backers, von dem wir ein gutes Essen erwarten, sondern davon, dass sie ihre eigenen
Interessen verfolgen.” (Adam Smith) Adam Smith wollte im 19. Jahrhundert zeigen, wie der
Egoismus des Einzelnen eine notwendige Voraussetzung fur den Wohlstand aller ist.[14] Die
zentrale Feststellung lautet, dass der Markt jener Ort ist, an welchem der Einzelne die besten
Erfahrungen macht, wenn er seine Interessen selbstbezogen und eigennitzig verfolgt.
Verschwenderische Liebe kdnnte ihn ruinieren oder etwas weniger pathetisch ausgedrtickt:
Gerechtes Handeln bezieht sich lediglich auf das Einhalten von Vertragen und auf
Gesetzeskonformitat. Solidaritat und Nachstenliebe sind nicht nur Stérfaktoren auf dem
freien Markt, sondern dort schlechterdings sinnlos. Das neoliberale Wirtschaftsdenken setzt
alle positive Hoffnung auf eine wundersame Wohltatigkeit individueller Stinden. Die privaten
Laster der einzelnen — Habgier, Geiz und Neid — sollen zum Wohlistand aller flhren.

Sind Evangelium und Wirtschaft, sind Liebe und Arbeitswelt schlechterdings miteinander
unvereinbar? Oder kann man auf unternehmerisches Handeln das Hannah Arendt
zugeschriebene und vom verstorbenen deutschen Bundesprasidenten Johannes Rau auf die
Politik gemunzte Wort anwenden, gutes Wirtschaften sei ,angewandte Liebe zur Welt?“[15]
Mulssen wir Wirtschaft wie die Politik als schmutziges Geschaft mit der Aufgabe einer
ethischen Gesinnung verstehen oder kann Wirtschaften auch so etwas sein wie
»=angewandte Liebe“ zu den Menschen? Politik und Wirtschaften als angewandte Liebe zur
Welt, das heifdt, nicht auszuweichen, nicht auszuweichen vor der Verantwortung und damit
vor der Gefahr, schuldig zu werden. Wer vor lauter Furcht, Schuld auf sich zu laden,
notwendiges Handeln unterlasst, verfehlt seinen Auftrag als Christ.

Gut Wirtschaften, gute Arbeit zu ermdglichen, das hat viel mit einer angewandten Liebe zur
Welt und mit Solidaritat zu tun. Das nicht im Sinne der erotischen Liebe und auch nicht im
Sinne der Freundschaftsliebe. Auch die bloRe Barmherzigkeit ware dem guten Wirtschaften
nicht angemessen. Das Sozialwort des Okumenischen Rates der Kirchen in Osterreich
unterstreicht, dass Erwerbsarbeit Identitat schafft und ein wichtiger Teil des Lebens ist. Es
benennt Qualitatskriterien flr gute Arbeit. Dazu gehéren Fragen der Gesundheit, der
Vereinbarkeit von Beruf und Familie, zumutbare Arbeitszeiten, realistische
Mobilitatserfordernisse. Gute Arbeit gewahrt ein angemessenes Einkommen, respektiert
menschliche Fahigkeiten und die Menschenwuirde und bezieht sowohl das Produkt wie die
Belange der Umwelt als Kriterien mit ein. Arbeit ist vom biblischen Zeugnis her Mitarbeit in
und an der Schépfung Gottes. Wenn aber Arbeit Menschen ausbeutet, wenn
Arbeitsbedingungen das Leben und die Natur nicht achten, ist sie mit dem christlichen
Glauben nicht vereinbar.[16]

Okosoziale Marktwirtschaft

»Sie wollen Wirtschaftsethik studieren? Entscheiden Sie sich fiir das eine oder das andere.*
Das Wort von Karl Kraus (1874—-1936) an einen Studenten der Wirtschafts-Ethik, er werde



sich wohl zwischen beidem entscheiden missen, ist heute weitgehend zu relativieren.
Ethisches Planen und ethisches Handeln sind nicht mehr Antithese, sondern Fundament und
Rahmen nachhaltig erfolgreichen Wirtschaftens innerhalb demokratisch-rechtsstaatlicher
Freiheitsordnungen. Es gibt einen grundlegenden Zusammenhang zwischen wirtschaftlicher
Entwicklung, Demokratie und Wohlstand, einen Zusammenhang zwischen
Demokratieauspragung, wirtschaftlicher Starke und damit Reichtum. Alle reichen Landern
der Erde stellen funktionierende Demokratien dar.

Die Starke der dkologischen und sozialen Marktwirtschaft liegt ja gerade darin, dass sie ein
Gleichgewicht zwischen Geltungsanspruchen aus sehr unterschiedlichen Feldern des
Lebens anstrebt: der Freiheit des Wirtschaftens bis zur Bildung von Kapital und Eigentum,
der Verantwortung fir die Schwacheren in der Gesellschaft und der Aufmerksamkeit fur
nachhaltiges Wirtschaften, das Uber mehrere Generationen ohne unverantwortliche
Schadenswirkung durchgehalten werden kann.

Ziel der Sozialen Marktwirtschaft ist es, wirtschaftlichen Erfolg mit sozialem Ausgleich zu
verbinden und der Freiheit eine Ordnung zu geben. Die gegenwartige Krise zeigt, dass die
international agierende Finanzwirtschaft der nationalen Ordnungspolitik immer mehr
entwachst und das globalisierte Wirtschaftssystem ebenfalls einen ordnenden Rahmen
braucht. Dabei mussen wir auch die aullerékonomischen Grundlagen der Sozialen
Marktwirtschaft im Blick haben: Das christliche Verstandnis vom Menschen und die Idee der
Demokratie sind der geistige Nahrboden, auf dem sich die Soziale Marktwirtschaft entwickelt
hat.

Gemal der Katholischen Soziallehre steht der Mensch im Mittelpunkt der Arbeit und der
Wirtschaft, der Mensch als Ebenbild Gottes, der sich seine Wiirde nicht erst ,verdienen®
muss.[17] Mit dieser Pramisse ist der Vorrang der Arbeit vor dem Kapital verbunden. Das
Personalitatsprinzip der katholischen Soziallehre auf die Wirtschaft Gbertragen lautet: ,Die
Entfaltung des Wirtschaftslebens und die Steigerung der Produktion haben den Bedtirfnissen
der Menschen zu dienen. Das wirtschaftliche Leben ist nicht allein dazu da, die
Produktionsguter zu vervielfachen und den Gewinn oder die Macht zu steigern; es soll in
erster Linie im Dienst des Menschen stehen.“[18]

Die Katholische Soziallehre fordert einen politischen Ordnungsrahmen fiir den
wirtschaftlichen Wettbewerb. In der Enzyklika Centesimus Annus sagt Papst Johannes Paul
Il.: ,Es ist Aufgabe des Staates, fur die Verteidigung und den Schutz jener gemeinsamen
Guter wie der naturlichen und der menschlichen Umwelt zu sorgen, deren Bewahrung von
den Marktmechanismen allein nicht gewahrleistet werden kann. Wie der Staat zu Zeiten des
alten Kapitalismus die Pflicht hatte, die fundamentalen Rechte der Arbeit zu verteidigen, so
haben er und die ganze Gesellschaft angesichts des neuen Kapitalismus nur die Pflicht, die
gemeinsamen Guter zu verteidigen, die unter anderem den Rahmen bilden, in dem allein es
jedem einzelnen moglich ist, seine persdnlichen Ziele auf gerechte Weise zu
verwirklichen.“[19]

Es braucht eine gesetzliche Rahmenordnung, die das potentielle Ungleichgewicht zwischen
den Wirtschaftsteilnehmern mildert, durch kontroversielle Zielverfolgung der
Wirtschaftsteilnehmer hervorgerufene Spannungen abfedert, existentielle Interessen der
Schwachen wahrt und das allgemeine Vertrauen in eine menschengerechte Wirtschafts-,
Rechts- und Gesellschaftsordnung wahrt und mehrt. Zum System einer sozialen und
nachhaltigen Marktwirtschaft (Kurzformel: 6kosoziale Marktwirtschaft) besteht keine
brauchbare Alternative, wenn nicht Mensch und Wirtschaft langfristig den kiirzeren ziehen
sollen.

Angesichts der Schuldenberge, die im Zuge der Finanzmarkt- und Wirtschaftskrise immens
erhdht wurden, stellt sich aber auch die Frage, wie diese Verschuldung wieder abgebaut
werden soll. Eine offene Diskussion unter den Aspekten der Generationen- und
Beteiligungsgerechtigkeit ist dringend erforderlich, um geeignete Kriterien der
Lastenverteilung zu entwickeln. Es ist zu vermeiden, dass die Verschuldungsfrage Gber eine
Inflation mit allen damit verbundenen sozialen Verwerfungen geldst wird. Darlber hinaus
durfen auch die grolden Herausforderungen des 21. Jahrhunderts — Erndhrungssicherheit,
Armutsbekdmpfung und Klimawandel —, die sich in besonderem Male auf die Armen der
Welt auswirken, nicht aus dem Blick geraten.



Wirtschaftsethik

Stephan Rothlin ist seit 2005 Generalsekretar von CIBE, dem Center for International
Business and Economics Management und Vice-Rector an der Oriental University Beijing in
China, und arbeitet auch in Hongkong und in Taipeh. Sein Arbeitsschwerpunkt ist die
Wirtschaftsethik. Die Rede von Wirtschaftsethik hat in China zunachst ein spontanes
Gelachter ausgeldst. Und doch: Werte sind gefragt, denn Wirtschaft allein frustriert in einem
Land, in dem der Kommunismus Staatsdoktrin ist und der Wirtschaftsboom den
schrankenlosen Kapitalismus zum Gott gemacht hat. Die meisten Menschen arbeiten bis zu
13 Stunden taglich, sieben Tage pro Woche, 365 Tage im Jahr - mit maximal zwei freien
Tagen zu Neujahr. 78000 Konflikte, in denen jeweils mehr als 500 Leute involviert waren. In
der Korruption liegt China weit vorn (ca. 14% Schaden flr das Bruttosozialprodukt). In den
letzten Monaten sind immer wieder Falle von Sklavenarbeit publik geworden. Als
Konsequenz daraus traten mit 1. Janner 2008 strenge Arbeitsgesetze in Kraft. Nach und
nach, so Stephan Rothlin, wachst das Bewusstsein, dass Wirtschaftswachstum nur
nachhaltig sein kann, wenn es von ethischen Werten getragen ist.

Wirtschaft und Ethik gehéren zusammen. Aber Ethik tut weh: Darf ein Manager einen
Unternehmensstandort schliel3en, der nicht so profitabel arbeitet wie andere? Muss er es,
wenn dadurch das Unternehmen als Ganzes wettbewerbsfahiger wird? Darf er in einem
Land produzieren, das Kinderarbeit toleriert? Lasst sich die Trennung von einem schwachen
Mitarbeiter verantworten, der in die sichere Arbeitslosigkeit entlassen wird? Der Mensch als
handelndes soziales Wesen steht zwei ethischen Grundformen gegentber: der
Individualethik und der Sozialethik, die sich erganzen. Wie kann und will sich zum Beispiel
ein Arbeitnehmer in einen Tendenzbetrieb (Kirche, Gewerkschaften, Parteien) integrieren.
Aber auch die weltanschaulichen Haltungen eines Firmeneigentimers kdnnen wirtschaftliche
Entscheidungen pragen. So kann sich ein Unternehmer weigern, in China zu investieren,
weil dort die Todesstrafe praktiziert wird. Nicht die Tatsache selbst, dass weltanschauliche
oder religiése Auffassungen die Entscheidungen des Inhabers oder der Hauptgesellschafter
pragen, ist ethisch besonders wertvoll oder besonders verwerflich. Es ist vielmehr die Art und
Weise des Umgangs mit solchen geistigen Axiomen, die richtiges und falsches, gutes und
schlechtes, verantwortungsvolles und verantwortungsloses Verhalten voneinander trennt.

Ethische Mindeststandards

Der Kriminalpsychologe Thomas Madller[20] ist Uberzeugt, dass ,workplace violence® eine der
grofiten gesellschaftlichen und damit auch kriminalpsychologischen Herausforderungen der
nachsten 30 Jahre sein wird. Unter workplace violence versteht man alle Formen
destruktiver Handlungen am Arbeitsplatz, die die Firma in Schwierigkeiten bringen sollen.
Nach dem Motto ,Mir geht es schlecht, und dem Chef soll es jetzt noch viel schlechter
gehen® werden das Unternehmen oder deren Flhrungspersonen torpediert.

Wie man miteinander umgeht, das lernt man auf der StraRe und zu Hause. Und genau daran
mangelt es. Die moralische Wertigkeit, wie man mit anderen Menschen umgeht, ist in
unserer Gesellschaft iber mehrere Generationen immer mehr verwassert worden. Vielleicht
auch deshalb, weil wir immer weniger Zeit mit unseren Kindern verbringen. Wer spricht zu
Hause das Abendgebet mit den Kindern? Wer zieht das Resiimee Uber die Geschehnisse
des Tages? Wer dankt mit ihnen fiir die guten Stunden, und wer arbeitet mit ihnen die
schlechten auf. Wo sonst soll ich Kommunikation, Moral und Wertigkeit lernen als in der
Familie?

Ulrich Hemel, Theologe und Unternehmensberater nennt in seinem Bestseller ,Wert und
Werte. Ethik fir Manager - ein Leitfaden fur die Praxis” folgende ethische Mindeststandards
fur FGhrungskrafte und Unternehmer:

Vertrauen und Wertschatzung: ,Wer mit anderen Geschafte macht, muss ein Mindestmal} an
Vertrauen aufbringen.” Es geht um Vertrauen, Wertschatzung, Sensibilitdt, Dankbarkeit,



denn sonst machen sich Vergiftung, Neid, Konkurrenz, Feindseligkeit, Misstrauen breit.
Flhrungssysteme vermitteln Menschenbilder: wird der Mensch als solcher geschatzt oder
wird er als Kostenfaktor bzw. Produktionsfaktor angesehen?

Transparente Kommunikation: ,Geschéafte ohne Kommunikation Gber die gegenseitigen
Erwartungen und Anforderungen funktionieren nicht.“ Zum Fuhren und Leiten in der
Wirtschaft gehdren transparente Kommunikation, Férderung der Begabungen, Dienst der
Einheit, Integration.

Der ethische Imperativ der Strategie: ,Wer ein Unternehmen ohne Strategie fuhrt, fhrt sein
Unternehmen nicht gut.“ Menschen, die wissen, was sie tun und warum sie es tun, sind in
der Regel deutlich produktiver als solche, die verunsichert die vertraglich vereinbarte
Arbeitszeit ableisten, aber keine Klarheit Uber ihre persdnliche Ausrichtung oder die
Ausrichtung ihres Unternehmens haben.[21] Ein Unternehmen ohne implizit gelebte
und/oder explizit formulierte Strategie zu lassen, ist ethisch nicht vertretbar.[22]

Das Erfordernis der optimalen Wertschdpfung, die sich an gegebene Leistungsversprechen
orientiert. Diese vier Werte sind aufeinander bezogen und kein Unternehmen kommt ohne
ein gewisses Minimum dieser Standards aus, will es seinen Erfolg nicht gefahrden.

Corporate Social Responsibility (CSR)

Bei der CRS geht es um die Aspekte nachhaltigen Wirtschaftens und damit der Ubernahme
von Verantwortung fir die Okologie, um grundlegende soziale Standards und
Arbeitnehmerrechte, sowie um die gesellschaftliche Verantwortung von Unternehmen. Im
Hintergrund der CSR steht ein grundlegender Zusammenhang von wirtschaftlicher
Entwicklung und menschlicher Freiheit als Teilhabe-, Entfaltungs- und Gestaltungsfreiheit.
Die Ausrichtung auf das Gemeinwohl kann fur Unternehmen bedeuten, dass sie nicht im
Sinne der ,shareholder value“ zu betreiben sind, also nicht allein der kurzfristigen
Gewinnsteigerung der Aktionare verpflichtet sein kdnnen, sondern auch den
Mitarbeiterinnen, den Zulieferern, den Kunden und Konsumenten, der Region, in der ein
Unternehmen produziert. Was sichert nachhaltig und langerfristig ein Unternehmen? Freiheit
und Gestaltungswillen ist nicht nur im Hinblick auf die Freiheit des handelnden Unternehmers
und der Okonomie zu sehen, sondern auch mit dem Blick auf die soziale Infrastruktur eines
Gemeinwesens, auf die die Unternehmer doch dringend angewiesen sind. Zum
gesellschaftlichen Umfeld gehdren Soziales, Kirche, Politik, Kultur, Sport ...

Schluss: Benedikt XVI. und die Gerechtigkeit

.Heute ist haufig die Rede vom europaischen Lebensmodell. Damit ist eine
Gesellschaftsordnung gemeint, die wirtschaftliche Effizienz mit sozialer Gerechtigkeit,
politische Pluralitadt mit Toleranz, Liberalitat und Offenheit verbindet, aber auch das
Festhalten an Werten bedeutet, die diesem Kontinent seine besondere Stellung geben.
Dieses Modell steht angesichts der Zwange der modernen Okonomie vor einer starken
Herausforderung. Die viel zitierte Globalisierung kann nicht aufgehalten werden, es ist aber
eine dringende Aufgabe und eine grofRe Verantwortung der Politik, der Globalisierung solche
Regeln und Grenzen zu geben, dass sie nicht auf Kosten der armeren Lander und der
Armeren in den reichen Landern realisiert wird und nicht den kommenden Generationen zum
Nachteil gereicht.“[23] Ein ganzheitliches Verstandnis von Wirtschaft schlie3t den
nachhaltigen Umgang mit den Ressourcen der Erde ebenso ein wie die Forderungen nach
Verteilungsgerechtigkeit und gerechten Austauschbedingungen fir die Produkte der Lander
des Sudens.

Es braucht einen Gesinnungs- und Politikwandel in Richtung eines Ressourcen schonenden
Lebens und Wirtschaftens: Energiesparen, Nachhaltigkeit und Klimaschutz beginnen beim
Lebensstil und dem taglichen Verhalten jedes Einzelnen. Die Kirchen und
Religionsgemeinschaften versuchten seit Jahrtausenden den Menschen zu vermitteln, dass



ein Stick Einschréankung die Lebensqualitat steigern und ein intensiveres und besseres
Leben bringen kann.

Wabhrheit, Liebe, Gerechtigkeit sind gemeinsam mit dem Prinzip des allgemeinen Anspruchs
auf Guter die grundlegenden Kriterien, um soziale und kulturelle Unausgewogenheit zu
Uberwinden und bleiben die Saulen fur das Erkennen und die Lésung der inneren
Unausgewogenheit der heutigen Globalisierung. Daran erinnerte der Papst in seiner Rede
an die Teilnehmer eines Kongresses zur Feier des 50. Jahrestages der Enzyklika ,Mater et
magistra" des seligen Papstes Johannes XXIII. An die dringlichen heutigen Probleme
erinnernd, wie die Verteilung der Giter, den Primat der Ethik Gber dem Finanzwesen und die
Notwendigkeit, fir das Gemeinwohl zu arbeiten, erklarte der Papst, das eine allgemeine
Gerechtigkeit unausweichlich fur die Neuevangelisierung im sozialen Bereich sei. Bezuglich
der Grundlegung einer solchen Gerechtigkeit fligte er hinzu, man kdnne sie nicht nur auf
einem sozialen Konsens aufbauen, ohne zu erkennen, dass sie sich um nachhaltig zu sein,
auf das allgemeine menschliche Wohl griinden musse. Um sie zu ermdglichen, misse die
soziale Gerechtigkeit in der Zivilgesellschaft und in der Marktwirtschaft verwirklicht werden.
Ebenso aber auch von einer ehrenhaften und transparenten politischen Autoritat. (Benedikt
XVI1.)[24]

Manfred Scheuer, Bischof von Innsbruck

[1] John Maynard Keynes (1930), Economic Possibilities for our Grandchildren. in: Essays in
Persuasion, New York 1963, 358-373.

[2] Stéphane Hessel, Indignez-vous!<http://indigene-editions.blogspot.com/2010/10/indignez-
vous-par-stephane-hessel.html> Indigene Editions 2010; dt. Empdrt Euch! Ullstein, Berlin
2010.

[3] Oliver Tanzer, Die Kinder der Emp&rung, in: Furche 26. Mai 2011, 1.
[4] in: Kurier 14. Mai 2011.
[5] in: Standard 2. September 2010.

[6] Humanistischer Pressedienst 7. Juli 2009, Nr. 7375.

[7]1 Wir beziehen uns auf: Karl Lehmann, Der Schatten des ,Homo oeconomicus®. Zur
Notwendigkeit einer integrativen und lebensdienlichen Ethik des Wirtschaftens, hg. vom
Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Bonn 2008; Vgl. A. Suchanek, Homo
oeconomicus, in: G. Enderle u.a. (Hg.), Lexikon der Wirtschaftsethik, Freiburg i.Br. 1993,
426-431; J. Gerlach, Ethik und Wirtschaftstheorie. Modelle 6konomischer Wirtschaftsethik in
theologischer Analyse, Gitersloh 2002; R. Rolle, Homo oeconomicus.
Wirtschaftsanthropologie in philosophischer Perspektive, Wirzburg 2005; A. Dietz, Der
Homo oeconomicus. Theologische und wirtschaftsethische Perspektiven auf ein
dkonomisches Modell, Giitersloh 2005; R. Manstetten, Das Menschenbild der Okonomie =
Alber-Reihe Thesen 7, Freiburg i.Br. 2000.

[8] Peter Ulrich, Integrative Wirtschaftsethik. Grundlagen einer lebensdienlichen Okonomie.
Vierte, vollstandig neu bearbeitete Auflage, Bern 2008, 139; ders., Zivilisierte
Marktwirtschaft. Eine wirtschaftsethische Orientierung, Freiburg i.Br. 2005. Zivilisierte
Marktwirtschaft: Eine wirtschaftsethische Orientierung, Freiburg/Basel/Wien 2005,
aktualisierte und erweiterte Neuauflage: Bern/Stuttgart/Wien 2010.

[9] Peter Ulrich, Zivilisierte Marktwirtschaft 22.



[10] Max Horkheimer, Zur Kritik der instrumentellen Vernunft, Frankfurt a. M. 1967,14.
[11] Peter Ulrich, Zivilisierte Marktwirtschaft 27.

[12] Vgl. dazu Wilhelm Guggenberger, Die Rolle der Kirche in der Wirtschafts- und
Finanzkrise, in: Leseraum der Theologischen Fakultat Innsbruck,
www.uibk.ac.at/theol/leseraum/texte/883.htmi<http://www.uibk.ac.at/theol/leseraum/texte/883
.html>

[13] Johannes Paul Il., Enzyklika Sollicitudo rei socialis, Rom 1987, 36.

[14] Die Verfolgung des Eigeninteresses ist innerhalb von 6konomischen Transaktionen
ethisch legitim. Adam Smith sah den Mensch wesentlich differenzierter als es vielen Kritikern
und vorschnellen Anhangern der klassischen Theorie lange Zeit schien. Der 6konomische
Egoismus bleibt namlich eingebunden in die Geflihle der Sympathie flir den Mitmenschen.
Aber nicht diese Geflihle und keine menschliche Tugend verursachen die Transformation
des Egoismus in eine gerechte Gesellschaft, sondern das unbeeinflussbare Tun einer
unsichtbaren Hand. Diese metaphysische Annahme hat die spatere Okonomie sukzessive
Uberwunden.

[15] http://www?2.hu-berlin.de/francopolis/Sim.IV99/Antrittsrede.htm

[16] Sozialwort des Okumenischen Rates der Kirchen in Osterreich, Wien 2003, 68-79.
[17] Vgl. dazu Erzbischof Dr. Reinhard Marx, Vorsitzender der Kommission fur
gesellschaftliche und soziale Fragen, anlasslich des Studienhalbtags Vollversammlung der
Deutschen Bischofskonferenz am 5. M&rz 2009 in Hamburg.

[18] Katechismus der katholischen Kirche Nr. 2426.

[19] Johannes Paul Il., Enzyklika ,Centesimus annus® zum 100. Jahrestag der Enzyklika
"Rerum Novarum". (Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls 101, hg. Sekretariat der

Deutschen Bischofskonferenz), Bonn 1991. 40.

[20] Thomas Miuiller, Gierige Bestie. Erfolg Demiutigung. Rache, Salzburg 2006; ders., Bestie
Mensch. Tarnung. Lige. Strategie, Reinbek bei Hamburg 2006.

[21] Ulrich Hemel, Wert und Werte. Ethik fir Manager - ein Leitfaden fir die Praxis. Minchen
2005, 57.

[22] Ulrich Hemel, Wert und Werte, 257.
[23] Papst Benedikt XVI. Hofburgrede 2007 Wien.
[24] Ansprache von Papst Benedikt XVI. an die Teilnehmer des Internationalen Kongresses

zum 50. Jahrestag der Enzyklika ,Mater et Magistra“, veranstaltet vom Papstlichen Rat fur
Gerechtigkeit und Frieden, 16. Mai 2011.



