
 

Meinrad Limbeck 

Ist er wahrhaft auferstanden? Ein neuer Zugang zu Ostern  

A  
Wenn wir uns heute mit Ostern beschäftigen; wenn wir fragen, was wir von jener Botschaft 

halten sollen, die nie mehr verstummte, seitdem sie zum ersten Mal verkündet wurde, und die auch 
zu keiner Zeit zum Verstummen gebracht werden konnte – die Botschaft, die behauptet, dieser 
Jesus von Nazaret, der um das Jahr 30. u.Z. in Jerusalem gekreuzigt wurde und starb, habe sein 
Leben keineswegs verloren, vielmehr sei er von Gott aus dem Tod auferweckt worden; wenn wir 
also fragen, ob die Botschaft von Jesu Auferstehung wirklich glaubwürdig sei und was sie denn nun 
eigentlich bedeute, dann rühren wir an das Herzstück unseres Glaubens; denn nicht auch von 
Weihnachten sondern nur von Ostern heißt es: „Wenn aber Christus nicht auferweckt worden ist, 
dann ist auch unsere Verkündigung ohne Grund, ohne Grund auch unser Glaube... Wenn aber 
Christus nicht auferweckt worden ist, ist euer Glaube nichtig, seid ihr noch in euren Sünden. Dann 
sind auch die in Christus Entschlafenen verloren. Wenn wir allein in diesem Leben auf Christus 
hoffen, sind wir bemitleidens-werter als alle Menschen.“ (1 Kor 15,14.17-19) Was lässt uns heute 
noch an Ostern glauben? Vielleicht ging es Ihnen ähnlich: 

Es war gerade das Außergewöhnliche dieser Botschaft, das für sie sprach. Denn Jesus war ja 
nicht der einzige gewesen, der in der damaligen Zeit im jüdischen Volk als Lehrer aufgetreten und 
aufgefallen war, der Menschen um sich versammelt hatte und zuletzt umgebracht wurde. Das 
Gleiche widerfuhr dem so genannten Lehrer der Gerechtigkeit, dem Gründer von Qumran, oder 
auch Johannes dem Täufer. Und dennoch waren weder die Leute von Qumran noch die Jünger des 
Täufers auf die Idee gekommen, in aller Öffentlichkeit zu verkünden, ihr Meister sei von Gott 
auferweckt worden. Eine solche Botschaft lag keineswegs in der Luft. Ja, sie war sogar von 
vornherein unglaubwürdig, weil alle in Israel – soweit sie überhaupt mit der Totenerweckung 
rechneten – an eine kollektive Auferweckung glaubten. Dass ein einzelner vorweg auferweckt 
werden könnte – nein, das war undenkbar. 

Schon das sprach und spricht dagegen, dass die Botschaft von der Auferweckung Jesu einfach 
erfunden wurde, weil Jesu Jüngerinnen und Jünger den Verlust ihres geliebten Meisters nur so 
hätten verkraften können. 

Wenn die Osterbotschaft aber auf ein außergewöhnliches Ereignis zurückgeht, dann konnte 
dieses wohl nur ein von Gott gewirktes Offenbarungserlebnis gewesen sein – eine besondere 
Gnade, die Jesu Jüngerinnen und Jüngern für eine relativ kurze Zeit geschenkt worden war, weil sie 
ohne dieses Erlebnis die Heilsbedeutung des Todes Jesu wohl kaum hätten erkennen können und 
damit auch kaum den Mut gefunden hätten, als Boten des Evangeliums Jesu Botschaft aufzugreifen 
und weiterzutragen. 

Es war – davon ging auch ich ganz selbstverständlich aus – ein besonderes göttliches Geschenk 
gewesen, dass Jesu Jüngerinnen und Jünger ihrem auferstandenen Herrn noch einmal begegnen 
durften – und deshalb können wir, die Spätergeborenen, ihrer Botschaft nur glauben – im Vertrauen 
auf die Glaubwürdigkeit der Osterzeugen. 

Diese Glaubwürdigkeit soll im Folgenden in keiner Weise angetastet und in Frage gestellt 
werden. Ich möchte Sie vielmehr auf einen Weg mitnehmen, auf dem wir vielleicht -einen neuen, 
eigenen und persönlichen Zugang zu dem finden könnten, was an Ostern geschah. Dann ließe sich 
auch die Frage neu beantworten: Woran glauben wir eigentlich und woran sollen die anderen 
glauben, wenn wir ihnen sagen: „Jesus von Nazaret wurde von den Toten auferweckt. Er ist 
wahrhaft auferstanden!“? 

B  

renate.leidinger
Platziertes Bild



 

Wenn wir wissen möchten, was denn nun wirklich an Ostern geschehen sein könnte, sind wir 
zunächst einmal an die vier Evangelien verwiesen. In ihnen finden wir ja die ältesten 
Ostererzählungen. 

Freilich, wenn wir diese Erzählungen nicht nur hinter einander, sondern auch einmal neben 
einander, gleichsam mit einem Blick, lesen, müssen wir feststellen, dass kein Osterbericht mit 
einem anderen wirklich übereinstimmt. Lassen Sie es mich Ihnen an 3 Punkten vor Augen führen. 

1 
Nach dem Markus-Evangelium hatten sich 3 Frauen am Ostermorgen auf den Weg gemacht, 

um den Leichnam Jesu zu salben: Maria Magdalene, Maria, die Mutter des Jakobus und Salome. 

Nach Matthäus waren es 2 Frauen: Maria Magdalena und die andere Maria. 

Nach Lukas waren es wiederum 3 Frauen: Maria Magdalena, Johanna und Maria, die Mutter 
des Jakobus. 

Nach Johannes war es schließlich überhaupt nur 1 Frau gewesen, die das leere Grab entdeckt 
hatte: Maria Magdalena. 

2 
Nach Markus war Jesu Grab bereits geöffnet. Die drei Frauen gingen hinein und sahen auf der 

rechten Seite einen jungen, weiß gekleideten Mann sitzen, der zu ihnen sagte: „Erschreckt nicht! Ihr 
sucht Jesus von Nazaret, den Gekreuzigten. Er ist auferweckt worden; er ist nicht hier. Seht, da ist 
die Stelle, wo man ihn hingelegt hatte. Nun aber geht und sagt seinen Jüngern, vor allem Petrus: Er 
geht euch voraus nach Galiläa; dort werdet ihr ihn sehen, wie er es euch gesagt hat.“ (Mk 16,6f) 

Nach Matthäus erlebten die Frauen (angesichts des noch verschlossenen Grabes) ein Erdbeben, 
weil ein Engel des Herrn vom Himmel herabstieg, an das Grab trat, den Stein wegwälzte und sich 
auf diesen setzte. Bei dieser Aktion fielen die Wächter am Grab wie tot um, während der Engel zu 
ihnen, den Frauen, sagte: „Fürchtet euch nicht! Ich weiß, ihr sucht Jesus, den Gekreuzigten. Er ist 
nicht hier; denn er wurde auferweckt, wie er gesagt hat. Kommt her und seht euch die Stelle an, wo 
er lag. Dann geht schnell zu seinen Jüngern und sagt ihnen: Er wurde von den Toten auferweckt. Er 
geht euch voraus nach Galiläa, dort werdet ihr ihn sehen. Ich habe es euch gesagt.“ (Mt 28,5-7) 

Bei Lukas geht es weniger dramatisch zu. Da ist das Grab bereits geöffnet, die Frauen betreten 
das Grab, finden aber den Leichnam Jesu nicht. Da treten zwei Männer in leuchtenden Gewändern 
zu ihnen und sagen: „Was sucht ihr den Lebenden bei den Toten? Er ist nicht hier, sondern er 
wurdeauferweckt. Erinnert euch an das, was er euch gesagt hat, als er noch in Galiläa war: Der 
Menschensohn muss den Sündern ausgeliefert und gekreuzigt werden und am dritten Tag 
auferstehen.“ (Lk 24,5-7) 

Bei Johannes hingegen begegnet Maria Magdalena bei ihrem ersten Besuch überhaupt 
niemandem, erst bei ihrem zweiten Besuch entdeckt sie weinend im Grab zwei Engel in weißen 
Gewändern, „den einen dort, wo der Kopf, den anderen dort, wo die Füße des Leichnams Jesu 
gelegen hatten. Die Engel sagten zu ihr: Frau, warum weinst du?“ (Joh 20,12f) 

3 

Und schließlich noch eine dritte Auffälligkeit! 

Bei Markus heißt es abschließend: „Da verließen sie das Grab und flohen; denn Schrecken und 
Entsetzen hatte sie gepackt. Und sie sagten niemand etwas davon; denn sie fürchteten sich.“ (Mk 
16,8) 

Bei Matthäus eilen die Frauen„voll Furcht und großer Freude zu seinen Jüngern, um ihnen die 
Botschaft zu verkünden.“ (Mt 28,8) 



 

Auf dem Weg dorthin begegnete ihnen freilich der Auferstandene selbst und sagte: „Seid gegrüßt! 
Sie gingen auf ihn zu, warfen sich vor ihm nieder und umfassten seine Füße. Da sagte Jesus zu 
ihnen: Geht, und sagt meinen Brüdern, sie sollen nach Galiläa gehen, und dort werden sie mich 
sehen.“ (Mt 28,9f) 

Bei Lukas verwischt sich das Ganze wiederum, wenn es heißt: „Und sie (die Frauen) kehrten vom 
Grab in die Stadt zurück und berichten alles den Elf und den anderen Jüngern. Es waren Maria 
Magdalena, Johanna und Maria, die Mutter des Jakobus; auch die übrigen Frauen, die bei ihnen 
waren, erzählten es den Aposteln. Doch die Apostel hielten das alles für Geschwätz und glaubten 
ihnen nicht. Petrus aber stand auf und lief zum Grab. Er beugte sich vor, sah aber nur die 
Leinenbinden. Dann ging er nach Hause, voll Verwunderung über das, was geschehen war.“ (Lk 
24,9-12) 

Bei Johannes endlich machte Maria Magdalena, als sie sah, dass der Stein weggenommen war, auf 
der Stelle kehrt und lief zu Simon Petrus und dem Jünger, den Jesus liebte, um ihnen zu melden: 
„Man hat den Herrn aus dem Grab weggenommen, und wir wissen nicht, wohin man ihn gelegt 
hat.“ (Joh 20,2) 

Was hatte sich nun wirklich an jenem Morgen des ersten Wochentages in Jerusalem 
zugetragen? 

Allem Anschein nach waren die Frauen, die sich auf den Weg gemacht hatten, um den 
Leichnam Jesu zu salben, mit der Botschaft zurückgekehrt, ein Engel – oder auch zwei – hätten 
ihnen mitgeteilt, „ihr“ gekreuzigter und gestorbener Jesus sei auferweckt worden – und vielleicht 
enthielt diese Botschaft auch noch das Versprechen, der von den Toten auferweckte Meister werde 
sie alle in Galiläa erwarten. Doch den Auferstandenen selbst hatten sie offensichtlich nicht gesehen! 
Wie sollen, wie können wir dies verstehen? 

C 

1 
Nun, ehe wir versuchen, uns auf diese so unterschiedlichen, ja widersprüchlichen 

Ostererzählungen der Evangelien einen Reim zu machen, sollten wir uns noch dem Apostel Paulus 
zuwenden; denn er ist der einzige in der Urchristenheit, der persönlich mehrmals von seiner 
Begegnung mit dem Auferstandenen, d.h. von seinem „Ostererlebnis“ berichtet – am deutlichsten 
an der Stelle, an der er mit seinem Erlebnis vor Damaskus (Apg 9) das offizielle urchristliche 
Verzeichnis der Osterzeugen abschließt. Paulus zitiert es in seinem 1. Korintherbrief, im 15. 
Kapitel, und es lautet: „Ich (Paulus) habe euch (den Korinthern) in erster Linie überliefert, was ich 
auch übernommen habe, dass Christus gestorben ist für unsere Sünden nach den Schriften und dass 
er begraben wurde und dass er auferweckt worden ist am dritten Tage nach den Schriften und dass 
er erschienen ist dem Kephas, dann den Zwölfen. Dann ist er mehr als fünfhundert Brüdern auf 
einmal erschienen, von denen bis jetzt noch die meisten leben, einige aber sind entschlafen. Dann 
ist er dem Jakobus erschienen, dann allen Aposteln. Zuletzt von allen aber ist er auch mir, 
gleichsam als Fehlgeburt, erschienen.“ (1 Kor 15,3-8) 

Für Paulus gab es offensichtlich keinen wesentlichen Unterschied zwischen seinem 
Damaskuserlebnis und den früheren Erscheinungen des Auferstandenen – und umgekehrt musste 
das Damaskuserlebnis des Paulus in den Augen der ersten Christen ihren eigenen Ostererlebnissen 
gleichwertig gewesen sein! Die Gegner des Paulus, die es ja auch schon in der Urkirche gab, hätten 
sich ein Manko auf Seiten des Paulus an diesem alles entscheidenden Punkt gewiss nicht entgehen 
lassen. 

2 
Wir haben also allen Grund anzunehmen, dass Paulus den von den Toten auferweckten 

Gekreuzigten nicht weniger real gesehen hat als die übrigen Osterzeugen. Wenn wir davon 



 

ausgehen, fällt nun freilich auf, dass Paulus sein „Ostererlebnis“ als Vorgang in seinem „Kopf“, in 
seinem Denken schildert: „Als es dem, der mich von meiner Mutter Leib an ausgesondert und durch 
seine Gnade berufen hat, gefiel, seinen Sohn in mir (!) zu offenbaren...“ (Gal 1,15f) 

Und später noch einmal: „Denn Gott, der sprach: Aus Finsternis soll Licht aufleuchten!, er ist 
in unserem Herzen aufgeleuchtet, damit aufstrahlt die Erkenntnis des göttlichen Glanzes auf dem 
Antlitz Christi.“ (2 Kor 4,6) 

Für Paulus bestand sein Ostererlebnis demnach darin, dass er den gekreuzigten Jesus von 
Nazaret – den er ja schon die ganze Zeit als „wirkliches Problem“ in sich, in seinem Kopf und in 
seinem Herzen, trug – plötzlich in einem ganz neuen Licht sah. Und genau diese Tatsache könnte 
im Zusammenhang mit einer weiteren Besonderheit bei Paulus zum entscheidenden Schlüssel für 
unser Osterverständnis werden. Kein anderer urchristlicher Theologe deutet das Christwerden so 
sehr vom (eigenen) Tod her wie Paulus – am deutlichsten, wenn er die Christen Roms fragt: „Wisst 
ihr nicht, dass wir, die wir auf Christus Jesus getauft wurden, in seinen Tod hinein getauft wurden? 
So wurden wir mit ihm durch die Taufe in den Tod begraben, damit wie Christus aus den Toten 
durch die Herrlichkeit des Vaters auferweckt wurde, so auch wir in der Neuheit des Lebens 
wandeln... Sind wir mit Christus gestorben, so glauben wir, dass wir mit ihm auch leben werden.“ 
(Röm6,3-8) 

Eines ist sicher: Zu dieser Deutung der christlichen Existenz als „Sterben – Auferstehen“ dürfte 
Paulus kaum durch den Taufvorgang allein angeregt worden sein. Denn obgleich es viele religiös 
motivierte Tauchbäder im damaligen jüdischen Leben gab, findet sich nirgendwo ein ähnliches 
Verständnis. Wer aus religiösen Gründen im Wasser untertauchte, der wusch sich seine Sünden 
oder seine Unreinheit ab, aber er „starb“ nicht. 

as Christwerden als ein reales Sterben und das Christsein als ein wirklich neues Leben mit 
Christus zu deuten, war aber auch noch in einer anderen Hinsicht eine Eigentümlichkeit des Paulus: 
Für Matthäus beispielsweise bestand die Eigenart des christlichen Lebens darin, dass die Getauften 
als Schüler des Lehrers Jesu ihr weiteres Leben der Tora gemäß gestalteten (vgl. Mt 5,17-20 + Mt 
28,19f), und nach Johannes waren überhaupt alle Menschen „tot“, die nicht „aus Wasser und Geist“ 
aufs Neue geboren werden, um in Christus ihr Leben, ihre Speise und ihre Wahrheit zu haben (Joh 
3; 6; 8f; 11). Was also könnte Paulus dazu gebracht haben, das Christwerden als den eigenen Tod 
und das Christsein als eine neue Schöpfung zu verstehen?  

An diesem Punkt könnten uns heute die Erkenntnisse über die (fälschlicherweise so genannten) 
Nahtoderfahrungen weiterhelfen! 

Zugegeben, diese Behauptung mag zunächst recht verwegen klingen, sie verliert aber bereits 
dann etwas von ihrer Abenteuerlichkeit, wenn wir bereit sind, einfach einmal folgende Tatsache zur 
Kenntnis zu nehmen:  

D 

1 
In einem europaweit einmaligen, mehrjährigen Forschungsprojekt wurde in den 90er Jahren 

unter der Leitung von Prof. Dr. Hubert Knoblauch und in Verbindung mit dem Institut für 
Grenzgebiete der Psychologie und Psychohygiene e.V., Freiburg, erstmals eine repräsentative 
Umfrage nach so genannten Todesnäheerfahrungen in West- und Ostdeutschland durchgeführt.  

Zu diesem Zweck wandte sich die Untersuchung nicht von vornherein an die Menschen, die 
entweder schwer verunglückt oder gar bereits klinisch tot waren oder wenigstens einen 
Herzstillstand erlebt hatten. Es wurden vielmehr nach einem statistisch errechneten Schema 2044 
Menschen mittels einer Zufallsstichprobe aus der über 80 Millionen umfassenden 
Gesamtbevölkerung der BRD ausgewählt und interviewt. So sollten in der größtmöglichen Vielfalt 
die unterschiedlichsten Gruppen einbezogen werden: alte und junge Menschen, kranke und 



 

gesunde, reich und arme, gebildete und ungebildete u.s.w. Und es zeigte sich jede Menge 
Erfahrung: „In unserer Umfrage waren 5,8% der Befragten mehr oder weniger sicher, eine solche 
Erfahrung gemacht zu haben. Bei näherer Betrachtung und ‚Bereinigung’ sank der Anteil zwar, 
doch betrug er noch immer 4,3%. Auf die Gesamtbevölkerung übertragen hieße das: Etwa 3,3 
Millionen Deutsche haben eine Nahtoderfahrung am eigenen Leib erlebt! Mann kann durchaus 
sagen: ein erstaunliches Ergebnis. Das Durchschnittsalter der Befragten zum Zeitpunkt der 
Befragung betrug 35,6 Jahre. (Die Nahtoderfahrung lag zwischen einem und 65 Jahren, im 
Durchschnitt 13 Jahre zurück.) ... 

Ganz im Widerspruch zu dem, was nach den (bisherigen, landläufigen) Interviews zu erwarten 
war, fanden sich in etwa gleich viele Männer wie Frauen, die eine solche Erfahrung gemacht hatten. 
Zu unserer weiteren Überraschung gilt dies auch hinsichtlich des Unterschieds zwischen West- und 
Ostdeutschland: Im Osten fanden sich etwa gleich viele Menschen wie im Westen, die eine 
Nahtoderfahrung hatten. Auch der Anteil der Frauen und Männer daran war ebenso gleichmäßig, ja 
fast symmetrisch verteilt. Diese Symmetrie gilt selbst für die regionale Verteilung zwischen Norden 
und Süden, zwischen Großstädten und Dörfern, ja sogar zwischen Protestanten und Katholiken. 
..Ob arm, ob reich, ob Land- oder Stadtbewohner, ob Mann oder Frau – all dies bedeutet wenig, 
wenn es darum geht, wer eine Nahtoderfahrung macht. 

Eine zweite Beobachtung sollte höchst folgenreich sein. Denn allein der Begriff legt schon die 
Assoziation nahe, dass bei der Nahtoderfahrung der Körper abstirbt. Im Widerspruch zu dieser 
verbreiteten Annahme widerfuhren den meisten der Befragten zwar zweifellos existentiell 
bedrohliche Ereignisse, aber lediglich die Hälfte der Befragten gibt an, sich während der 
Nahtoderfahrung wirklich in einem lebensgefährlichen Zustand befunden zu haben. Nur 6% der 
Personen mit Todesnäheerfahrung können mit Sicherheit sagen, sie seien klinisch tot gewesen. Mit 
anderen Worten: Der Begriff ‚Nahtoderfahrung’ ist irreführend, denn Nahtoderfahrungen hängen 
nicht unbedingt, ja nicht einmal regelmäßig mit dem körperlichen Tod zusammen! (Überraschend 
ist auch, dass sich die Betroffenen selbst von der Bedeutung der Wortverbindung ‚Nahtod’ nicht 
verleiten lassen.) Gleichzeitig wird deutlich, dass sie keine medizinischen oder biologischen Gründe 
brauchen, um zu wissen, dass sie dem Tode nahe waren. Ihre Nähe zum Tod schreiben sie in 
größerem Maße ihrer subjektiv wahrgenommenen Verfassung zu als ihren objektiven körperlichen 
Zuständen.“ (a.a.O. 126 – 130) 

An diesem Punkt möchte ich gerne einen ersten Halt machen. Dann würde ich gerne nach einer 
kurzen Pause mit Ihnen einen Film anschauen, der bei uns schon mehrmals in der ARD – im 1. 
und in zwei 3. Programmen – gezeigt wurde. Er heißt: „Jenseitsreisen. Erfahrungen an der 
Grenze des Todes“. 

II 
„Jenseitsreisen. Erfahrungen an der Grenze des Todes.“ 

(Hessischer Rundfunk am 28. 06. 2000)  

III 
So beeindruckend der Film auch war, den wir eben gesehen haben, er hat eine Schwäche: Er 

könnte die Meinung verstärken, „wirkliche“ Nahtoderfahrungen kämen in der Regel eben doch nur 
im Zusammenhang mit Unfällen oder schweren Erkrankungen vor. Prof. Knoblauch betont zwar 
ausdrücklich: 

 „Der Begriff ‚Nahtoderfahrung’ ist irreführend, denn Nahtoderfahrungen hängen nicht 
unbedingt, ja nicht einmal regelmäßig mit dem körperlichen Tod zusammen!“ 

Aber auch er lässt in dem Material, das er anschließend an seine Untersuchung in seinem Buch 
„Berichte aus dem Jenseits“ veröffentlichte, eigentlich nur Menschen zu Wort kommen, die sehr 
krank oder schwer verletzt waren. 



 

Aus diesem Grund würde ich Ihnen jetzt noch gerne drei Berichte vorlesen, die der emeritierte 
Professor für Mathematik Dr. Günter Ewald in seinem letzten, äußerst interessanten Buch 
veröffentlichte: „An der Schwelle zum Jenseits. Die natürliche und spirituelle Dimension der 
Nahtoderfahrungen“.  

Prof. Ewald war Mitglied des Präsidiums des Deutschen Evangelischen Kirchentages und er 
interessiert sich schon seit Jahren als Naturwissen-schaftler für die so genannten 
Nahtoderfahrungen. Deshalb hatte er in einer früheren Veröffentlichung mögliche Betroffene 
eingeladen, ihm von ihren jeweiligen Erfahrungen zu berichten. Unter denen, dieser Aufforderung 
nachgekommen waren, war nun auch diese Frau, Mitte vierzig, geschieden, die mit ihren beiden 
herangewachsenen Kindern in der Nähe von Stuttgart lebt. Sie schreibt: „Es war im März 1996 in 
München. An diesem Tag hat mich mein damaliger Freund zum Essen in ein Lokal eingeladen, das 
im Münchener Stadtteil Haar liegt. Auf dem Weg dorthin liegt eine kleine Kapelle, die mich von 
einiger Entfernung schon wie ein Magnet anzog. Dieser Sog wurde, je näher wir kamen, immer 
stärker, sodass ich nicht umhin kam, meinen Freund zu bitten, mit mir doch in diese Kapelle zu 
gehen. Wir waren kaum zwei Minuten drin, da bekam ich ein eigenartiges Gefühl, ich hatte den 
Drang, etwas aufschreiben zu müssen; doch wir hatten nichts dabei. Es wurde immer heller um 
mich herum (ich meine nicht die Helligkeit, die wir kennen, diese Helligkeit war weißer als 
Schnee), und ich wurde immer leichter. Dieses weiße Licht hat sich auf zwei wunderschöne, 
leuchtende Lichtwesen zentriert, die rechts und links neben mir standen und mich mit einer so 
sanften und lieben Art aus meinem Körper geholt haben. Dabei war es mir, als ginge ein Schleier 
auf und ich konnte alles klar sehen; es war alles so wirklich, viel wirklicher als in diesem Leben. 
Zur selben Zeit als ich meinen Körper verließ, fiel alles Schwere, Angst, Leid usw. von mir ab, ich 
empfand nur noch ein unbeschreiblich großes beglückendes Gefühl der Liebe. Es war mir, als hätte 
mich jemand, der aus reiner, unendlicher Liebe besteht, empfangen und mich auf wundervollste 
Weise in diese Liebe eingehüllt. Ich sah meinen Körper von oben, dabei hatte ich das Gefühl, 
diesem entwachsen zu sein. Von den zwei Lichtwesen wurde ich weitergeführt, immer noch in 
unendlich viel Liebe gehüllt, durch einen tiefschwarzen Tunnel. Es dauerte eine Weile, bis ich am 
anderen Ende des Tunnels Licht und meine Großeltern sah. So im Vorbeischweben sagten sie mir, 
dass sie nicht mich, sondern ihre Tochter abholen wollten; ich hätte noch ein bisschen was zu tun 
auf der Erde. Meine Großeltern sind weitergezogen und ich wurde weiter getragen in ein 
Farbenmeer, das so kraftvoll, so intensiv und doch so zart war – es kann nicht mit Worten gesagt 
werden, dafür gibt es keine Worte. Diese Farbenpracht ging auf, man kann es nur leicht angehaucht 
mit einer Rose vergleichen. Je weiter ich durch das Farbenmeer kam, desto stärker hatte ich das 
Gefühl, nach Hause zu kommen. Ich ging hindurch und verschmolz mit diesen Farben, und doch 
war ich größer und mächtiger (ich meine nicht, vom ‚Macht haben’ her) als man es sich je 
vorstellen kann. Niemand kann es sich vorstellen, der es nicht gesehen hat. Mein Begleiter in der 
Kapelle bekam Angst, da ich so starr aussah, und klopfte auf mir herum. Im Sturzflug musste ich 
wieder in meinen Körper zurück, ich fühlte mich, als müsste man mich wie eine Ziehharmonika in 
diesen Körper hineinquetschen. Ich spürte viele Ketten um mich herum, so als wäre ich gefangen in 
meinem Körper, wobei dieses Gefühl nach ein paar Minuten wieder verschwand. Während meiner 
Reise sah und fühlte ich den Sinn des Lebens und spürte, wo die Werte des Menschen liegen oder 
liegen sollten. Ab dieser Zeit hat sich meine Lebenseinstellung sehr geändert. Ich weiß, dass wir so 
viele unsichtbare Helfer haben, wenn wir es nur wollen, und danke Gott jeden Tag, für dieses 
wunderbare Erlebnis und die vielen unsichtbaren Helfer.“ (Günter Ewald, An der Schwelle zum 
Jenseits. Grünewald-Verlag Mainz 2001, 33f) 

Wie Sie sich denken können, fehlt es nicht an Versuchen, derartige Erlebnisse „nüchtern“ – 
wie man sagt – zu erklären: rein medizinisch als Äußerung eines kranken oder unter Drogen 
stehenden Gehirns, oder psychologisch als Projektion oder Verarbeitung unbewusster, aber 



 

drängender Probleme. Weshalb derartige Versuche zu kurz greifen, zeigt Prof. Ewald in seinem 
letzten Buch, auf das ich jetzt aus Zeitgründen generell verweisen muss1. 

Anstelle einer medizinisch-psychologischen Diskussion möchte ich Ihnen lieber noch den 
Bericht vom Nahtoderlebnis eines blinden Menschen vorlesen. Er findet sich in einer früheren 
Publikation von Prof. Ewald und geht auf die Arbeit von zwei amerikanischen Medizinern zurück, 
die gezielt blinde Menschen gesucht hatten, die ein Nahtod-Erlebnis oder wenigstens eine Außer-
Körper-Erfahrung hatten. Dabei stießen sie auch auf Vicki Umipeg, eine 43jährige Frau. Von ihr 
berichten sie: 

„Vicki wurde im sechsten Monat geboren wog bei der Geburt ganze drei Pfund. Danach fiel ihr 
Gewicht noch einmal auf etwas mehr als ein Pfund. ‚Sie wurde, wie man das in den fünfziger 
Jahren tat, in einen luftdichten Inkubator gelegt, durch den man Sauerstoff schickte. 
Unglücklicherweise gab man Vicki aufgrund eines Fehlers bei der Regulierung der 
Sauerstoffmenge eine zu hohe Dosis, und so erlitt sie, zusammen mit etwa 50 000 anderen zu dieser 
Zeit frühgeborenen Kindern in den Vereinigten Staaten, eine so schwere Sehnervschädigung, dass 
sie vollständig erblindete.’ Vicki bestätigte dem Interviewer noch einmal auf die Frage, ob der 
optische Nerv beider Augen zerstört sei: ‚Ja, und so habe ich niemals auch nur den Begriff des 
Lichtes verstanden.’ 1973 hatte Vicki dann einen schweren Autounfall. Bis zur Einlieferung in das 
Krankenhaus erinnert sie sich an nichts. Dort aber kam sie wieder zu Bewusstsein und ‚fand sich 
oben an der Decke, von wo aus sie einen männlichen Arzt und eine Frau beobachtete – sie ist 
unsicher, ob die Frau Ärztin oder Krankenschwester war - , die an ihrem Körper arbeiteten. Sie 
konnte auch deren Unterhaltung mithören, die sich um die Furcht drehte, Vicki könne wegen eines 
möglichen Schadens am Trommelfell neben ihrer Blindheit auch noch taub werden. Vicki versuchte 
verzweifelt, ihnen zu vermitteln, dass sie in Ordnung sei, erhielt aber naturgemäß keine Antwort. 
Sie war sich auch bewusst, dass sie ihren Körper unter sich liegen sah, den sie mit Hilfe bestimmter 
Erkennungsmerkmale identifizierte, beispielsweise einem unverwechselbaren Ehering, den sie 
trug... „Ich wusste, dass ich es bin... Zuerst erkannte ich, dass es ein Körper war, aber ich wusste 
ursprünglich ganz und gar nicht, dass es der meinige ist.“... Fast unmittelbar danach, so erinnert sie 
sich, bemerkte sie, wie sie durch die Decken des Krankenhauses nach oben schwebte, bis sie über 
dem Dach des ganzen Gebäudes war, und während dieser Zeit hatte sie kurz einen panoramischen 
Blick über ihre Umgebung. Sie fühlte sich sehr heiter bei diesem Aufstieg und genoss 
außerordentlich die Bewegungsfreiheit, die sie erfuhr. Auch fing sie an, erhabene, wunderschöne 
und außergewöhnlich harmonische Musik zu hören, verwandt mit dem Klang von Windgeläuten.’ 
Das Nahtod-Erlebnis ging noch weiter. Zu der Ansicht physischer Dinge und Menschen kam noch 
das, was Ring und Cooper das ‚Sehen jenseitiger Dinge’ nennen, das Lichterlebnis am Ende des 
Tunnels, das Schauen herrlicher Landschaften und die Begegnung mit menschlichen oder 
himmlischen Gestalten: ‚Mit kaum merklichem Übergang entdeckte sie dann, dass sie mit dem 
Kopf voraus in ein Rohr hineingesaugt wurde, und fühlte sich darin hinaufgezogen. Um sie herum 
war es, wie Vicki sagte, dunkel, aber sie bemerkte, dass sie sich zum Licht hinbewegte. Als die 
Öffnung des Rohres erreichte, schien sich die Musik, die sie vorher gehört hatte, in Hymnen zu 
verwandeln...’ Vicki sah sich dann im Gras liegen, umgeben von Bäumen und Blumen sowie einer 
Anzahl von Menschen. ‚Sie war an einem Platz mit überaus starkem Licht, und das Licht, sagte 
Vicki war etwas, das man sowohl fühlen wie auch sehen konnte. Was das Licht vermittelte, war 
Liebe. Sogar die Leute, die sie sah, waren strahlend hell und spiegelten das Licht dieser Liebe. 
„Jeder war aus Licht gestaltet. Und ich bestand aus Licht. Überall war Liebe. Es war, als ob Liebe 
aus dem Gras emporstieg, von den Vögeln herabkam und von den Bäumen.“ Vicki bemerkte dann 
fünf besondere Menschen, die sie von früher kannte und die sie an diesem Ort willkommen hießen. 
Debby und Diane waren Vickis blinde Schulfreundinnen, die vor Jahren gestorben waren, im Alter 
von elf und sechs. 

                                                
 



 

Im Leben waren beide erheblich unterentwickelt und blind gewesen, aber hier schienen sie 
strahlend und hübsch, gesund und vital zu sein, keine Kinder mehr, sondern, wie Vicki es 
ausdrückte, „in ihrer höchsten Blüte“. Außerdem berichtete Vicki, zwei Hausmeister aus ihrer 
Kindheit gesehen zu haben, ein Ehepaar namens Herr und Frau Zilk, die auch beide schon 
verstorben waren. Schließlich war da Vickis Großmutter, die Vicki im wesentlichen großgezogen 
hatte und die nur zwei Jahre vor ihrem Unfall gestorben war. Die Großmutter, die weiter hinten 
stand, streckte ihre Hände aus, um Vicki zu umarmen. Bei dieser Begegnung wurden, wie Vicki 
sagt, keine Worte gewechselt, sondern nur Gefühle der Liebe und des Willkommens. Mitten in 
diesem Entzücken überfiel Vicki auf einmal der Eindruck vollkommenen Wissens: „Ich hatte ein 
Gefühl, ich wüsste alles..., an diesem Platz würde ich die Antworten auf alle Fragen des Lebens 
finden, und über die Planeten und über Gott und über alles... Es ist, als ob dieser Platz das Wissen 
selbst ist.“’ (G. Ewald, „Ich war tot“. Ein Naturwissenschaftler untersucht Nahtod-Erfahrungen. 
Augsburg 1999, 161-164) 

Das hier geschilderte Erlebnis gewinnt zusätzlich an Brisanz, wenn man bedenkt, dass 
Blindgeborene im Traum keine visuellen Erlebnisse haben und dass auch Menschen, die vor dem 5. 
Lebensjahr erblindeten, normalerweise ebenfalls nicht bildhaft träumen. Das war auch bei Vicki der 
Fall, die darauf hin eigens befragt wurde: 

„Interviewer: Wie würdest du deine Träume mit deinen Nahtod-Erlebnissen vergleichen? 

Vicki: Keine Ähnlichkeit. Überhaupt keine Ähnlichkeit. 

Interviewer: Hattest du irgendwelche visuelle Wahrnehmungen in deinen Träumen? 

Vicki: Nichts. Keine Farbe, keine Ansicht irgendwelcher Art, keine Schatten,kein Licht, kein gar 
nichts. 

Interviewer: Welche Art von Wahrnehmungen ist dir aus deinen typischen Träumen in Erinnerung? 

Vicki: Geschmack. – Ich habe eine Menge Träume vom Essen (lacht). Und ich habe Träume, in 
denen ich Dinge berühre... Ich schmecke Dinge, berühre Dinge, höre Dinge, und rieche Dinge – 
mehr nicht. 

Interviewer: Und keine visuellen Wahrnehmungen? 

Vicki: Nein. 

Interviewer: So, dass also das, was du im Nahtod-Erlebnis erfahren hast, sehr verschieden war von 
deinen Träumen? 

Vicki: Aber ja, weil in jedem Traum, den ich habe, überhaupt kein visueller 

Eindruck vorkommt.“ (a.a.O. 166) 

Wenn wir nicht voraussetzen, selbst die Erfahrungen anderer Menschen immer besser 
verstehen und deuten zu können als sie selbst, dann scheinen in der Tat auch solche Erfahrungen 
nicht zu selten zu sein, bei denen Menschen sich fraglos bewusst sind, an der Grenze des Lebens zu 
stehen – weil sie über unsere diesseitige Wirklichkeit hinausfinden, oder vielleicht besser 
umgekehrt ausgedrückt: weil sie in ihrem Leben einer jenseitigen Wirklichkeit begegnen und von 
ihr angerührt werden. Und so zögert der Soziologe H. Knoblauch auch nicht, abschließend 
festzuhalten: „Dass Menschen Nahtoderfahrungen machen, scheint ein dem Menschen eigenes 
Vermögen zu sein – des Vermögens, eine transzendente Wirklichkeit wahrzunehmen, die anders ist 
als das, was unser Organismus an Reizen aufnimmt.“ (Berichte aus dem Jenseits, 193f) 

Bei unserem Bemühen, „Ostern“ zu verstehen, können wir also zunächst einmal davon 
ausgehen: Wir haben gute und ernst zu nehmende Gründen zu glauben, dass wir Menschen von 
Natur aus in die Lage gebracht und befähigt wurden, in unserem Gehirn und mit Hilfe unseres 
Gehirns eine Wirklichkeit wahrzunehmen, die „jenseits“, die transzendent und damit anders ist als 
das, was unser Organismus normalerweise an Reizen aufnimmt und so wahrnimmt. 



 

3  
Achtet man nun auf den Inhalt und die jeweilige Deutung der so genannten Nahtoderlebnisse, 

fällt mehreres auf, das auch für uns von Bedeutung sein dürfte, wenn wir anschließend zunächst 
noch sehr allgemein nach dem fragen, was an Ostern geschehen sein könnte: 

a) Sehr häufig sind Erlebnisse, bei denen Menschen sich bewusst sind, an der Grenze des 
Lebens und damit unmittelbar dem realen und damit eben dem eigenen Tod gegenüberzustehen – 
gleichgültig, wie unterschiedlich die einzelnen Erlebnisse inhaltlich auch waren und unabhängig 
davon, ob die Umstände, unter denen das jeweilige Nahtoderlebnis gemacht wurde, im 
medizinischen Sinn lebensbedrohlich waren oder nicht. Ich möchte Ihnen hierzu nochmals einen 
kurzen Text aus dem bereits erwähnten letzten Buch von Prof. Ewald vorlesen: „Margrit 
Schwenzner lebt in der Nähe von Hannover. Sie erinnert sich, 87 Jahre alt, an eine traumartige 
Vision, die sie vor vielen Jahrzehnten hatte, die aber nach ihrer festen Überzeugung kein Traum 
gewesen ist; denn ‚man erinnert sich nicht ein Leben lang an einen Traum in einer derartigen 
Intensität: Ich war eine junge Frau und mir träumte, ich wäre in einem herrlichen, lichten Raum, in 
dessen hinterem Teil auch einige Pastellfarben leuchteten. Dort stand eine entfernte kleine Gestalt, 
gekleidet bunt wie ein Clown, mit einem spitzen Hut, der eine lange Stange langsam in die Runde 
schwang, und ich wusste, wenn die Spitze der Stange auf mich zeigen würde, würde ich sterben, 
oder jedenfalls mich auflösen. Aber kurz bevor es dazu kam, wachte ich auf.’ (S. 47) 

Freilich, gerade an Frau Schwenzner wird deutlich, dass jene Momente keineswegs immer als 
eine Begegnung mit dem eigenen Tod empfunden und verstanden werden müssen, in denen wir 
jene transzendente Wirklichkeit wahrnehmen. Frau Schwenzner berichtet nämlich noch ein zweites 
Erlebnis: „Einige Jahrzehnte später kam ich abends spät nach Hause nach einem langen 
arbeitsreichen Tag und war sehr müde, musste aber noch mit dem Hund gehen. So nahmen wir 
einen Weg, der auf der einen Seite Gärten und Bäume hatte, auf der anderen einen Staketenzaun mit 
einem großen Kornfeld dahinter. Es war eine wundervolle Vollmondnacht. Ich lehnte mich gegen 
den Zaun und blickte völlig entspannt auf das Korn im Mondschein. Plötzlich war es wie das 
Reißen eines Vorhangs und ich stand völlig losgelöst in einem herrlichen lichten Raum. Es war ein 
wundervolles Gefühl – wie lange wohl? - , wurde aber plötzlich unterbrochen davon, dass der Hund 
an der Leine zog und mich in die Wirklichkeit zurückholte. Leider.“ (S. 47) 

b) Die Menschen, die von solchen Transzendenzerfahrungen berichten, befanden sich nicht 
selten, aber keineswegs zwingend in einer außergewöhnlichen physischen und / oder psychischen 
Verfassung.  

c) Sehr unterschiedlich ist, was in diesen Momenten erlebt wird – welche Personen 
beispielsweise begegnen oder was gesehen, gesprochen und gehört wird- , und wie das Erlebte 
bewertet wird. Ganz offensichtlich hängt beides zum einen von der Denkwelt ab, in der die 
Betroffenen groß wurden und leben, zum anderen aber auch von der Art und Weise, wie sie ihre 
Wahrnehmungen empfinden – positiv oder negativ, als Glück oder als Bedrohung. 

d) Viele der Betroffenen fanden erst den Mut, von ihrer eigenen Erfahrung zu reden, als die so 
genannten Nahtoderfahrungen im öffentlichen Bewusstsein als möglich akzeptiert waren. Zu groß 
war zuvor ihre Angst, sie könnten ausgelacht und verspottet werden. 

Ist man bereit, diese Erfahrungen und Beobachtungen ernst zu nehmen, zeigen sich die im 
Neuen Testament berichteten Ostererlebnisse in einem überraschend neuen Licht. 

E  

1  
Die Ostererzählungen bilden in allen vier Evangelien den jeweiligen Abschluss. Diese 

Feststellung könnte zunächst recht banal klingen, doch sie macht uns von vornherein auf etwas sehr 



 

Wichtiges aufmerksam: Die Ostererlebnisse haben eine Vorgeschichte, sie sind ein wesentlicher 
Bestandteil von Jesu letztem Lebensabschnitt. 

Achtet man nun etwas genauer auf die Evangelienberichte, dann begann in der Erinnerung von 
Jesu Jüngern und Jüngerinnen die letzte Phase in Jesu Leben mit dem Mahl, das Jesus als letztes mit 
den Seinen gefeiert hatte – am deutlichsten in der Darstellung des Johannes-Evangeliums, wenn es 
da heißt: „Es war vor dem Paschafest. Jesus wusste, dass seine Stunde gekommen war, um aus 
dieser Welt zum Vater hinüberzugehen. Da er die Seinen, die in der Welt waren, liebte, erwies er 
ihnen seine Liebe bis zur Vollendung.“ (Joh 13,1) 

Wenn wir jetzt einmal von allen dogmatischen Fragestellungen absehen, die wir gerne mit 
diesem „Letzten Mahl Jesu“, mit dem Abendmahl, verbinden, dann können wir eines als gesichert 
annehmen: Jesus hatte während dieses letzten Mahles bewusst versucht, den Seinen ein Doppeltes 
deutlich zu machen: 

a) Er werde nie aufhören, ihnen zu gehören:„Während des Mahls nahm er das Brot und sprach den 
Lobpreis; dann brach er das Brot, reichte es ihnen und sagte: Nehmt, das ist mein Leib.“ (Mk 14,22) 

Und 

b) am guten Ausgang des bevorstehenden Weges gäbe es für ihn keinerlei Zweifel: „Danach (nach 
dem Mahl, vgl. 1 Kor 11,25) nahm er den Kelch, sprach das Dankgebet, reichte ihn den Jüngern, 
und sie tranken alle daraus. Und er sagte zu ihnen: Amen, ich sage euch: Ich werde nicht mehr von 
der Frucht des Weinstocks trinken bis zu dem Tag, an dem ich von neuem davon trinke im Reich 
Gottes.“ (Mk 14,23.25) 

Nach allem, was wir den neutestamentlichen Berichten entnehmen können, gab es zumindest von 
Jesu Seite her nichts, was in seinen Jüngern und Jüngerinnen ein zwiespältiges Gefühl hätte 
hervorrufen können, wenn sie an dieses letzte Mahl zurück dachten. Ihre Gemeinschaft hatte auch 
damals ganz offensichtlich keinerlei Risse oder gar Abbrüche bekommen. Im Gegenteil! Indem 
Jesus den Seinen auf diese ungewöhnliche Weise seine Zugehörigkeit zu ihnen dokumentierte, und 
indem er abschließend seinen Blick ganz deutlich nach vorn richtete – auf das Mahl im Reich 
Gottes! - , verlieh er ihrer Gemeinschaft eine neue, zukunftsträchtige Dimension. 

Wir verstehen Ostern wohl nur, wenn wir ein Gespür dafür entwickeln, wie intensiv und 
außergewöhnlich die Verbundenheit Jesu mit seinen Jüngern und Jüngerinnen und deren 
Verbundenheit mit ihm an jenem letzten Abend geworden war. Das aber nicht – und alles wird 
darauf ankommen, dass wir dies begreifen und verstehen - , weil er, Jesus, die Seinen nun 
angesichts seines bevorstehenden Lebensendes mit irgendwelchen neuen 
„kommunikationsfördernden Vollzügen“ beauftragt hätte – „Tut dies zu meinem Gedächtnis!“ (1 
Kor 11,24f) - , sondern weil von ihm, Jesus, her im Vollzug dieses letzten gemeinsamen Mahles 
eine zeit- und grenzenlose Liebe auf- und eingebrochen war und die Seinen so angerührt und erfasst 
hatte, dass sie diese Liebe in den folgenden Tagen einfach nicht losließ. 

Wenn wir hier unseren Weg nicht vorschnell abbrechen, könnten sich die neutestamentlichen 
Osterberichte wohl so verstehen lassen. 

2 
Angerührt von dieser von Jesus her auf- und eingebrochenen Liebe hatten Maria Magdalena, 

Maria, die Mutter des Jakobus, und Salome (Mk 16,1) keine Ruhe gefunden, so dass sie sich so bald 
wie möglich auf den Weg machten, den Leichnam ihres geliebten Meisters zu salben. Der Stress 
aber, in dem sie sich nun schon seit Tagen befanden, brachte sie an den äußersten Rand ihrer 
Existenz – und eben so kamen sie mit jener Wirklichkeit in Berührung, die „jenseits“ von uns ist. 
Sie aber nahm nun „im Herzen und im Kopf“ dieser drei Frauen die bis dahin einzig denkbare 
überzeugende Form an: die Gestalt eines engelgleichen himmlischen Boten, der sie in ihrem 
Tiefsten überzeugte: ihr Jesus lebt, und er wird sich ihnen dort zeigen, wo sie auch früher glücklich 
waren: in Galiäa (Mk 16,5-7). 



 

Darüber im Kreis der übrigen Jünger und Jüngerinnen öffentlich zu sprechen, war für diese 
drei Frauen aber zunächst ebenso unmöglich, wie es für viele Menschen in der Vergangenheit 
unmöglich war, von dem zu berichten, was sie im Moment ihres „Nahtoderlebnisses“ hatten:  

„Da verließen sie das Grab und flohen; denn Schrecken und Entsetzen hatte sie gepackt. Und 
sie sagten niemand etwas davon; denn sie fürchteten sich.“ (Mk 16,8) 

Als sie dann aber ihre Sprachlosigkeit überwunden hatten und so zu den ersten Boten von Jesu 
Auferweckung wurden, veränderte sich die geistige Situation der übrigen Jünger in entscheidender 
Weise: Hatte man in Israel bis dahin nur die kollektive Auferstehung erwartet, wurde jetzt die 
„vorzeitige“ individuelle Auferweckung Jesu und damit die Fortsetzung ihrer bisherigen 
Gemeinschaft plötzlich denkbar. Oder anders ausgedrückt: 

Jenes grenzüberschreitende Erleben, das verschiedene Frauen und Männer im Jüngerkreis Jesu 
gleichermaßen gehabt hatte, da Jesu Tod sie innerlich an die äußerste Grenze ihrer Existenz 
gebracht hatte, wurde den Betroffenen in der Weise bewusst, die für sie jeweils denkbar war: zuerst 
in der Form des himmlischen Boten, der das Unvorstellbare denkbar machte, und dann in der 
Weise, die diese Botschaft bestätigte, d.h. im Bild des Auferweckten selbst, der freilich oftmals erst 
mit der Zeit erkannt wurde. 

Es war jene transzendente Wirklichkeit gewesen, die einzelne von Jesu Jüngerinnen und Jünger 
in einer begrenzten Zeit besonders intensiver Spannung erlebt hatten. Sie hatte in ihnen die 
Gewissheit hervorgerufen: Jesu Tod war nicht das sinnlose Ende seines Lebens und ihrer 
Gemeinschaft gewesen – und diese Gewissheit dachten sie in den unterschiedlichen Bildern, die 
ihnen ihr Herz und ihr Kopf anboten. Mit ihrer Hilfe erzählten sie einander ihre Gewissheit und 
ordneten so das Chaos am Ende ihrer Gemeinschaft mit Jesus. 

3  
Für Paulus aber war sein Transzendenzerlebnis – wie bei vielen anderen Menschen mit 

Nahtoderfahrungen – zum einen mit der tiefgreifenden subjektiven Erkenntnis verbunden, 
unmittelbar dem eigenen Tod und dem drohenden Lebensende gegenüberzustehen. Freilich, in dem 
auferweckten Gekreuzigten stand zugleich das Leben jenseits der Todesgrenze vor ihm, und dieses 
sandte ihn nicht wie oftmals in Nahtoderlebnissen zurück in sein „altes“ Leben. Es rief ihn vielmehr 
in der Gestalt des auferweckten Gekreuzigten zu sich über die Todesgrenze hinweg in ein neues 
Leben! 

Das aber war möglich, weil jenes Damaskuserlebnis in Paulus zugleich ein ganz neues, 
lichtvolles Verständnis seines bisherigen Problems zur Folge hatte: Er verstand den Heilssinn des 
Kreuzestodes Jesu (s. mein Paulusbuch „Zürnt Gott wirklich?“, S. 15-29). 

Was jene Frau aus Stuttgart, deren Nahtoderlebnis wir zu Beginn hörten, so umschreibt: „Während 
meiner Reise sah und fühlte ich den Sinn des Lebens und spürte, wo die Werte des Menschen liegen 
oder liegen sollten. Ab dieser Zeit hat sich meine Lebenseinstellung sehr geändert“ (S. 34), drückt 
Paulus im Galaterbrief mit den Worten aus: „Als es aber dem, der mich von meiner Mutter Leib an 
ausgesondert und durch seine Gnade berufen hat, gefiel, seinen Sohn in mir zu offenbaren, damit 
ich ihn unter den Heiden verkündigen sollte...“ (1,15f). 

Und wenn Paulus dann fortfährt: „Da sogleich ging ich nicht mit Fleisch und Blute zu Rate, zog 
auch nicht nach Jerusalem hinauf zu denen, die vor mir Apostel waren, sondern begab mich nach 
Arabien und kehrte nach Damaskus zurück“ (1,16f) – freilich, ohne dort mit seiner Botschaft allzu 
viel Erfolg zu haben, dann gibt es auch dafür noch einmal eine eigenartige Parallele im Bericht 
jener Frau, die abschließend schreibt: 

„Erst mal habe ich mein Erlebnis selber verdauen müssen, ich konnte nicht glauben, dass mir 
so etwas Wunderbares widerfahren ist. So nach und nach hatte ich das Bedürfnis, dies anderen 
Menschen mitzuteilen. Ich habe weder Verständnis noch Hilfe gesucht, ich wollte den Leuten 
sagen, dass sie keine Angst vor dem Tod haben müssen, dass das Leben nach dem Tod klar, frei 



 

von Zwängen, voll von einer Liebe, die wir so gar nicht kennen, einfach wunderbar sein kann ... 
Nicht jeder konnte diese Dinge verstehen. So kam es, dass mich einige für ein bisschen verrückt 
gehalten haben mit dem Wortlaut ‚das kann nicht sein’ ... Man hat mir gesagt, dass ich wohl von 
einem anderen Stern komme..“ (S. 35) 

„Ist er wirklich auferstanden?“ Ob wir diese Frage für uns und für andere mit einem „Ja“ 
beantworten, hat wohl weniger damit zu tun, ob Jesu Grab am Ostermorgen wirklich leer war oder 
nicht. Wie wir die Frage nach Jesu Auferstehung beantworten, hat gewiss mehr damit zu tun, wie 
viel wir aus unserer eigenen Erfahrung der Liebe auf Dauer zutrauen. Und so erzählt uns Ostern in 
all den biblischen Geschichten immer aufs Neue davon: Wie unzerstörbar die Kraft der Liebe ist, 
wie sie über Abgründe hinweg verbindet und rettet und so das Chaos zu Neuem ordnet.  

Unter diesem Aspekt möchte ich mich mit Ihnen abschließend noch etwas genauer einigen 
Texten aus dem Neuen Testament zuwenden. 

IV 

A  
Ostern ist für uns – zumindest für uns Christen – etwas Besonderes; etwas, das noch mehr ist 

als beispielsweise Weihnachten (und als „gebildete“ Theologen wissen wir ja auch, dass es die 
Erzählungen von Weihnachten ohne Ostern gar nicht geben würde!). Aus diesem Grund wäre es 
durchaus verständlich, wenn wir „so unsere Schwierigkeiten hätten“, Ostern auf dem Hintergrund 
von so genannten Nahtoderfahrungen zu sehen und zu verstehen. 

Aber – erschrecken Sie jetzt bitte nicht – vielleicht war Ostern überhaupt nicht so etwas 
Außergewöhnliches und Einzigartiges, wie wir es zu sehen gelernt haben? 

Lassen Sie uns unter dieser Fragestellung zunächst einfach einmal Jesu ganzes Leben 
betrachten – soweit es für uns historisch greifbar ist, in der Darstellung des Markus-Evangeliums. 

Wenn wir so beim biblischen Text (Mk 1,14-20) bleiben, dann zeigt sich uns als Erstes, dass 
Jesus nach seiner Rückkehr aus der Wüste zunächst einmal einfach ganz anders als bisher leben 
wollte – nämlich im Vertrauen auf das Evangelium. 

Und weshalb? 

Weil er sah, dass man ganz anders (und das hieß für ihn eben: viel positiver!) leben kann! 
Deshalb dieser Aufbruch! Deshalb diese Reaktion, die Marie Luise Kaschnitz einmal so beschrieb: 

 

Auferstehung 

Manchmal stehen wir auf 

Stehen wir zur Auferstehung auf 

Mitten am Tage 

Mit unserem lebendigen Haar 

Mit unserer atmenden Haus. 

Nur das Gewohnte ist um uns. 

Keine Fata Morgana von Palmen 

Mit weidenden Löwen 

Und sanften Wölfen. 

Die Weckuhren hören nicht auf zu ticken 

Ihre Leuchtzeiger löschen nicht aus. 



 

Und dennoch leicht 

Und dennoch unverwundbar 

Geordnet in geheimnisvolle Ordnung 

Vorweggenommen in ein Haus aus Licht. 

                                 (Dein Schweigen – Meine Stimme, S. 13) 

Was aber hatte Jesus diese Erkenntnis bewirkt, die es ihm unmöglich machte, wie bisher 
weiterzuleben? Sie wissen es aus unserer letzten gemeinsamen Tagung: Es war die Wahrnehmung, 
das Gespür gewesen, das Jesus mit dem Bild ausdrückte: 

„Ich sah den Satan wie einen Blitz aus dem Himmel fallen.“ (Lk 10,18) 

Und dieses Bild bedeutete für ihn: Wir werden am Ende nicht mit unserem Vergehen und mit 
unserem Verwagen konfrontiert werden. 

Deshalb sah Jesus – wie Sie ja auch alle wissen und / oder genauer in meinem Jesus-Buch 
nachlesen können – Gott eben nicht mehr als Richter, sondern als Israels Bräutigam auf dem Weg 
zu jener großen Hochzeit, bei der Israels Geschichte mit Gott ihren Höhepunkt und ihrer 
Vollendung finden sollte. 

Was aber war der Grund dieser so in Bildern ausgedrückten Wahrnehmung gewesen? 

Wenn wir nicht annehmen wollen, dass Jesus in diesem Augenblick nur seine eigenen 
Wünsche phantasierte, weil er nur so seine Ängste vor dem Richtergott hätte bewältigen können; 
wenn wir vielmehr davon ausgehen, dass Jesus hier etwas „Fremdes“, etwas, das von ihm 
unabhängig war, wahrgenommen hatte, dann legt sich auf dem Hintergrund der so genannten 
Nahtoderfahrungen eigentlich nur eine Antwort nahe: Der Grund jener Wahrnehmung, die Jesus im 
Bild des fallenden Satans bewusst geworden war, war jene Wirklichkeit gewesen, „die anders ist als 
das, was wir, was unser Organismus an Reizen aufnimmt“ (H. Knoblauch). 

Damit hatte Jesus aber jene transzendente Wirklichkeit, die ihn auch „Gott“ denken ließ, nicht 
anders wahrgenommen als Jesu Jüngerinnen und Jünger nach dem Karfreitag: als schenkende, 
Leben schaffende, entgegenkommende und tief beglückende Wirklichkeit. Sie rief in Jesu Gefühl 
und Denken das Bild des Bräutigams und der Hochzeit hervor, im Gefühl und Denken der 
verstörten, todtraurigen Jüngerinnen und Jünger im Blick auf Jesus aber das Bild der 
Auferweckung! 

B  
Wir bleiben also an der Oberfläche und werden Ostern gerade nicht gerecht, wenn wir in 

unserem Denken und in unserer Verkündigung, in unserer Katechese, um die historischen Vorgänge 
kreisen – um das leere Grab etwa oder auch um die Frage, ob Jesu Jüngerinnen und Jünger 
tatsächlich dem leibhaftig auferweckten historischen Jesus begegneten. So nahe liegend und so 
interessant – und damit zunächst auch unausweichlich – diese Fragen auch sind, sie verstellen 
letztendlich den Zugang zu Ostern. Sie führen uns und diejenigen, denen wir Ostern nahe bringen 
möchten, dann doch in einer Sackgasse – am deutlichsten (und deshalb war dies ja auch unser 
Einstieg!) beim Apostel Paulus. 

Wenn wir uns an die eigenen Aussagen des Paulus halten, vollzog sich seine Begegnung mit 
dem auferweckten Jesus nicht in einem von Distanz geprägten Gegenüber – so wie es etwa von 
Maria Magdalena geschildert wird, die am leeren Grab zunächst dem Gärtner, der hinter ihr stand, 
zu begegnen glaubte (Joh 20,11-18). 

„Den Herrn gesehen zu haben“ (vgl. 1 Kor 9,1) war für Paulus vielmehr damit identisch, dass 
es Gott gefallen hatte, in ihm seinen Sohn zu offenbaren: 

„Als es aber dem, der mich von meiner Mutter Leib an ausgesondert und durch seine Gnade 
berufen hat, gefiel, seinen Sohn in mir zu offenbaren...“ (Gal 1,15) 



 

Damit hängt nun aber ein Zweites, nicht minder Wichtiges zusammen. Wir sprachen schon 
kurz davon, dass Paulus auf sein Damaskuserlebnis noch einmal zu sprechen kommt – im 2. 
Korintherbrief, wo er sein Damaskuserlebnis mit dem Zustand derer kontrastiert, denen die 
Herrlichkeit des Evangeliums – und damit die Herrlichkeit Christi – nicht aufgeht: „Wenn unser 
Evangelium dennoch verhüllt ist, ist es nur denen verhüllt, die verloren gehen; denn der Gott dieser 
Weltzeit hat das Denken der Ungläubigen verblendet. So strahlt ihnen der Glanz des Evangeliums 
nicht auf, die Botschaft von der Herrlichkeit Christi, der Gottes Ebenbild ist... Denn Gott, der 
sprach: Aus Finsternis soll Licht aufleuchten!, er ist in unseren Herzen aufgeleuchtet, damit 
aufstrahlt die Erkenntnis des göttlichen Glanzes auf dem Antlitz Christi.“ (2 Kor 4,3f.6) 

Nach diesem Text war das Damaskuserlebnis – also „Ostern für Paulus“ ein Vorgang gewesen, 
bei dem es im Denken des Paulus hell wurde – so hell und licht, dass er auf dem Antlitz Christi, des 
Gekreuzigten, die Herrlichkeit Gottes sah und erkannte. 

Damit hängen nun aber drei ganz wesentliche Komplexe zusammen, die wir nicht außer Acht 
lassen dürfen, wenn wir einen neuen Zugang zu Ostern suchen.  

C  
Auch bei Paulus lautet als Erstes – wie bei Jesus in der Wüste und wie bei Jesu Jüngerinnen 

und Jünger nach Karfreitag – die entscheidende Frage: Was war der Grund dafür gewesen, dass es 
im Denken des Paulus hell werden konnte? 

Nach allem was wir aus den Briefen des Apostels erkennen können (vgl. „Zürnt Gott 
wirklich?“), hatte Paulus zunächst – in der Zeit, als er die christlichen Gemeinden verfolgte – den 
Gekreuzigten mit dem zürnenden Gott in Zusammenhang gebracht. Er, der Gekreuzigte, war von 
Gott verflucht, denn schließlich heißt es in der Tora. 

„Verflucht ist jeder, der am Pfahl hängt.“ (Dtn 21,23) 

Im Gekreuzigten begegnete Paulus Gottes Zorn. 

Eine ganz andere Sicht zeigt jene Ihnen ja bekannte Stelle aus dem Römerbrief? 

„Ist Gott für uns, wer ist dann gegen uns? Er hat seinen eigenen Sohn nicht verschont, sondern ihn 
für uns alle hingegeben – wie sollte er uns mit ihm nicht alles schenken?... Ich bin gewiss: Weder 
Tod noch Leben, weder Engel noch Mächte, weder Gegenwärtiges noch zukünftiges, weder 
Gewalten der Höhe oder Tiefe noch irgendeine andere Kreatur können uns scheiden von der Liebe 
Gottes, die in Christus Jesus ist, unserem Herrn.“ (Röm 8,31f.38f) Im Gekreuzigten begegnete 
Paulus jetzt Gottes Liebe! Was hatte diese völlig veränderte, neue Sichtweise in Paulus wohl 
bewirkt? 

Diese so ganz andere Sichtweise wird letztendlich nur verständlich, wenn Paulus damals vor 
Damaskus jene transzendente Wirklichkeit, „die anders ist als das, was unser Organismus an Reizen 
aufnimmt“, als rettende und vollendete Liebe wahrgenommen hat – und das so tiefgreifend und 
überzeugend, dass sich für ihn (!) im Licht dieser Liebe ganz neue Zusammenhänge und ganz neue 
Sinntiefen in den zurückliegenden Ereignissen ergaben. Vor Damaskus wurde im Kopf des Paulus 
keineswegs der Inhalt ausgewechselt und Paulus ein neues Gehirn eingepflanzt. Auch danach 
dachte er das, was er schon immer gedacht hatte – nur hatte vieles jetzt ein anderes Gewicht. Es 
zeigten sich mögliche Verbindungen und Lösungen, die er bislang so nicht gesehen hatte; denn sie 
waren nur von einer großen Liebe her denkbar und Sinnvoll. 

Das heißt: Wir kommen Ostern dann nahe, wenn wir uns ganz persönlich darauf einlassen, 
dass Paulus damals jene transzendente Wirklichkeit, die wir Gott nennen, als rettende und 
vollendende Liebe wahrgenommen hat. 

Nicht als ob wir dann das Gleiche denken müssten wie Paulus. Wir haben unser eigenes 
(hoffentlich begründetes) Denken. Nur eines wäre verlangt: Dass wir wie Paulus in jenem Licht 



 

schauen und denken, planen und urteilen, das Paulus vor Damaskus aufgegangen ist und 
eingeleuchtet hat.  

D 
Wie dieser neue Zugang zu Ostern gemeint ist, möchte ich Ihnen – eigentlich in Fortsetzung 

dessen, was sich uns bei Paulus gezeigt hat – noch „kurz“ am Matthäus-Evangelium zeigen; denn 
genau betrachtet ist in der Darstellung des Matthäus das Osterereignis eigentlich nur noch als 
Spektakel gegen innerjüdische Verdächtigungen wichtig (Mt 27,62 – 28,8). Für die Gemeinde Jesu 
ist Jesu letztes Wort weit wichtiger und der eigentlich Höhepunkt: 

„Darum geht zu allen Völkern, und macht alle Menschen zu meinen Jünger... und lehrt sie, 
alles zu befolgen, was ich euch geboten habe. Seid gewiss: Ich bin bei euch alle Tage bis zum Ende 
der Welt.“ (28,19f) 

Damit hat nach Matthäus die Gemeinde Jesu fortwährend, bis ans Ende der Zeit, die 
Möglichkeit, Jesus als den Auferstandenen zu erleben – und zwar als ihren gegenwärtigen Lehrer 
(auch hier gilt: Der Evangelist denkt den Auferstandenen mit den Bildern seines [jüdischen] Kopfes 
– und im Judentum des ersten Jahrhunderts n.Chr. kam eben dem [Gesetzes-]Lehrer die 
überragende Stellung und Rolle zu!). 

Ostern als historisches Faktum erklären zu wollen; Ostern auf dem Weg der geschichtlichen 
Forschung nahe kommen und in seiner Bedeutung ergründen zu wollen, ist nach Matthäus die 
völlig falsche Annäherung. Dass Ostern wahr ist; dass der gekreuzigte Jesus von Nazaret nicht tot, 
sondern lebendig ist, kann und will erlebt werden. Und deshalb offenbart allein unsere Bereitschaft, 
von Jesus zu lernen, ob wir wahrhaftig an Ostern interessiert sind. 

Wie dies geschehen könnte, zeigt Paulus in seiner Theologie auf eine andere Weise als 
beispielsweise Matthäus. Das paulinische Verständnis haben wir vor Jahren ja bereits einmal mit 
einander besprochen (und Sie können es im letzten Abschnitt meines Paulus-Buchs unter der 
Überschrift „Eine Menschheitsvision“ nachlesen!). Deshalb möchte ich Ihnen zum Schluss das 
matthäische Verständnis noch kurz an einem Abschnitt aus dem Matthäus-Evangelium zeigen. 

Was heißt „sich von Jesus belehren zu lassen“? Um dies zu zeigen, bearbeitet Matthäus sehr 
bewusst jenen Abschnitt aus dem ihm ja bekannten Markus-Evangelium, der zum ersten Mal von 
Streitigkeiten berichtet, in denen Jesus seine Auslegung und Anwendung des Gesetzes begründet. 
Und um dann auch noch die Bedeutung dieser Bearbeitung zu unterstreichen, stellt Matthäus sie 
unter eine eigene, zusätzliche Überschrift: Mt 11,28 – 12,21 (s. Kleiner Kommentar – NT 1, 172-
174; Das Gesetz im AT und NT, 135-139). 

Fazit:  
Wenn wir von Ostern sprechen, ist von jener Zeit die Rede, in der eine Reihe von Frauen und 

Männern – durch den Kreuzestod Jesu betroffen und aufgewühlt – zunächst einmal „außer sich“ 
geraten waren. 

In dieser Krisensituation machten sie eine Erfahrung, in der sie eine jenseitigen Wirklichkeit in 
Berührung kamen, d.h. mit einer „Wirklichkeit, die anders ist als das, was unser Organismus an 
Reizen aufnimmt“ (H. Knoblauch). 

Diese Wahrnehmung war für sie ganz offensichtlich von der Art, dass sie ihnen in ihrer Trauer 
und in ihren Zweifeln und Fragen die erfühlte Gewissheit schenkte: Der gekreuzigte Jesus ist nicht 
tot, er ist nicht im Tod geblieben, sein Leben hat doch eine beglückende Vollendung gefunden. 
Und: Er ist uns nicht fern, wir sind von ihm nicht wirklich getrennt. 

Dieses tiefe Gefühl, diese innerste Gewissheit klärte und konkretisierte sich in ihnen dann mit 
Hilfe der Bilder und Gedanken, die sie in sich trugen. Deshalb dachten die einzelnen Frauen und 
Männer ihre gemeinsame Gewissheit in unterschiedlichen Bildern und Begriffen: als 



 

Engelsbotschaft, als persönliche Begegnung, als strahlende Offenbarung der rettenden Liebe 
Gottes... 

Was aber war der Grund dieser Wahrnehmung? Wie lässt sich jene Wirklichkeit, „die anders 
ist als das, was unser Organismus an Reizen aufnimmt“, wohl am besten umschreiben? 

Als ein ganz positiver, auf Vollendung hinstrebender, entgegenkommender und 
überwältigender Lebensstrom, der unsere irdische Wirklichkeit umgibt und durchdringt. 

Das macht nicht nur Jesu Vision verständlich, sondern auch Paulus in seiner Theologie und 
Matthäus in seinem Umgang mit dem Gesetz. Ja, das macht schließlich auch noch verständlich, 
weshalb wir manchmal aufstehen, mitten am Tage... (M.L. Kaschnitz)  

 

Meinrad Limbeck 

ist em. Dozent für Biblische Sprachen 

an der Kath. Theol. Fakultät der Universität Tübingen. 


