el

Memrad lebeck BIBELWERK LINZ

Ist er wahrhaft auferstanden? Ein neuer Zugang zu Ostern

A

Wenn wir uns heute mit Ostern beschiftigen; wenn wir fragen, was wir von jener Botschaft
halten sollen, die nie mehr verstummte, seitdem sie zum ersten Mal verkiindet wurde, und die auch
zu keiner Zeit zum Verstummen gebracht werden konnte — die Botschaft, die behauptet, dieser
Jesus von Nazaret, der um das Jahr 30. u.Z. in Jerusalem gekreuzigt wurde und starb, habe sein
Leben keineswegs verloren, vielmehr sei er von Gott aus dem Tod auferweckt worden; wenn wir
also fragen, ob die Botschaft von Jesu Auferstehung wirklich glaubwiirdig sei und was sie denn nun
eigentlich bedeute, dann rithren wir an das Herzstiick unseres Glaubens; denn nicht auch von
Weihnachten sondern nur von Ostern heif3t es: ,,Wenn aber Christus nicht auferweckt worden ist,
dann ist auch unsere Verkiindigung ohne Grund, ohne Grund auch unser Glaube... Wenn aber
Christus nicht auferweckt worden ist, ist euer Glaube nichtig, seid ihr noch in euren Siinden. Dann
sind auch die in Christus Entschlafenen verloren. Wenn wir allein in diesem Leben auf Christus
hoffen, sind wir bemitleidens-werter als alle Menschen.* (1 Kor 15,14.17-19) Was lédsst uns heute
noch an Ostern glauben? Vielleicht ging es hnen @hnlich:

Es war gerade das Aufergewohnliche dieser Botschaft, das fiir sie sprach. Denn Jesus war ja
nicht der einzige gewesen, der in der damaligen Zeit im jiidischen Volk als Lehrer aufgetreten und
aufgefallen war, der Menschen um sich versammelt hatte und zuletzt umgebracht wurde. Das
Gleiche widerfuhr dem so genannten Lehrer der Gerechtigkeit, dem Griinder von Qumran, oder
auch Johannes dem Téufer. Und dennoch waren weder die Leute von Qumran noch die Jiinger des
Taufers auf die Idee gekommen, in aller Offentlichkeit zu verkiinden, ihr Meister sei von Gott
auferweckt worden. Eine solche Botschaft lag keineswegs in der Luft. Ja, sie war sogar von
vornherein unglaubwiirdig, weil alle in Israel — soweit sie iiberhaupt mit der Totenerweckung
rechneten — an eine kollektive Auferweckung glaubten. Dass ein einzelner vorweg auferweckt
werden konnte — nein, das war undenkbar.

Schon das sprach und spricht dagegen, dass die Botschaft von der Auferweckung Jesu einfach
erfunden wurde, weil Jesu Jiingerinnen und Jiinger den Verlust ihres geliebten Meisters nur so
hitten verkraften konnen.

Wenn die Osterbotschaft aber auf ein auBergewohnliches Ereignis zuriickgeht, dann konnte
dieses wohl nur ein von Gott gewirktes Offenbarungserlebnis gewesen sein — eine besondere
Gnade, die Jesu Jiingerinnen und Jiingern fiir eine relativ kurze Zeit geschenkt worden war, weil sie
ohne dieses Erlebnis die Heilsbedeutung des Todes Jesu wohl kaum hitten erkennen kdnnen und
damit auch kaum den Mut gefunden hitten, als Boten des Evangeliums Jesu Botschaft aufzugreifen
und weiterzutragen.

Es war — davon ging auch ich ganz selbstverstindlich aus — ein besonderes gottliches Geschenk
gewesen, dass Jesu Jiingerinnen und Jiinger ihrem auferstandenen Herrn noch einmal begegnen
durften — und deshalb konnen wir, die Spitergeborenen, ihrer Botschaft nur glauben — im Vertrauen
auf die Glaubwiirdigkeit der Osterzeugen.

Diese Glaubwiirdigkeit soll im Folgenden in keiner Weise angetastet und in Frage gestellt
werden. Ich mochte Sie vielmehr auf einen Weg mitnehmen, auf dem wir vielleicht -einen neuen,
eigenen und personlichen Zugang zu dem finden kénnten, was an Ostern geschah. Dann lie3e sich
auch die Frage neu beantworten: Woran glauben wir eigentlich und woran sollen die anderen
glauben, wenn wir ihnen sagen: ,Jesus von Nazaret wurde von den Toten auferweckt. Er ist
wahrhaft auferstanden!*?

B


renate.leidinger
Platziertes Bild


Wenn wir wissen mochten, was denn nun wirklich an Ostern geschehen sein konnte, sind wir
zunidchst einmal an die vier Evangelien verwiesen. In ihnen finden wir ja die dltesten
Ostererzdhlungen.

Freilich, wenn wir diese Erzdhlungen nicht nur hinter einander, sondern auch einmal neben
einander, gleichsam mit einem Blick, lesen, miissen wir feststellen, dass kein Osterbericht mit
einem anderen wirklich iibereinstimmt. Lassen Sie es mich Ihnen an 3 Punkten vor Augen fiihren.

1

Nach dem Markus-Evangelium hatten sich 3 Frauen am Ostermorgen auf den Weg gemacht,
um den Leichnam Jesu zu salben: Maria Magdalene, Maria, die Mutter des Jakobus und Salome.

Nach Matthdus waren es 2 Frauen: Maria Magdalena und die andere Maria.

Nach Lukas waren es wiederum 3 Frauen: Maria Magdalena, Johanna und Maria, die Mutter
des Jakobus.

Nach Johannes war es schlieBlich tiberhaupt nur 1 Frau gewesen, die das leere Grab entdeckt
hatte: Maria Magdalena.

2

Nach Markus war Jesu Grab bereits gedffnet. Die drei Frauen gingen hinein und sahen auf der
rechten Seite einen jungen, weill gekleideten Mann sitzen, der zu ihnen sagte: ,,Erschreckt nicht! Thr
sucht Jesus von Nazaret, den Gekreuzigten. Er ist auferweckt worden; er ist nicht hier. Seht, da ist
die Stelle, wo man ihn hingelegt hatte. Nun aber geht und sagt seinen Jiingern, vor allem Petrus: Er
geht euch voraus nach Galilda; dort werdet ihr ihn sehen, wie er es euch gesagt hat.“ (Mk 16,6f)

Nach Matthdus erlebten die Frauen (angesichts des noch verschlossenen Grabes) ein Erdbeben,
weil ein Engel des Herrn vom Himmel herabstieg, an das Grab trat, den Stein wegwilzte und sich
auf diesen setzte. Bei dieser Aktion fielen die Wichter am Grab wie tot um, wihrend der Engel zu
ihnen, den Frauen, sagte: ,,Fiirchtet euch nicht! Ich weif3, ihr sucht Jesus, den Gekreuzigten. Er ist
nicht hier; denn er wurde auferweckt, wie er gesagt hat. Kommt her und seht euch die Stelle an, wo
er lag. Dann geht schnell zu seinen Jiingern und sagt ihnen: Er wurde von den Toten auferweckt. Er
geht euch voraus nach Galilda, dort werdet ihr ihn sehen. Ich habe es euch gesagt.” (Mt 28,5-7)

Bei Lukas geht es weniger dramatisch zu. Da ist das Grab bereits gedffnet, die Frauen betreten
das Grab, finden aber den Leichnam Jesu nicht. Da treten zwei Manner in leuchtenden Gewindern
zu ihnen und sagen: ,,Was sucht ihr den Lebenden bei den Toten? Er ist nicht hier, sondern er
wurdeauferweckt. Erinnert euch an das, was er euch gesagt hat, als er noch in Galilda war: Der
Menschensohn muss den Siindern ausgeliefert und gekreuzigt werden und am dritten Tag
auferstehen.* (Lk 24,5-7)

Bei Johannes hingegen begegnet Maria Magdalena bei ihrem ersten Besuch iiberhaupt
niemandem, erst bei ihrem zweiten Besuch entdeckt sie weinend im Grab zwei Engel in weifien
Gewiéndern, ,,den einen dort, wo der Kopf, den anderen dort, wo die Fiile des Leichnams Jesu
gelegen hatten. Die Engel sagten zu ihr: Frau, warum weinst du? (Joh 20,12f)

3

Und schlieBlich noch eine dritte Auffilligkeit!

Bei Markus heifit es abschlieBend: ,,Da verlieBen sie das Grab und flohen; denn Schrecken und
Entsetzen hatte sie gepackt. Und sie sagten niemand etwas davon; denn sie fiirchteten sich.* (Mk
16,8)

Bei Matthdus eilen die Frauen,,voll Furcht und grofier Freude zu seinen Jiingern, um ihnen die
Botschaft zu verkiinden.* (Mt 28,8)



Auf dem Weg dorthin begegnete ihnen freilich der Auferstandene selbst und sagte: ,,Seid gegriif3t!
Sie gingen auf ihn zu, warfen sich vor ihm nieder und umfassten seine Fiile. Da sagte Jesus zu
ihnen: Geht, und sagt meinen Briidern, sie sollen nach Galilda gehen, und dort werden sie mich
sehen.* (Mt 28,9f)

Bei Lukas verwischt sich das Ganze wiederum, wenn es heil3t: ,,Und sie (die Frauen) kehrten vom
Grab in die Stadt zuriick und berichten alles den Elf und den anderen Jiingern. Es waren Maria
Magdalena, Johanna und Maria, die Mutter des Jakobus; auch die iibrigen Frauen, die bei ihnen
waren, erzihlten es den Aposteln. Doch die Apostel hielten das alles fiir Geschwitz und glaubten
ihnen nicht. Petrus aber stand auf und lief zum Grab. Er beugte sich vor, sah aber nur die
Leinenbinden. Dann ging er nach Hause, voll Verwunderung iiber das, was geschehen war.” (Lk
24.9-12)

Bei Johannes endlich machte Maria Magdalena, als sie sah, dass der Stein weggenommen war, auf
der Stelle kehrt und lief zu Simon Petrus und dem Jiinger, den Jesus liebte, um ihnen zu melden:
»Man hat den Herrn aus dem Grab weggenommen, und wir wissen nicht, wohin man ihn gelegt
hat.“ (Joh 20,2)

Was hatte sich nun wirklich an jenem Morgen des ersten Wochentages in Jerusalem
zugetragen?

Allem Anschein nach waren die Frauen, die sich auf den Weg gemacht hatten, um den
Leichnam Jesu zu salben, mit der Botschaft zuriickgekehrt, ein Engel — oder auch zwei — hitten
ihnen mitgeteilt, ,,ihr* gekreuzigter und gestorbener Jesus sei auferweckt worden — und vielleicht
enthielt diese Botschaft auch noch das Versprechen, der von den Toten auferweckte Meister werde
sie alle in Galilda erwarten. Doch den Auferstandenen selbst hatten sie offensichtlich nicht gesehen!
Wie sollen, wie konnen wir dies verstehen?

C
1

Nun, ehe wir versuchen, uns auf diese so unterschiedlichen, ja widerspriichlichen
Ostererzdhlungen der Evangelien einen Reim zu machen, sollten wir uns noch dem Apostel Paulus
zuwenden; denn er ist der einzige in der Urchristenheit, der personlich mehrmals von seiner
Begegnung mit dem Auferstandenen, d.h. von seinem ,,Ostererlebnis* berichtet — am deutlichsten
an der Stelle, an der er mit seinem Erlebnis vor Damaskus (Apg 9) das offizielle urchristliche
Verzeichnis der Osterzeugen abschlieft. Paulus zitiert es in seinem 1. Korintherbrief, im 15.
Kapitel, und es lautet: ,,Ich (Paulus) habe euch (den Korinthern) in erster Linie iiberliefert, was ich
auch iibernommen habe, dass Christus gestorben ist fiir unsere Siinden nach den Schriften und dass
er begraben wurde und dass er auferweckt worden ist am dritten Tage nach den Schriften und dass
er erschienen ist dem Kephas, dann den Zwolfen. Dann ist er mehr als fiinfhundert Briidern auf
einmal erschienen, von denen bis jetzt noch die meisten leben, einige aber sind entschlafen. Dann
ist er dem Jakobus erschienen, dann allen Aposteln. Zuletzt von allen aber ist er auch mir,
gleichsam als Fehlgeburt, erschienen. (1 Kor 15,3-8)

Fir Paulus gab es offensichtlich keinen wesentlichen Unterschied zwischen seinem
Damaskuserlebnis und den fritheren Erscheinungen des Auferstandenen — und umgekehrt musste
das Damaskuserlebnis des Paulus in den Augen der ersten Christen ihren eigenen Ostererlebnissen
gleichwertig gewesen sein! Die Gegner des Paulus, die es ja auch schon in der Urkirche gab, hitten
sich ein Manko auf Seiten des Paulus an diesem alles entscheidenden Punkt gewiss nicht entgehen
lassen.

2

Wir haben also allen Grund anzunehmen, dass Paulus den von den Toten auferweckten
Gekreuzigten nicht weniger real gesehen hat als die iibrigen Osterzeugen. Wenn wir davon



ausgehen, fillt nun freilich auf, dass Paulus sein ,,Ostererlebnis* als Vorgang in seinem ,,Kopf*, in
seinem Denken schildert: ,,Als es dem, der mich von meiner Mutter Leib an ausgesondert und durch
seine Gnade berufen hat, gefiel, seinen Sohn in mir (!) zu offenbaren...* (Gal 1,15f)

Und spiter noch einmal: ,,Denn Gott, der sprach: Aus Finsternis soll Licht aufleuchten!, er ist
in unserem Herzen aufgeleuchtet, damit aufstrahlt die Erkenntnis des gottlichen Glanzes auf dem
Antlitz Christi.” (2 Kor 4,6)

Fiir Paulus bestand sein Ostererlebnis demnach darin, dass er den gekreuzigten Jesus von
Nazaret — den er ja schon die ganze Zeit als ,,wirkliches Problem* in sich, in seinem Kopf und in
seinem Herzen, trug — pl6tzlich in einem ganz neuen Licht sah. Und genau diese Tatsache konnte
im Zusammenhang mit einer weiteren Besonderheit bei Paulus zum entscheidenden Schliissel fiir
unser Osterverstindnis werden. Kein anderer urchristlicher Theologe deutet das Christwerden so
sehr vom (eigenen) Tod her wie Paulus — am deutlichsten, wenn er die Christen Roms fragt: ,,Wisst
ihr nicht, dass wir, die wir auf Christus Jesus getauft wurden, in seinen Tod hinein getauft wurden?
So wurden wir mit ihm durch die Taufe in den Tod begraben, damit wie Christus aus den Toten
durch die Herrlichkeit des Vaters auferweckt wurde, so auch wir in der Neuheit des Lebens
wandeln... Sind wir mit Christus gestorben, so glauben wir, dass wir mit ihm auch leben werden.*
(R6m6,3-8)

Eines ist sicher: Zu dieser Deutung der christlichen Existenz als ,,Sterben — Auferstehen* diirfte
Paulus kaum durch den Taufvorgang allein angeregt worden sein. Denn obgleich es viele religios
motivierte Tauchbdder im damaligen jiidischen Leben gab, findet sich nirgendwo ein dhnliches
Verstdndnis. Wer aus religiosen Griinden im Wasser untertauchte, der wusch sich seine Siinden
oder seine Unreinheit ab, aber er ,,starb nicht.

as Christwerden als ein reales Sterben und das Christsein als ein wirklich neues Leben mit
Christus zu deuten, war aber auch noch in einer anderen Hinsicht eine Eigentiimlichkeit des Paulus:
Fiir Matthdus beispielsweise bestand die FEigenart des christlichen Lebens darin, dass die Getauften
als Schiiler des Lehrers Jesu ihr weiteres Leben der Tora gemif3 gestalteten (vgl. Mt 5,17-20 + Mt
28,19f), und nach Johannes waren liberhaupt alle Menschen ,,tot“, die nicht ,,aus Wasser und Geist*
aufs Neue geboren werden, um in Christus ihr Leben, ihre Speise und ihre Wahrheit zu haben (Joh
3; 6; 8f; 11). Was also konnte Paulus dazu gebracht haben, das Christwerden als den eigenen Tod
und das Christsein als eine neue Schopfung zu verstehen?

An diesem Punkt konnten uns heute die Erkenntnisse iiber die (filschlicherweise so genannten)
Nahtoderfahrungen weiterhelfen!

Zugegeben, diese Behauptung mag zunichst recht verwegen klingen, sie verliert aber bereits
dann etwas von ihrer Abenteuerlichkeit, wenn wir bereit sind, einfach einmal folgende Tatsache zur
Kenntnis zu nehmen:

D
1

In einem europaweit einmaligen, mehrjdhrigen Forschungsprojekt wurde in den 90er Jahren
unter der Leitung von Prof. Dr. Hubert Knoblauch und in Verbindung mit dem [Institut fiir
Grenzgebiete der Psychologie und Psychohygiene e.V., Freiburg, erstmals eine repridsentative
Umfrage nach so genannten Todesnéheerfahrungen in West- und Ostdeutschland durchgefiihrt.

Zu diesem Zweck wandte sich die Untersuchung nicht von vornherein an die Menschen, die
entweder schwer verungliickt oder gar bereits klinisch tot waren oder wenigstens einen
Herzstillstand erlebt hatten. Es wurden vielmehr nach einem statistisch errechneten Schema 2044
Menschen mittels einer Zufallsstichprobe aus der iiber 80 Millionen umfassenden
Gesamtbevolkerung der BRD ausgewihlt und interviewt. So sollten in der groBtmoglichen Vielfalt
die unterschiedlichsten Gruppen einbezogen werden: alte und junge Menschen, kranke und



gesunde, reich und arme, gebildete und ungebildete u.s.w. Und es zeigte sich jede Menge
Erfahrung: ,In unserer Umfrage waren 5,8% der Befragten mehr oder weniger sicher, eine solche
Erfahrung gemacht zu haben. Bei niherer Betrachtung und ,Bereinigung’ sank der Anteil zwar,
doch betrug er noch immer 4,3%. Auf die Gesamtbevolkerung iibertragen hiefe das: Etwa 3,3
Millionen Deutsche haben eine Nahtoderfahrung am eigenen Leib erlebt! Mann kann durchaus
sagen: ein erstaunliches Ergebnis. Das Durchschnittsalter der Befragten zum Zeitpunkt der
Befragung betrug 35,6 Jahre. (Die Nahtoderfahrung lag zwischen einem und 65 Jahren, im
Durchschnitt 13 Jahre zuriick.) ...

Ganz im Widerspruch zu dem, was nach den (bisherigen, landldufigen) Interviews zu erwarten
war, fanden sich in etwa gleich viele Minner wie Frauen, die eine solche Erfahrung gemacht hatten.
Zu unserer weiteren Uberraschung gilt dies auch hinsichtlich des Unterschieds zwischen West- und
Ostdeutschland: Im Osten fanden sich etwa gleich viele Menschen wie im Westen, die eine
Nahtoderfahrung hatten. Auch der Anteil der Frauen und Ménner daran war ebenso gleichméBig, ja
fast symmetrisch verteilt. Diese Symmetrie gilt selbst fiir die regionale Verteilung zwischen Norden
und Siiden, zwischen GroBstddten und Dorfern, ja sogar zwischen Protestanten und Katholiken.
..Ob arm, ob reich, ob Land- oder Stadtbewohner, ob Mann oder Frau — all dies bedeutet wenig,
wenn es darum geht, wer eine Nahtoderfahrung macht.

Eine zweite Beobachtung sollte hochst folgenreich sein. Denn allein der Begriff legt schon die
Assoziation nahe, dass bei der Nahtoderfahrung der Korper abstirbt. Im Widerspruch zu dieser
verbreiteten Annahme widerfuhren den meisten der Befragten zwar zweifellos existentiell
bedrohliche FEreignisse, aber lediglich die Hélfte der Befragten gibt an, sich wihrend der
Nahtoderfahrung wirklich in einem lebensgefihrlichen Zustand befunden zu haben. Nur 6% der
Personen mit Todesndheerfahrung kénnen mit Sicherheit sagen, sie seien klinisch tot gewesen. Mit
anderen Worten: Der Begriff ,Nahtoderfahrung’ ist irrefiihrend, denn Nahtoderfahrungen hdngen
nicht unbedingt, ja nicht einmal regelmdfig mit dem korperlichen Tod zusammen! (Uberraschend
ist auch, dass sich die Betroffenen selbst von der Bedeutung der Wortverbindung ,Nahtod’ nicht
verleiten lassen.) Gleichzeitig wird deutlich, dass sie keine medizinischen oder biologischen Griinde
brauchen, um zu wissen, dass sie dem Tode nahe waren. Ihre Ndhe zum Tod schreiben sie in
groBBerem Malle ihrer subjektiv wahrgenommenen Verfassung zu als ihren objektiven korperlichen
Zustianden.* (a.a.0. 126 — 130)

An diesem Punkt mochte ich gerne einen ersten Halt machen. Dann wiirde ich gerne nach einer
kurzen Pause mit Ihnen einen Film anschauen, der bei uns schon mehrmals in der ARD —im 1.
und in zwei 3. Programmen — gezeigt wurde. Er heift: ,Jenseitsreisen. Erfahrungen an der
Grenze des Todes".

IT

,Jenseitsreisen. Erfahrungen an der Grenze des Todes.*
(Hessischer Rundfunk am 28. 06. 2000)

I1I

So beeindruckend der Film auch war, den wir eben gesehen haben, er hat eine Schwiche: Er
konnte die Meinung verstirken, ,,wirkliche® Nahtoderfahrungen kémen in der Regel eben doch nur
im Zusammenhang mit Unféllen oder schweren Erkrankungen vor. Prof. Knoblauch betont zwar
ausdriicklich:

,Der Begriff ,Nahtoderfahrung’ ist irrefithrend, denn Nahtoderfahrungen héngen nicht
unbedingt, ja nicht einmal regelméBig mit dem korperlichen Tod zusammen!*

Aber auch er ldsst in dem Material, das er anschlieend an seine Untersuchung in seinem Buch
»Berichte aus dem Jenseits“ veroffentlichte, eigentlich nur Menschen zu Wort kommen, die sehr
krank oder schwer verletzt waren.



Aus diesem Grund wiirde ich Thnen jetzt noch gerne drei Berichte vorlesen, die der emeritierte
Professor fiir Mathematik Dr. Giinter Ewald in seinem letzten, duBerst interessanten Buch
verdffentlichte: ,,An der Schwelle zum Jenseits. Die natiirliche und spirituelle Dimension der
Nahtoderfahrungen®.

Prof. Ewald war Mitglied des Pridsidiums des Deutschen Evangelischen Kirchentages und er
interessiert sich schon seit Jahren als Naturwissen-schaftler fiir die so genannten
Nahtoderfahrungen. Deshalb hatte er in einer friiheren Verdffentlichung mogliche Betroffene
eingeladen, ihm von ihren jeweiligen Erfahrungen zu berichten. Unter denen, dieser Aufforderung
nachgekommen waren, war nun auch diese Frau, Mitte vierzig, geschieden, die mit ihren beiden
herangewachsenen Kindern in der Nihe von Stuttgart lebt. Sie schreibt: ,,Es war im Mirz 1996 in
Miinchen. An diesem Tag hat mich mein damaliger Freund zum Essen in ein Lokal eingeladen, das
im Miinchener Stadtteil Haar liegt. Auf dem Weg dorthin liegt eine kleine Kapelle, die mich von
einiger Entfernung schon wie ein Magnet anzog. Dieser Sog wurde, je ndher wir kamen, immer
stirker, sodass ich nicht umhin kam, meinen Freund zu bitten, mit mir doch in diese Kapelle zu
gehen. Wir waren kaum zwei Minuten drin, da bekam ich ein eigenartiges Gefiihl, ich hatte den
Drang, etwas aufschreiben zu miissen; doch wir hatten nichts dabei. Es wurde immer heller um
mich herum (ich meine nicht die Helligkeit, die wir kennen, diese Helligkeit war weiller als
Schnee), und ich wurde immer leichter. Dieses weifle Licht hat sich auf zwei wunderschone,
leuchtende Lichtwesen zentriert, die rechts und links neben mir standen und mich mit einer so
sanften und lieben Art aus meinem Korper geholt haben. Dabei war es mir, als ginge ein Schleier
auf und ich konnte alles klar sehen; es war alles so wirklich, viel wirklicher als in diesem Leben.
Zur selben Zeit als ich meinen Korper verlieB3, fiel alles Schwere, Angst, Leid usw. von mir ab, ich
empfand nur noch ein unbeschreiblich groBes begliickendes Gefiihl der Liebe. Es war mir, als hitte
mich jemand, der aus reiner, unendlicher Liebe besteht, empfangen und mich auf wundervollste
Weise in diese Liebe eingehiillt. Ich sah meinen Korper von oben, dabei hatte ich das Gefiihl,
diesem entwachsen zu sein. Von den zwei Lichtwesen wurde ich weitergefiihrt, immer noch in
unendlich viel Liebe gehiillt, durch einen tiefschwarzen Tunnel. Es dauerte eine Weile, bis ich am
anderen Ende des Tunnels Licht und meine GroBeltern sah. So im Vorbeischweben sagten sie mir,
dass sie nicht mich, sondern ihre Tochter abholen wollten; ich hitte noch ein bisschen was zu tun
auf der Erde. Meine Grofieltern sind weitergezogen und ich wurde weiter getragen in ein
Farbenmeer, das so kraftvoll, so intensiv und doch so zart war — es kann nicht mit Worten gesagt
werden, dafiir gibt es keine Worte. Diese Farbenpracht ging auf, man kann es nur leicht angehaucht
mit einer Rose vergleichen. Je weiter ich durch das Farbenmeer kam, desto stirker hatte ich das
Gefiihl, nach Hause zu kommen. Ich ging hindurch und verschmolz mit diesen Farben, und doch
war ich grofer und michtiger (ich meine nicht, vom ,Macht haben’ her) als man es sich je
vorstellen kann. Niemand kann es sich vorstellen, der es nicht gesehen hat. Mein Begleiter in der
Kapelle bekam Angst, da ich so starr aussah, und klopfte auf mir herum. Im Sturzflug musste ich
wieder in meinen Korper zuriick, ich fiihlte mich, als miisste man mich wie eine Ziehharmonika in
diesen Korper hineinquetschen. Ich spiirte viele Ketten um mich herum, so als wire ich gefangen in
meinem Korper, wobei dieses Gefiihl nach ein paar Minuten wieder verschwand. Wihrend meiner
Reise sah und fiihlte ich den Sinn des Lebens und spiirte, wo die Werte des Menschen liegen oder
liegen sollten. Ab dieser Zeit hat sich meine Lebenseinstellung sehr gedndert. Ich weil3, dass wir so
viele unsichtbare Helfer haben, wenn wir es nur wollen, und danke Gott jeden Tag, fiir dieses
wunderbare Erlebnis und die vielen unsichtbaren Helfer.” (Giinter Ewald, An der Schwelle zum
Jenseits. Griinewald-Verlag Mainz 2001, 33f)

Wie Sie sich denken konnen, fehlt es nicht an Versuchen, derartige Erlebnisse ,,niichtern® —
wie man sagt — zu erkldren: rein medizinisch als Auflerung eines kranken oder unter Drogen
stehenden Gehirns, oder psychologisch als Projektion oder Verarbeitung unbewusster, aber



dringender Probleme. Weshalb derartige Versuche zu kurz greifen, zeigt Prof. Ewald in seinem
letzten Buch, auf das ich jetzt aus Zeitgriinden generell verweisen muss'.

Anstelle einer medizinisch-psychologischen Diskussion mochte ich Thnen lieber noch den
Bericht vom Nahtoderlebnis eines blinden Menschen vorlesen. Er findet sich in einer fritheren
Publikation von Prof. Ewald und geht auf die Arbeit von zwei amerikanischen Medizinern zuriick,
die gezielt blinde Menschen gesucht hatten, die ein Nahtod-Erlebnis oder wenigstens eine Aufler-
Korper-Erfahrung hatten. Dabei stieen sie auch auf Vicki Umipeg, eine 43jidhrige Frau. Von ihr
berichten sie:

,»Vicki wurde im sechsten Monat geboren wog bei der Geburt ganze drei Pfund. Danach fiel ihr
Gewicht noch einmal auf etwas mehr als ein Pfund. ,Sie wurde, wie man das in den fiinfziger
Jahren tat, in einen luftdichten Inkubator gelegt, durch den man Sauerstoff schickte.
Ungliicklicherweise gab man Vicki aufgrund eines Fehlers bei der Regulierung der
Sauerstoffmenge eine zu hohe Dosis, und so erlitt sie, zusammen mit etwa 50 000 anderen zu dieser
Zeit frithgeborenen Kindern in den Vereinigten Staaten, eine so schwere Sehnervschéddigung, dass
sie vollstindig erblindete.” Vicki bestitigte dem Interviewer noch einmal auf die Frage, ob der
optische Nerv beider Augen zerstort sei: ,Ja, und so habe ich niemals auch nur den Begriff des
Lichtes verstanden.” 1973 hatte Vicki dann einen schweren Autounfall. Bis zur Einlieferung in das
Krankenhaus erinnert sie sich an nichts. Dort aber kam sie wieder zu Bewusstsein und ,fand sich
oben an der Decke, von wo aus sie einen ménnlichen Arzt und eine Frau beobachtete — sie ist
unsicher, ob die Frau Arztin oder Krankenschwester war - , die an ihrem Korper arbeiteten. Sie
konnte auch deren Unterhaltung mithdren, die sich um die Furcht drehte, Vicki konne wegen eines
moglichen Schadens am Trommelfell neben ihrer Blindheit auch noch taub werden. Vicki versuchte
verzweifelt, ihnen zu vermitteln, dass sie in Ordnung sei, erhielt aber naturgeméil} keine Antwort.
Sie war sich auch bewusst, dass sie ihren Korper unter sich liegen sah, den sie mit Hilfe bestimmter
Erkennungsmerkmale identifizierte, beispielsweise einem unverwechselbaren Ehering, den sie
trug... ,,Ich wusste, dass ich es bin... Zuerst erkannte ich, dass es ein Korper war, aber ich wusste
urspriinglich ganz und gar nicht, dass es der meinige ist.“... Fast unmittelbar danach, so erinnert sie
sich, bemerkte sie, wie sie durch die Decken des Krankenhauses nach oben schwebte, bis sie tiber
dem Dach des ganzen Geb#dudes war, und wihrend dieser Zeit hatte sie kurz einen panoramischen
Blick iiber ihre Umgebung. Sie fiihlte sich sehr heiter bei diesem Aufstieg und genoss
auBlerordentlich die Bewegungsfreiheit, die sie erfuhr. Auch fing sie an, erhabene, wunderschone
und auBergewohnlich harmonische Musik zu horen, verwandt mit dem Klang von Windgelduten.’
Das Nahtod-Erlebnis ging noch weiter. Zu der Ansicht physischer Dinge und Menschen kam noch
das, was Ring und Cooper das ,Sehen jenseitiger Dinge’ nennen, das Lichterlebnis am Ende des
Tunnels, das Schauen herrlicher Landschaften und die Begegnung mit menschlichen oder
himmlischen Gestalten: ,Mit kaum merklichem Ubergang entdeckte sie dann, dass sie mit dem
Kopf voraus in ein Rohr hineingesaugt wurde, und fiihlte sich darin hinaufgezogen. Um sie herum
war es, wie Vicki sagte, dunkel, aber sie bemerkte, dass sie sich zum Licht hinbewegte. Als die
Offnung des Rohres erreichte, schien sich die Musik, die sie vorher gehort hatte, in Hymnen zu
verwandeln...” Vicki sah sich dann im Gras liegen, umgeben von Baumen und Blumen sowie einer
Anzahl von Menschen. ,Sie war an einem Platz mit iiberaus starkem Licht, und das Licht, sagte
Vicki war etwas, das man sowohl fithlen wie auch sehen konnte. Was das Licht vermittelte, war
Liebe. Sogar die Leute, die sie sah, waren strahlend hell und spiegelten das Licht dieser Liebe.
,Jeder war aus Licht gestaltet. Und ich bestand aus Licht. Uberall war Liebe. Es war, als ob Liebe
aus dem Gras emporstieg, von den Vogeln herabkam und von den Biumen.* Vicki bemerkte dann
fiinf besondere Menschen, die sie von frither kannte und die sie an diesem Ort willkommen hieBen.
Debby und Diane waren Vickis blinde Schulfreundinnen, die vor Jahren gestorben waren, im Alter
von elf und sechs.




Im Leben waren beide erheblich unterentwickelt und blind gewesen, aber hier schienen sie
strahlend und hiibsch, gesund und vital zu sein, keine Kinder mehr, sondern, wie Vicki es
ausdriickte, ,,in ihrer hochsten Blite”. AuBerdem berichtete Vicki, zwei Hausmeister aus ihrer
Kindheit gesehen zu haben, ein Ehepaar namens Herr und Frau Zilk, die auch beide schon
verstorben waren. Schlieflich war da Vickis GroBmutter, die Vicki im wesentlichen groBgezogen
hatte und die nur zwei Jahre vor ihrem Unfall gestorben war. Die GroBmutter, die weiter hinten
stand, streckte ihre Hidnde aus, um Vicki zu umarmen. Bei dieser Begegnung wurden, wie Vicki
sagt, keine Worte gewechselt, sondern nur Gefiihle der Liebe und des Willkommens. Mitten in
diesem Entziicken iiberfiel Vicki auf einmal der Eindruck vollkommenen Wissens: ,,Ich hatte ein
Gefiihl, ich wiisste alles..., an diesem Platz wiirde ich die Antworten auf alle Fragen des Lebens
finden, und iiber die Planeten und iiber Gott und iiber alles... Es ist, als ob dieser Platz das Wissen
selbst ist.*” (G. Ewald, ,,Ich war tot”. Ein Naturwissenschaftler untersucht Nahtod-Erfahrungen.
Augsburg 1999, 161-164)

Das hier geschilderte Erlebnis gewinnt zusitzlich an Brisanz, wenn man bedenkt, dass
Blindgeborene im Traum keine visuellen Erlebnisse haben und dass auch Menschen, die vor dem 5.
Lebensjahr erblindeten, normalerweise ebenfalls nicht bildhaft triumen. Das war auch bei Vicki der
Fall, die darauf hin eigens befragt wurde:

LInterviewer: Wie wiirdest du deine Trdume mit deinen Nahtod-Erlebnissen vergleichen?
Vicki: Keine Ahnlichkeit. Uberhaupt keine Ahnlichkeit.
Interviewer: Hattest du irgendwelche visuelle Wahrnehmungen in deinen Traumen?

Vicki: Nichts. Keine Farbe, keine Ansicht irgendwelcher Art, keine Schatten,kein Licht, kein gar
nichts.

Interviewer: Welche Art von Wahrnehmungen ist dir aus deinen typischen Trdumen in Erinnerung?

Vicki: Geschmack. — Ich habe eine Menge Triume vom Essen (lacht). Und ich habe Trdume, in
denen ich Dinge beriihre... Ich schmecke Dinge, berithre Dinge, hore Dinge, und rieche Dinge —
mehr nicht.

Interviewer: Und keine visuellen Wahrnehmungen?

Vicki: Nein.

Interviewer: So, dass also das, was du im Nahtod-Erlebnis erfahren hast, sehr verschieden war von
deinen Traumen?

Vicki: Aber ja, weil in jedem Traum, den ich habe, iiberhaupt kein visueller
Eindruck vorkommt.* (a.a.0. 166)

Wenn wir nicht voraussetzen, selbst die Erfahrungen anderer Menschen immer besser
verstehen und deuten zu konnen als sie selbst, dann scheinen in der Tat auch solche Erfahrungen
nicht zu selten zu sein, bei denen Menschen sich fraglos bewusst sind, an der Grenze des Lebens zu
stethen — weil sie iiber unsere diesseitige Wirklichkeit hinausfinden, oder vielleicht besser
umgekehrt ausgedriickt: weil sie in ihrem Leben einer jenseitigen Wirklichkeit begegnen und von
ihr angeriihrt werden. Und so zogert der Soziologe H. Knoblauch auch nicht, abschlieBend
festzuhalten: ,,Dass Menschen Nahtoderfahrungen machen, scheint ein dem Menschen eigenes
Vermogen zu sein — des Vermogens, eine transzendente Wirklichkeit wahrzunehmen, die anders ist
als das, was unser Organismus an Reizen aufnimmt.* (Berichte aus dem Jenseits, 193f)

Bei unserem Bemiihen, ,,Ostern® zu verstehen, kdnnen wir also zunéchst einmal davon
ausgehen: Wir haben gute und ernst zu nehmende Griinden zu glauben, dass wir Menschen von
Natur aus in die Lage gebracht und befdhigt wurden, in unserem Gehirn und mit Hilfe unseres
Gehirns eine Wirklichkeit wahrzunehmen, die ,,jenseits®, die transzendent und damit anders ist als
das, was unser Organismus normalerweise an Reizen aufnimmt und so wahrnimmt.



3

Achtet man nun auf den Inhalt und die jeweilige Deutung der so genannten Nahtoderlebnisse,
fillt mehreres auf, das auch fiir uns von Bedeutung sein diirfte, wenn wir anschlieBend zunichst
noch sehr allgemein nach dem fragen, was an Ostern geschehen sein konnte:

a) Sehr hiufig sind Erlebnisse, bei denen Menschen sich bewusst sind, an der Grenze des
Lebens und damit unmittelbar dem realen und damit eben dem eigenen Tod gegeniiberzustehen —
gleichgiiltig, wie unterschiedlich die einzelnen Erlebnisse inhaltlich auch waren und unabhingig
davon, ob die Umstinde, unter denen das jeweilige Nahtoderlebnis gemacht wurde, im
medizinischen Sinn lebensbedrohlich waren oder nicht. Ich méchte Thnen hierzu nochmals einen
kurzen Text aus dem bereits erwihnten letzten Buch von Prof. Ewald vorlesen: ,Margrit
Schwenzner lebt in der Nidhe von Hannover. Sie erinnert sich, 87 Jahre alt, an eine traumartige
Vision, die sie vor vielen Jahrzehnten hatte, die aber nach ihrer festen Uberzeugung kein Traum
gewesen ist; denn ,man erinnert sich nicht ein Leben lang an einen Traum in einer derartigen
Intensitdt: Ich war eine junge Frau und mir triumte, ich wire in einem herrlichen, lichten Raum, in
dessen hinterem Teil auch einige Pastellfarben leuchteten. Dort stand eine entfernte kleine Gestalt,
gekleidet bunt wie ein Clown, mit einem spitzen Hut, der eine lange Stange langsam in die Runde
schwang, und ich wusste, wenn die Spitze der Stange auf mich zeigen wiirde, wiirde ich sterben,
oder jedenfalls mich aufldsen. Aber kurz bevor es dazu kam, wachte ich auf.” (S. 47)

Freilich, gerade an Frau Schwenzner wird deutlich, dass jene Momente keineswegs immer als
eine Begegnung mit dem eigenen Tod empfunden und verstanden werden miissen, in denen wir
jene transzendente Wirklichkeit wahrnehmen. Frau Schwenzner berichtet nimlich noch ein zweites
Erlebnis: ,,Einige Jahrzehnte spiter kam ich abends spdt nach Hause nach einem langen
arbeitsreichen Tag und war sehr miide, musste aber noch mit dem Hund gehen. So nahmen wir
einen Weg, der auf der einen Seite Garten und Baume hatte, auf der anderen einen Staketenzaun mit
einem groflen Kornfeld dahinter. Es war eine wundervolle Vollmondnacht. Ich lehnte mich gegen
den Zaun und blickte vollig entspannt auf das Korn im Mondschein. Plotzlich war es wie das
Reiflen eines Vorhangs und ich stand vollig losgeldst in einem herrlichen lichten Raum. Es war ein
wundervolles Gefiihl — wie lange wohl? - , wurde aber plotzlich unterbrochen davon, dass der Hund
an der Leine zog und mich in die Wirklichkeit zuriickholte. Leider.* (S. 47)

b) Die Menschen, die von solchen Transzendenzerfahrungen berichten, befanden sich nicht
selten, aber keineswegs zwingend in einer auBergewdhnlichen physischen und / oder psychischen
Verfassung.

¢) Sehr unterschiedlich ist, was in diesen Momenten erlebt wird — welche Personen
beispielsweise begegnen oder was gesehen, gesprochen und gehort wird- , und wie das Erlebte
bewertet wird. Ganz offensichtlich hidngt beides zum einen von der Denkwelt ab, in der die
Betroffenen grof8 wurden und leben, zum anderen aber auch von der Art und Weise, wie sie ihre
Wahrnehmungen empfinden — positiv oder negativ, als Gliick oder als Bedrohung.

d) Viele der Betroffenen fanden erst den Mut, von ihrer eigenen Erfahrung zu reden, als die so
genannten Nahtoderfahrungen im 6ffentlichen Bewusstsein als moglich akzeptiert waren. Zu grof3
war zuvor ihre Angst, sie konnten ausgelacht und verspottet werden.

Ist man bereit, diese Erfahrungen und Beobachtungen ernst zu nehmen, zeigen sich die im
Neuen Testament berichteten Ostererlebnisse in einem iiberraschend neuen Licht.

E
1

Die Ostererzihlungen bilden in allen vier Evangelien den jeweiligen Abschluss. Diese
Feststellung konnte zunichst recht banal klingen, doch sie macht uns von vornherein auf etwas sehr



Wichtiges aufmerksam: Die Ostererlebnisse haben eine Vorgeschichte, sie sind ein wesentlicher
Bestandteil von Jesu letztem Lebensabschnitt.

Achtet man nun etwas genauer auf die Evangelienberichte, dann begann in der Erinnerung von
Jesu Jiingern und Jiingerinnen die letzte Phase in Jesu Leben mit dem Mabhl, das Jesus als letztes mit
den Seinen gefeiert hatte — am deutlichsten in der Darstellung des Johannes-Evangeliums, wenn es
da heifit: ,,Es war vor dem Paschafest. Jesus wusste, dass seine Stunde gekommen war, um aus
dieser Welt zum Vater hiniiberzugehen. Da er die Seinen, die in der Welt waren, liebte, erwies er
ihnen seine Liebe bis zur Vollendung.* (Joh 13,1)

Wenn wir jetzt einmal von allen dogmatischen Fragestellungen absehen, die wir gerne mit
diesem ,,Letzten Mahl Jesu“, mit dem Abendmahl, verbinden, dann kénnen wir eines als gesichert
annehmen: Jesus hatte wihrend dieses letzten Mahles bewusst versucht, den Seinen ein Doppeltes
deutlich zu machen:

a) Er werde nie aufhoren, ihnen zu gehoren:,,Wéhrend des Mahls nahm er das Brot und sprach den
Lobpreis; dann brach er das Brot, reichte es ihnen und sagte: Nehmt, das ist mein Leib.” (Mk 14,22)

Und

b) am guten Ausgang des bevorstehenden Weges gibe es fiir ihn keinerlei Zweifel: ,,Danach (nach
dem Mahl, vgl. 1 Kor 11,25) nahm er den Kelch, sprach das Dankgebet, reichte ihn den Jiingern,
und sie tranken alle daraus. Und er sagte zu ihnen: Amen, ich sage euch: Ich werde nicht mehr von
der Frucht des Weinstocks trinken bis zu dem Tag, an dem ich von neuem davon trinke im Reich
Gottes.” (Mk 14,23.25)

Nach allem, was wir den neutestamentlichen Berichten entnehmen konnen, gab es zumindest von
Jesu Seite her nichts, was in seinen Jiingern und Jiingerinnen ein zwiespiltiges Gefiihl hitte
hervorrufen konnen, wenn sie an dieses letzte Mahl zuriick dachten. IThre Gemeinschaft hatte auch
damals ganz offensichtlich keinerlei Risse oder gar Abbriiche bekommen. Im Gegenteil! Indem
Jesus den Seinen auf diese ungewohnliche Weise seine Zugehorigkeit zu ihnen dokumentierte, und
indem er abschliefend seinen Blick ganz deutlich nach vorn richtete — auf das Mahl im Reich
Gottes! -, verlieh er ihrer Gemeinschaft eine neue, zukunftstrichtige Dimension.

Wir verstehen Ostern wohl nur, wenn wir ein Gespiir dafiir entwickeln, wie intensiv und
auBergewohnlich die Verbundenheit Jesu mit seinen Jiingern und Jiingerinnen und deren
Verbundenheit mit ihm an jenem letzten Abend geworden war. Das aber nicht — und alles wird
darauf ankommen, dass wir dies begreifen und verstehen - , weil er, Jesus, die Seinen nun
angesichts seines bevorstehenden Lebensendes mit irgendwelchen neuen
,kommunikationsfordernden Vollziigen* beauftragt hitte — ,,Tut dies zu meinem Gedichtnis!** (1
Kor 11,24f) -, sondern weil von ihm, Jesus, her im Vollzug dieses letzten gemeinsamen Mahles
eine zeit- und grenzenlose Liebe auf- und eingebrochen war und die Seinen so angeriihrt und erfasst
hatte, dass sie diese Liebe in den folgenden Tagen einfach nicht loslief3.

Wenn wir hier unseren Weg nicht vorschnell abbrechen, konnten sich die neutestamentlichen
Osterberichte wohl so verstehen lassen.

2

Angeriihrt von dieser von Jesus her auf- und eingebrochenen Liebe hatten Maria Magdalena,
Maria, die Mutter des Jakobus, und Salome (Mk 16,1) keine Ruhe gefunden, so dass sie sich so bald
wie moglich auf den Weg machten, den Leichnam ihres geliebten Meisters zu salben. Der Stress
aber, in dem sie sich nun schon seit Tagen befanden, brachte sie an den duBersten Rand ihrer
Existenz — und eben so kamen sie mit jener Wirklichkeit in Berithrung, die ,,jenseits” von uns ist.
Sie aber nahm nun ,,im Herzen und im Kopf* dieser drei Frauen die bis dahin einzig denkbare
tiberzeugende Form an: die Gestalt eines engelgleichen himmlischen Boten, der sie in ihrem
Tiefsten iiberzeugte: ihr Jesus lebt, und er wird sich ihnen dort zeigen, wo sie auch friiher gliicklich
waren: in Galida (Mk 16,5-7).



Dariiber im Kreis der iibrigen Jiinger und Jiingerinnen 6ffentlich zu sprechen, war fiir diese
drei Frauen aber zunichst ebenso unmoglich, wie es fiir viele Menschen in der Vergangenheit
unmoglich war, von dem zu berichten, was sie im Moment ihres ,,Nahtoderlebnisses* hatten:

,Da verlielen sie das Grab und flohen; denn Schrecken und Entsetzen hatte sie gepackt. Und
sie sagten niemand etwas davon; denn sie fiirchteten sich.” (Mk 16,8)

Als sie dann aber ihre Sprachlosigkeit tiberwunden hatten und so zu den ersten Boten von Jesu
Auferweckung wurden, verdnderte sich die geistige Situation der tibrigen Jiinger in entscheidender
Weise: Hatte man in Israel bis dahin nur die kollektive Auferstehung erwartet, wurde jetzt die
»vorzeitige” individuelle Auferweckung Jesu und damit die Fortsetzung ihrer bisherigen
Gemeinschaft plotzlich denkbar. Oder anders ausgedriickt:

Jenes grenziiberschreitende Erleben, das verschiedene Frauen und Minner im Jiingerkreis Jesu
gleichermallen gehabt hatte, da Jesu Tod sie innerlich an die &duBerste Grenze ihrer Existenz
gebracht hatte, wurde den Betroffenen in der Weise bewusst, die fiir sie jeweils denkbar war: zuerst
in der Form des himmlischen Boten, der das Unvorstellbare denkbar machte, und dann in der
Weise, die diese Botschaft bestitigte, d.h. im Bild des Auferweckten selbst, der freilich oftmals erst
mit der Zeit erkannt wurde.

Es war jene transzendente Wirklichkeit gewesen, die einzelne von Jesu Jiingerinnen und Jiinger
in einer begrenzten Zeit besonders intensiver Spannung erlebt hatten. Sie hatte in ihnen die
Gewissheit hervorgerufen: Jesu Tod war nicht das sinnlose Ende seines Lebens und ihrer
Gemeinschaft gewesen — und diese Gewissheit dachten sie in den unterschiedlichen Bildern, die
ihnen ihr Herz und ihr Kopf anboten. Mit ihrer Hilfe erzdhlten sie einander ihre Gewissheit und
ordneten so das Chaos am Ende ihrer Gemeinschaft mit Jesus.

3
Fiir Paulus aber war sein Transzendenzerlebnis — wie bei vielen anderen Menschen mit
Nahtoderfahrungen — zum einen mit der tiefgreifenden subjektiven Erkenntnis verbunden,

unmittelbar dem eigenen Tod und dem drohenden Lebensende gegeniiberzustehen. Freilich, in dem
auferweckten Gekreuzigten stand zugleich das Leben jenseits der Todesgrenze vor ihm, und dieses
sandte ihn nicht wie oftmals in Nahtoderlebnissen zuriick in sein ,,altes* Leben. Es rief ihn vielmehr
in der Gestalt des auferweckten Gekreuzigten zu sich tiber die Todesgrenze hinweg in ein neues
Leben!

Das aber war moglich, weil jenes Damaskuserlebnis in Paulus zugleich ein ganz neues,
lichtvolles Verstdndnis seines bisherigen Problems zur Folge hatte: Er verstand den Heilssinn des
Kreuzestodes Jesu (s. mein Paulusbuch ,,Ziirnt Gott wirklich?, S. 15-29).

Was jene Frau aus Stuttgart, deren Nahtoderlebnis wir zu Beginn horten, so umschreibt: ,,Wéhrend
meiner Reise sah und fiihlte ich den Sinn des Lebens und spiirte, wo die Werte des Menschen liegen
oder liegen sollten. Ab dieser Zeit hat sich meine Lebenseinstellung sehr gedndert* (S. 34), driickt
Paulus im Galaterbrief mit den Worten aus: ,,Als es aber dem, der mich von meiner Mutter Leib an
ausgesondert und durch seine Gnade berufen hat, gefiel, seinen Sohn in mir zu offenbaren, damit
ich ihn unter den Heiden verkiindigen sollte...* (1,15f).

Und wenn Paulus dann fortfihrt: ,,Da sogleich ging ich nicht mit Fleisch und Blute zu Rate, zog
auch nicht nach Jerusalem hinauf zu denen, die vor mir Apostel waren, sondern begab mich nach
Arabien und kehrte nach Damaskus zuriick® (1,16f) — freilich, ohne dort mit seiner Botschaft allzu
viel Erfolg zu haben, dann gibt es auch dafiir noch einmal eine eigenartige Parallele im Bericht
jener Frau, die abschlieend schreibt:

,,Erst mal habe ich mein Erlebnis selber verdauen miissen, ich konnte nicht glauben, dass mir
so etwas Wunderbares widerfahren ist. So nach und nach hatte ich das Bediirfnis, dies anderen
Menschen mitzuteilen. Ich habe weder Verstindnis noch Hilfe gesucht, ich wollte den Leuten
sagen, dass sie keine Angst vor dem Tod haben miissen, dass das Leben nach dem Tod klar, frei



von Zwéngen, voll von einer Liebe, die wir so gar nicht kennen, einfach wunderbar sein kann ...
Nicht jeder konnte diese Dinge verstehen. So kam es, dass mich einige fiir ein bisschen verriickt
gehalten haben mit dem Wortlaut ,das kann nicht sein’ ... Man hat mir gesagt, dass ich wohl von
einem anderen Stern komme..* (S. 35)

,Ist er wirklich auferstanden?“ Ob wir diese Frage fiir uns und fiir andere mit einem ,,Ja*
beantworten, hat wohl weniger damit zu tun, ob Jesu Grab am Ostermorgen wirklich leer war oder
nicht. Wie wir die Frage nach Jesu Auferstehung beantworten, hat gewiss mehr damit zu tun, wie
viel wir aus unserer eigenen Erfahrung der Liebe auf Dauer zutrauen. Und so erzéhlt uns Ostern in
all den biblischen Geschichten immer aufs Neue davon: Wie unzerstorbar die Kraft der Liebe ist,
wie sie iiber Abgriinde hinweg verbindet und rettet und so das Chaos zu Neuem ordnet.

Unter diesem Aspekt mochte ich mich mit Thnen abschlieBend noch etwas genauer einigen
Texten aus dem Neuen Testament zuwenden.

IV
A

Ostern ist fiir uns — zumindest fiir uns Christen — etwas Besonderes; etwas, das noch mehr ist
als beispielsweise Weihnachten (und als ,,gebildete” Theologen wissen wir ja auch, dass es die
Erzéhlungen von Weihnachten ohne Ostern gar nicht geben wiirde!). Aus diesem Grund wire es
durchaus verstindlich, wenn wir ,,so unsere Schwierigkeiten hitten*, Ostern auf dem Hintergrund
von so genannten Nahtoderfahrungen zu sehen und zu verstehen.

Aber — erschrecken Sie jetzt bitte nicht — vielleicht war Ostern iiberhaupt nicht so etwas
AuBergewohnliches und Einzigartiges, wie wir es zu sehen gelernt haben?

Lassen Sie uns unter dieser Fragestellung zunichst einfach einmal Jesu ganzes Leben
betrachten — soweit es fiir uns historisch greifbar ist, in der Darstellung des Markus-Evangeliums.

Wenn wir so beim biblischen Text (Mk 1,14-20) bleiben, dann zeigt sich uns als Erstes, dass
Jesus nach seiner Riickkehr aus der Wiiste zunidchst einmal einfach ganz anders als bisher leben
wollte — ndmlich im Vertrauen auf das Evangelium.

Und weshalb?

Weil er sah, dass man ganz anders (und das hiel fiir ihn eben: viel positiver!) leben kann!
Deshalb dieser Aufbruch! Deshalb diese Reaktion, die Marie Luise Kaschnitz einmal so beschrieb:

Auferstehung

Manchmal stehen wir auf

Stehen wir zur Auferstehung auf
Mitten am Tage

Mit unserem lebendigen Haar
Mit unserer atmenden Haus.

Nur das Gewohnte ist um uns.
Keine Fata Morgana von Palmen
Mit weidenden Lowen

Und sanften Wolfen.

Die Weckuhren horen nicht auf zu ticken

Ihre Leuchtzeiger 16schen nicht aus.



Und dennoch leicht
Und dennoch unverwundbar
Geordnet in geheimnisvolle Ordnung
Vorweggenommen in ein Haus aus Licht.
(Dein Schweigen — Meine Stimme, S. 13)

Was aber hatte Jesus diese Erkenntnis bewirkt, die es ihm unmdglich machte, wie bisher
weiterzuleben? Sie wissen es aus unserer letzten gemeinsamen Tagung: Es war die Wahrnehmung,
das Gespiir gewesen, das Jesus mit dem Bild ausdriickte:

,.Jch sah den Satan wie einen Blitz aus dem Himmel fallen.* (Lk 10,18)

Und dieses Bild bedeutete fiir ihn: Wir werden am Ende nicht mit unserem Vergehen und mit
unserem Verwagen konfrontiert werden.

Deshalb sah Jesus — wie Sie ja auch alle wissen und / oder genauer in meinem Jesus-Buch
nachlesen konnen — Gott eben nicht mehr als Richter, sondern als Israels Briutigam auf dem Weg
zu jener groBen Hochzeit, bei der Israels Geschichte mit Gott ihren Hohepunkt und ihrer
Vollendung finden sollte.

Was aber war der Grund dieser so in Bildern ausgedriickten Wahrnehmung gewesen?

Wenn wir nicht annehmen wollen, dass Jesus in diesem Augenblick nur seine eigenen
Wiinsche phantasierte, weil er nur so seine Angste vor dem Richtergott hitte bewiltigen konnen;
wenn wir vielmehr davon ausgehen, dass Jesus hier etwas ,Fremdes“, etwas, das von ihm
unabhingig war, wahrgenommen hatte, dann legt sich auf dem Hintergrund der so genannten
Nahtoderfahrungen eigentlich nur eine Antwort nahe: Der Grund jener Wahrnehmung, die Jesus im
Bild des fallenden Satans bewusst geworden war, war jene Wirklichkeit gewesen, ,,die anders ist als
das, was wir, was unser Organismus an Reizen aufnimmt* (H. Knoblauch).

Damit hatte Jesus aber jene transzendente Wirklichkeit, die ihn auch ,,Gott* denken lie$3, nicht
anders wahrgenommen als Jesu Jiingerinnen und Jiinger nach dem Karfreitag: als schenkende,
Leben schaffende, entgegenkommende und tief begliickende Wirklichkeit. Sie rief in Jesu Gefiihl
und Denken das Bild des Bridutigams und der Hochzeit hervor, im Gefiihl und Denken der
verstorten, todtraurigen Jiingerinnen und Jiinger im Blick auf Jesus aber das Bild der
Auferweckung!

B

Wir bleiben also an der Oberfliche und werden Ostern gerade nicht gerecht, wenn wir in
unserem Denken und in unserer Verkiindigung, in unserer Katechese, um die historischen Vorginge
kreisen — um das leere Grab etwa oder auch um die Frage, ob Jesu Jiingerinnen und Jiinger
tatsidchlich dem leibhaftig auferweckten historischen Jesus begegneten. So nahe liegend und so
interessant — und damit zundchst auch unausweichlich — diese Fragen auch sind, sie verstellen
letztendlich den Zugang zu Ostern. Sie fithren uns und diejenigen, denen wir Ostern nahe bringen
mochten, dann doch in einer Sackgasse — am deutlichsten (und deshalb war dies ja auch unser
Einstieg!) beim Apostel Paulus.

Wenn wir uns an die eigenen Aussagen des Paulus halten, vollzog sich seine Begegnung mit
dem auferweckten Jesus nicht in einem von Distanz geprigten Gegeniiber — so wie es etwa von
Maria Magdalena geschildert wird, die am leeren Grab zunichst dem Gértner, der hinter ihr stand,
zu begegnen glaubte (Joh 20,11-18).

,Den Herrn gesehen zu haben® (vgl. 1 Kor 9,1) war fiir Paulus vielmehr damit identisch, dass
es Gott gefallen hatte, in ihm seinen Sohn zu offenbaren:

,Als es aber dem, der mich von meiner Mutter Leib an ausgesondert und durch seine Gnade
berufen hat, gefiel, seinen Sohn in mir zu offenbaren...“ (Gal 1,15)



Damit hidngt nun aber ein Zweites, nicht minder Wichtiges zusammen. Wir sprachen schon
kurz davon, dass Paulus auf sein Damaskuserlebnis noch einmal zu sprechen kommt — im 2.
Korintherbrief, wo er sein Damaskuserlebnis mit dem Zustand derer kontrastiert, denen die
Herrlichkeit des Evangeliums — und damit die Herrlichkeit Christi — nicht aufgeht: ,,Wenn unser
Evangelium dennoch verhiillt ist, ist es nur denen verhiillt, die verloren gehen; denn der Gott dieser
Weltzeit hat das Denken der Ungldubigen verblendet. So strahlt ihnen der Glanz des Evangeliums
nicht auf, die Botschaft von der Herrlichkeit Christi, der Gottes Ebenbild ist... Denn Gott, der
sprach: Aus Finsternis soll Licht aufleuchten!, er ist in unseren Herzen aufgeleuchtet, damit
aufstrahlt die Erkenntnis des gottlichen Glanzes auf dem Antlitz Christi.* (2 Kor 4,3f.6)

Nach diesem Text war das Damaskuserlebnis — also ,,Ostern fiir Paulus® ein Vorgang gewesen,
bei dem es im Denken des Paulus hell wurde — so hell und licht, dass er auf dem Antlitz Christi, des
Gekreuzigten, die Herrlichkeit Gottes sah und erkannte.

Damit hingen nun aber drei ganz wesentliche Komplexe zusammen, die wir nicht au3er Acht
lassen diirfen, wenn wir einen neuen Zugang zu Ostern suchen.

C

Auch bei Paulus lautet als Erstes — wie bei Jesus in der Wiiste und wie bei Jesu Jiingerinnen
und Jiinger nach Karfreitag — die entscheidende Frage: Was war der Grund dafiir gewesen, dass es
im Denken des Paulus hell werden konnte?

Nach allem was wir aus den Briefen des Apostels erkennen konnen (vgl. ,Ziirnt Gott
wirklich?*), hatte Paulus zunichst — in der Zeit, als er die christlichen Gemeinden verfolgte — den
Gekreuzigten mit dem ziirnenden Gott in Zusammenhang gebracht. Er, der Gekreuzigte, war von
Gott verflucht, denn schlieBlich heifit es in der Tora.

»Verflucht ist jeder, der am Pfahl hiangt.” (Dtn 21,23)
Im Gekreuzigten begegnete Paulus Gottes Zorn.
Eine ganz andere Sicht zeigt jene Ihnen ja bekannte Stelle aus dem Romerbrief?

st Gott fiir uns, wer ist dann gegen uns? Er hat seinen eigenen Sohn nicht verschont, sondern ihn
fiir uns alle hingegeben — wie sollte er uns mit ihm nicht alles schenken?... Ich bin gewiss: Weder
Tod noch Leben, weder Engel noch Michte, weder Gegenwirtiges noch zukiinftiges, weder
Gewalten der Hohe oder Tiefe noch irgendeine andere Kreatur kdnnen uns scheiden von der Liebe
Gottes, die in Christus Jesus ist, unserem Herrn.* (Rom 8,31f.38f) Im Gekreuzigten begegnete
Paulus jetzt Gottes Liebe! Was hatte diese vollig verdnderte, neue Sichtweise in Paulus wohl
bewirkt?

Diese so ganz andere Sichtweise wird letztendlich nur verstdndlich, wenn Paulus damals vor
Damaskus jene transzendente Wirklichkeit, ,,die anders ist als das, was unser Organismus an Reizen
aufnimmt®, als rettende und vollendete Liebe wahrgenommen hat — und das so tiefgreifend und
tiberzeugend, dass sich fiir ihn (!) im Licht dieser Liebe ganz neue Zusammenhénge und ganz neue
Sinntiefen in den zuriickliegenden Ereignissen ergaben. Vor Damaskus wurde im Kopf des Paulus
keineswegs der Inhalt ausgewechselt und Paulus ein neues Gehirn eingepflanzt. Auch danach
dachte er das, was er schon immer gedacht hatte — nur hatte vieles jetzt ein anderes Gewicht. Es
zeigten sich mogliche Verbindungen und Losungen, die er bislang so nicht gesehen hatte; denn sie
waren nur von einer grolen Liebe her denkbar und Sinnvoll.

Das heifit: Wir kommen Ostern dann nahe, wenn wir uns ganz personlich darauf einlassen,
dass Paulus damals jene transzendente Wirklichkeit, die wir Gott nennen, als rettende und
vollendende Liebe wahrgenommen hat.

Nicht als ob wir dann das Gleiche denken miissten wie Paulus. Wir haben unser eigenes
(hoffentlich begriindetes) Denken. Nur eines wire verlangt: Dass wir wie Paulus in jenem Licht



schauen und denken, planen und urteilen, das Paulus vor Damaskus aufgegangen ist und
eingeleuchtet hat.

D

Wie dieser neue Zugang zu Ostern gemeint ist, mochte ich Thnen — eigentlich in Fortsetzung
dessen, was sich uns bei Paulus gezeigt hat — noch ,,kurz*“ am Matthdus-Evangelium zeigen; denn
genau betrachtet ist in der Darstellung des Matthdus das Osterereignis eigentlich nur noch als
Spektakel gegen innerjiidische Verdédchtigungen wichtig (Mt 27,62 — 28,8). Fiir die Gemeinde Jesu
ist Jesu letztes Wort weit wichtiger und der eigentlich Hohepunkt:

»~Darum geht zu allen Volkern, und macht alle Menschen zu meinen Jiinger... und lehrt sie,
alles zu befolgen, was ich euch geboten habe. Seid gewiss: Ich bin bei euch alle Tage bis zum Ende
der Welt.“ (28,19f)

Damit hat nach Matthius die Gemeinde Jesu fortwihrend, bis ans Ende der Zeit, die
Moglichkeit, Jesus als den Auferstandenen zu erleben — und zwar als ihren gegenwiértigen Lehrer
(auch hier gilt: Der Evangelist denkt den Auferstandenen mit den Bildern seines [jiidischen] Kopfes
— und im Judentum des ersten Jahrhunderts n.Chr. kam eben dem [Gesetzes-]Lehrer die
iberragende Stellung und Rolle zu!).

Ostern als historisches Faktum erkldren zu wollen; Ostern auf dem Weg der geschichtlichen
Forschung nahe kommen und in seiner Bedeutung ergriinden zu wollen, ist nach Matthius die
vollig falsche Annidherung. Dass Ostern wahr ist; dass der gekreuzigte Jesus von Nazaret nicht tot,
sondern lebendig ist, kann und will erlebt werden. Und deshalb offenbart allein unsere Bereitschaft,
von Jesus zu lernen, ob wir wahrhaftig an Ostern interessiert sind.

Wie dies geschehen konnte, zeigt Paulus in seiner Theologie auf eine andere Weise als
beispielsweise Matthidus. Das paulinische Verstindnis haben wir vor Jahren ja bereits einmal mit
einander besprochen (und Sie konnen es im letzten Abschnitt meines Paulus-Buchs unter der
Uberschrift ,,Eine Menschheitsvision” nachlesen!). Deshalb mochte ich Thnen zum Schluss das
matthédische Verstindnis noch kurz an einem Abschnitt aus dem Matthdus-Evangelium zeigen.

Was heilit ,,sich von Jesus belehren zu lassen”“? Um dies zu zeigen, bearbeitet Matthius sehr
bewusst jenen Abschnitt aus dem ihm ja bekannten Markus-Evangelium, der zum ersten Mal von
Streitigkeiten berichtet, in denen Jesus seine Auslegung und Anwendung des Gesetzes begriindet.
Und um dann auch noch die Bedeutung dieser Bearbeitung zu unterstreichen, stellt Matthéus sie
unter eine eigene, zusitzliche Uberschrift: Mt 11,28 — 12,21 (s. Kleiner Kommentar — NT 1, 172-
174; Das Gesetz im AT und NT, 135-139).

Fazit:

Wenn wir von Ostern sprechen, ist von jener Zeit die Rede, in der eine Reihe von Frauen und
Minnern — durch den Kreuzestod Jesu betroffen und aufgewiihlt — zunéchst einmal ,,auller sich*
geraten waren.

In dieser Krisensituation machten sie eine Erfahrung, in der sie eine jenseitigen Wirklichkeit in
Berithrung kamen, d.h. mit einer ,,Wirklichkeit, die anders ist als das, was unser Organismus an
Reizen aufnimmt* (H. Knoblauch).

Diese Wahrnehmung war fiir sie ganz offensichtlich von der Art, dass sie ihnen in ihrer Trauer
und in ihren Zweifeln und Fragen die erfiihlte Gewissheit schenkte: Der gekreuzigte Jesus ist nicht
tot, er ist nicht im Tod geblieben, sein Leben hat doch eine begliickende Vollendung gefunden.
Und: Er ist uns nicht fern, wir sind von ihm nicht wirklich getrennt.

Dieses tiefe Gefiihl, diese innerste Gewissheit kldrte und konkretisierte sich in ihnen dann mit
Hilfe der Bilder und Gedanken, die sie in sich trugen. Deshalb dachten die einzelnen Frauen und
Minner ihre gemeinsame Gewissheit in unterschiedlichen Bildern und Begriffen: als



Engelsbotschaft, als personliche Begegnung, als strahlende Offenbarung der rettenden Liebe
Gottes...

Was aber war der Grund dieser Wahrnehmung? Wie ldsst sich jene Wirklichkeit, ,,die anders
ist als das, was unser Organismus an Reizen aufnimmt®, wohl am besten umschreiben?

Als ein ganz positiver, auf Vollendung hinstrebender, entgegenkommender und
tiberwiltigender Lebensstrom, der unsere irdische Wirklichkeit umgibt und durchdringt.

Das macht nicht nur Jesu Vision verstidndlich, sondern auch Paulus in seiner Theologie und
Matthédus in seinem Umgang mit dem Gesetz. Ja, das macht schlieBlich auch noch verstéindlich,
weshalb wir manchmal aufstehen, mitten am Tage... (M.L. Kaschnitz)

Meinrad Limbeck
ist em. Dozent fiir Biblische Sprachen
an der Kath. Theol. Fakultdt der Universitdt Tiibingen.



