
Freiheit und Heimat 
Haus der Begegnung, 1. Oktober 2008 

 

Nach dem Eigenen, nach der Identität, nach der Heimat zu fragen, ist gar kein leich-

tes Unternehmen. Was ist die Identität des Österreichers oder des Tirolers? Ist es 

das Typische der Leute hier? Ist mit der Identität das Wesentliche gemeint, der un-

aufgebbare Kern, wofür die Leute den Kopf hinhalten würden? Oder ist mit der „Iden-

tität“ das gemeint, wonach ich Heimweh habe, wonach ich mich in der Fremde, im 

Ausland sehne? Ist es der Geschmack des Brotes, des Specks und des Schnapses, 

ist es die Landschaft zwischen Kufstein und Oberem Gericht, zwischen Außerfern 

und Osttirol, zwischen dem Karwendel und dem Trentino, zwischen Ortler und Dolo-

miten? Ist Heimat mit den Bergen verbunden, mit den Flüssen und mit den Kapellen 

und Kirchen? Wenn ich auf Berge steige, z.B. auf das Zuckerhütl, dann hat Heimat 

etwas mit der Landschaft, mit den Bergen, mit den Tälern zu tun. Sind es die großen 

Söhne und Töchter, die großen Landesherren wie die Habsburger oder Landesmüt-

ter wie Margarete Maultasch? Sind es der Klang der Sprache und die Kleidung, die 

Schützen und die Musikkapellen, sind es die Feste der Kindheit, das Kirchenjahr mit 

den Weihnachtsbräuchen, der Rorate, den Wallfahrten, den Krippen, den Heiligen 

Gräbern, den Herz-Jesu-Feuern? Oder ist es das Freiheitsbewusstsein zurückge-

hend auf die Bauernkriege und auf die Tiroler Freiheitskämpfe? 

Ist Heimat und Identität das, worauf wir stolz sind, was Vertrautheit und Sicherheit 

auslöst und bewirkt, wo wir eine innere und äußere Zugehörigkeit empfinden? Sind 

es die Wurzeln unserer Herkunft, unserer Sprache, unserer Gewohnheiten, unserer 

Beziehungen und Freundschaften? Ist Heimat schlicht und einfach das, was verste-

hen, was das „Meinige“ bzw. das „Unsrige“ ist?  

 

Im Spannungsfeld zwischen Herkunft und Zukunft 

 

Zur Heimat gehört die Tradition, gehören gemeinsame Wurzeln. „Die innere Realität 

eines Menschen besteht im Verhältnis zwischen der Vergangenheit und seiner Zu-

kunft: Wer ihm die eine oder die andere raubt, fügt ihm den größtmöglichen Schaden 

zu. Ganz wegschaffen, was ich gewesen bin: Entwurzelung, Herabsetzung, Verskla-

vung. Hinsichtlich der Zukunft: Todesurteil.“ (Simone Weil) Der Raub der Vergan-

genheit führt zu Entwurzelung und Versklavung. Positiv gewendet: Das Gedächtnis 



gehört zu unserem Leben in der Zeit. Gedächtnisschwund kann so weit führen, dass 

ein Mensch von seiner Vergangenheit wie abgeschnitten ist: Er weiß nicht mehr, wer 

er ist. Wer das Gedächtnis verliert, verliert die Orientierung. Entwurzelt können ein-

zelne oder Gesellschaften sein, weil andere ihnen die Tradition rauben und kaputt 

machen. Das wurde in vielen Kriegen versucht. Die Sieger wollten die Unterlegenen 

dadurch demütigen und auf Dauer schädigen, indem sie ihnen das gemeinsame Ge-

dächtnis, die Kultur und auch die religiöse Basis entzogen. [In Klammern: der aufge-

klärte Staatsabsolutismus der Franzosen und Bayern wollte mit einem durchaus tota-

litären Anspruch die Religion der Tiroler kolonisieren. Und es wurden in dieser Zeit 

zahlreiche Kunstwerke z.B. von Michael Pacher nach München in die dortige Pinako-

thek transportiert. Auch der Louvre in Paris ist voll von Raubgut aus der napoleoni-

schen Zeit.] 

Auflösung der Tradition geschieht auch dadurch und in der Gegenwart häufiger, weil 

Menschen oder Gesellschaften selbst eine Entwicklung nehmen, in der die Tradition 

keine Rolle mehr spielt, weil sie sich einlullen lassen und so andere Werte oder auch 

Unwerte das Gewachsene ersticken oder überlagern. „Die Güter der Gerechtigkeit, 

der Wahrheit, der Schönheit ... brauchen Zeit, Beständigkeit, ‚Gedächtnis’, oder sie 

degenerieren.“ (Dietrich Bonhoeffer) Wer die Tradition vergisst und entwurzelt wird, 

der wird entweder depressiv oder aggressiv.  

 

Wir brauchen Bräuche 

 

Die Kirche kennt Traditionen und Bräuche verschiedenster Art und sie lebt davon: 

von Sonntagen und Werktagen, von Weihnachten und Ostern, von Heiligenfesten 

und Namenstagen, vom Zug der Sternsinger und von den Lichtern am Adventskranz, 

von Taufe, Hochzeit, Beerdigung und dem Sakrament der Versöhnung. Wie es be-

sonderer Zeiten und Zeichen bedarf, so auch eigener „Zonen“, d.h. besonderer 

Räume: die stille Kapelle, die Kirche, früher oft der „Herrgottswinkel“ bzw. das Kreuz 

oder ein religiöses Bild in einem Zimmer. Es gilt, Räume so einzurichten, dass ihre 

Atmosphäre hilft zu finden, was man sucht: Ruhe, Geborgenheit, Schlichtheit oder 

auch Feierlichkeit, Lebensraum, Gegenwart, Begegnung. 

Wir brauchen Bräuche! Der Mensch braucht Bräuche wie das tägliche Brot. Es klingt 

überraschend und ist es dann doch nicht, wenn im Lexikon als Sprachwurzel für 

„Brauch“ angegeben wird: Nahrung aufnehmen, verwenden, genießen. Die Urbitte: 



„Und gib uns unser täglich Brot“, heißt: Gib, was wir heute und jeden Tag zum Leben 

brauchen. Auf eine gute Weise drückt in der Erzählung „Der kleine Prinz“ von Antoi-

ne de Saint-Exupery der Fuchs die Brauchbarkeit von Bräuchen aus: „Es wäre bes-

ser gewesen, du wärst zur selben Stunde wiedergekommen, sagte der Fuchs. Wenn 

du zum Beispiel um vier Uhr nachmittags kommst, kann ich um drei Uhr anfangen, 

glücklich zu sein. Je mehr die Zeit vergeht, umso glücklicher werde ich mich fühlen. 

Um vier Uhr werde ich mich schon aufregen und beunruhigen; ich werde erfahren, 

wie teuer das Glück ist. Wenn du aber irgendwann kommst, kann ich nie wissen, 

wann mein Herz da sein soll ... Es muss feste Bräuche geben. ‚Was heißt fester 

Brauch?’ fragte der kleine Prinz. ‚Auch etwas in Vergessenheit Geratenes’, sagte der 

Fuchs. ‚Es ist das, was einen Tag vom anderen unterscheidet, eine Stunde von den 

anderen Stunden. Es gibt zum Beispiel einen Brauch bei meinen Jägern. Sie tanzen 

am Donnerstag mit den Mädchen des Dorfes. Daher ist der Donnerstag der wunder-

bare Tag. Ich gehe bis zum Weinberg spazieren. Wenn die Jäger irgendwann einmal 

zum Tanze gingen, wären die Tage alle gleich und ich hätte niemals Ferien.’ So 

machte denn der Fuchs den kleinen Prinzen mit sich vertraut.“ 

Sicher: Bräuche sollen nicht zum bloßen Ritual erstarren, es geht auch nicht um rei-

ne Folklore, schon gar nicht um die kommerziell orientierte Aufführung für Gäste. Es 

wäre aber fatal, wenn mit den Bräuchen und Trachten auch die Liebe zum Leben, 

der gute Stolz auf die Heimat, die Zusammengehörigkeit und die innere Verbunden-

heit sowie auch die Tradition des Glaubens und des Betens weggeworfen werden 

würden. Es wäre ein großer Verlust an Menschlichkeit, eine Verarmung in den Be-

ziehungen und auch eine Ausdünnung des christlichen Glaubens. 

 

Netzwerke und Gemeinschaften 
 

„Heimat ist nicht an Ländereien gebunden, Heimat ist der Mensch, dessen Wort wir 

vernehmen und erreichen.“ (Max Frisch) Wer keinen Menschen hat, wer nicht ver-

standen wird, wer keine lebendigen Beziehungen kennt und vereinsamt, der fühlt 

sich allein gelassen und eben auch nicht daheim. Zur Heimat gehört das Miteinan-

der, die Gemeinschaft, gehören Netzwerke wie die Schützen, die Vereine oder auch 

die Pfarren. Die größte Gefahr für dieses gemeinsame Miteinander in den Dörfern, 

so hat mir ein Bürgermeister vor einigen Tagen gesagt, ist der Neid. Der Neid ist die 

Traurigkeit über das Gut, über das Glück eines anderen. Wenn es einem anderen 



gut geht, so geht es mir schlecht. Wenn der andere gesund ist, so werde ich krank. 

Wenn der andere gewinnt, bin ich Verlierer. Es gibt das Schielen und Vergleichen, es 

gibt die Konkurrenz und eben den Neid, die Beziehungen nachhaltig vergiften. Aber 

es gibt auch viele lebendige Netzwerke der Solidarität in unserem Land - zwischen 

Alt und Jung, zwischen unterschiedlichen gesellschaftlichen Gruppen und Berufen.  

 

Zukunft haben 
 

Zur Heimat, zur Identität, zum Eigenen eines Menschen und auch einer Gemein-

schaft gehört auch die Zukunft. Heimat ist nicht ein Museum, nicht die Wiederholung 

des ewig Gleichen, nicht etwas Totes. Keine Zukunft zu haben bedeutet ein Todesur-

teil. Und das betrifft die verschiedenen Säulen der Identität wie Leiblichkeit (Gesund-

heit und Krankheit), Beziehungen (und Einsamkeit), Arbeit (und Arbeitslosigkeit), und 

den Glauben. Wenn Menschen aus wirtschaftlichen Gründen auswandern, wie es in 

der Geschichte Tirols immer wieder der Fall war, so geht das mit dem Verlust der 

Heimat einher. Heimat ist an das tägliche Brot, ist an Arbeit und tragfähige, belastba-

re Beziehungen gebunden, die auch in Krisen halten. 

Zur Frage der Zukunftsfähigkeit gehört unweigerlich das Problem der geringen Kin-

derzahl in unseren Ländern. Recht schnörkellos drückt es der Franzose Yves-Marie 

Laulan aus: „Weil es an Kindern fehlt, ist das Land unausweichlich verdammt zu ei-

ner langsamen Agonie auf allen drei Ebenen: Wirtschaftlich, politisch, kulturell. … 

Niemand setzt Kinder in die Welt, wenn er nicht an die Zukunft der Nation und des 

Landes glaubt.“ Was sind die Gründe? Weil man sich Kinder nicht leisten kann oder 

will? Weil man mit Kindern weniger vom Leben hat? Kann man sich das Leben und 

die Zukunft nicht mehr leisten? Weil man den Eindruck hat, mit Kindern kommt man 

in diesem Leben, das die letzte Gelegenheit ist, zu kurz? Oder weil man denkt, die-

ses gegenwärtige Leben ist das „falsche Leben“ und man könne es nicht verantwor-

ten, Kindern das zuzumuten? Kinderfreundlichkeit ist ein Gradmesser für die Men-

schen- und Lebensfreundlichkeit einer Gesellschaft, aber auch ein Gradmesser, wie 

die Zukunft einer Gesellschaft und eines Landes eingeschätzt wird. Haben Jugendli-

che eine Chance in dem Sinne, dass sie erwünscht sind, dass ihnen gesagt wird: Wir 

brauchen dich!? 

Für die humane Zukunft unseres Landes ist es wichtig, dass die Gesellschaft – auch 

mit ihren rechtlichen Institutionen und in ihrer Verfassung – offen für die Transzen-



denz bleibt und damit auch der Wirklichkeit Gottes Raum gibt. Die Tiroler Landesver-

fassung hebt hervor, dass der innere und äußere Friede, die Freiheit, die Gerechtig-

keit und der Wohlstand für alle nur zu schaffen sind, wenn die Verantwortung vor 

Gott und den Menschen wahrgenommen wird. Die Glaubensweitergabe ist eine 

drängende Aufgabe nicht nur für die Kirche, sondern auch für die Gesellschaft. Wir 

sollten die Kinder nicht um Jesus, nicht um Gott betrügen. Dialog und Toleranz ge-

genüber anderen fordern uns als Christen heraus, unseren eigenen Glauben zu be-

zeugen und zu leben. Teilweise ist das Glaubenswissen schon stark verdunstet. 

„Seid stets bereit, jedem Rede und Antwort zu stehen, der nach der Hoffnung fragt, 

die euch erfüllt; aber antwortet bescheiden, denn ihr habt ein reines Gewissen.“ 

(1 Petr 3,15) 

 

Heimat und Integration 

 

Fremdenfeindlichkeit ist eine ablehnende Einstellung und Verhaltensweise 

gegenüber Menschen anderer Herkunft. Sie kann sich durch Furcht, Meidung, 

Geringschätzung, Spott oder Feindseligkeit ausdrücken, die leider und nicht selten 

bis zu Gewalt reicht. Die Fremden werden nicht von selbst vertraut und auch nicht 

selbstverständlich als Gäste aufgenommen. Dies hängt an grundsätzlichen 

Einstellungen zum Leben bzw. an negativen Lebensentwürfen. Alles, was im 

Gegensatz zum Eigenen, Nahen, Bekannten, Gewohnten und Vertrauten steht, ist 

dann nicht geheuer und wird als Bedrohung erfahren. Eine Sperrhaltung gegen alles 

Fremde, grundsätzliches Misstrauen, eine grundsätzliche Abwehrreaktion sind die 

Konsequenz: Wer kein Hiesiger ist, gilt als suspekt. Es ist Ausdruck von 

menschlicher Schwäche und nicht von Stärke, anderen Menschen und Völkern von 

vornherein mit Abwertung und Verdacht zu begegnen oder alle, die sich nicht 

angleichen und unterwerfen, ins Lager der Feinde zu verweisen. Einseitige 

Pauschalverurteilungen anderer Völker und Religionen sowie ausländerfeindliche 

Positionen sind mit unserem Glauben unvereinbar. 

Viele Situationen der Gewalt, unter denen Menschen heute leiden, haben ihre Wur-

zeln im Unverständnis und auch in der Ablehnung der Werte und der Identität ande-

rer Kulturen. Solche Situationen könnten oftmals durch eine bessere gegenseitige 

Kenntnis überwunden werden. Maßnahmen zur besseren Integration sind notwendig 

und wichtig. Während Migranten vor allem auf individueller Ebene große 



Anpassungsleistungen erbringen müssen, fällt der Aufnahmegesellschaft die 

Aufgabe zu, die politischen, rechtlichen und kulturellen Institutionen so zu gestalten, 

dass aus Fremden gleichberechtigte Bürger werden. Wir brauchen Räume der 

Begegnung, wir brauchen sprachliche Fördermaßnahmen und wir brauchen ein 

religiöses Basiswissen. Es gibt einen Mangel an Wissen über die eigene Religion 

und folglich auch eine Interesselosigkeit am Wesen der anderen Religion. Dabei geht 

es sicher nicht um die Aufgabe der eigenen Glaubensidentität und des einmaligen 

Anspruches Jesu Christi. Gerade in der Begegnung mit dem Fremden werden die 

eigenen Wurzeln neu bewusst.  

Integration ist ein beidseitiger Prozess, ein gesellschaftlicher Dauerauftrag. In vielen 

positiven Beispielen im Alltagsleben leisten Christinnen und Christen einen wichtigen 

Beitrag auf dem sicherlich noch langen Weg zu einem besseren Miteinander. Und 

immer wieder werden mutige Schritte gesetzt. Wir brauchen gegenseitigen Respekt. 

Die zahlreichen Zuwanderer leisteten ebenso ihren Beitrag zum wirtschaftlichen, kul-

turellen und sozialen Reichtum. Die Nationen müssen „im Namen der Würde jedes 

einzelnen Menschen einen zusätzlichen Schritt hin zur Integration aller in die Gesell-

schaft“ machen. „Davon hängt zu einem großen Teil der soziale Friede ab.“ (Papst 

Benedikt XVI.)  

In Europa und nicht nur hier erleben wir gegenwärtig eine riesige Völkerwanderung. 

Die Menschen gehen nicht aus bloßer Neugier, Abenteuerlust oder Eroberungssucht 

von zu Hause weg. Der Fremde, der Asylant, der Flüchtling ist nicht selten der in sei-

ner Heimatlosigkeit Entwurzelte, der Rechtlose, der Ungeborene. Sein Gesicht trägt 

oft die Narben des Krieges. Gott „liebt die Fremden und gibt ihnen Nahrung und Klei-

dung – auch ihr sollt die Fremden lieben, denn ihr seid Fremde in Ägypten gewesen.“ 

(Dtn 10,18f). Gastrecht, Asylrecht und Gastfreundschaft sind für die biblische Traditi-

on insgesamt von entscheidender Bedeutung. Weil der Mensch nur Gast auf Erden 

ist (Ps 119,19; Phil 3,20; Hebr 13,14), soll er andere, die als Fremde zu ihm kom-

men, gastfreundlich aufnehmen. Im biblischen Verständnis ist es Gott selbst, der an 

die Tür klopft (Offb 3,20). Und „vergesst die Gastfreundschaft nicht“ (Hebr 13,2). Der 

Gastgeber als auch der Gast sind Gebende und Nehmende, Schenkende und Be-

schenkte.  

 

 

 



Geschichte der Freiheit 

 

Wir gedenken im Jahr 2009 der Freiheitsgeschichte unseres Landes Tirol und besin-

nen uns auf die geistigen Grundlagen und auf die Einheit des Landes. Freiheit 

braucht ein gutes Gedächtnis, ansonsten lässt sie sich leicht kolonisieren und beset-

zen. Das Freiheitsbewusstsein erfuhr im Verlauf der Geschichte Einfärbungen und 

auch Verdunkelungen. Zur Geschichte der Freiheit gehören z.B. das Tiroler Landli-

bell von Kaiser Maximilian 1511 sowie die Personen und Ereignisse um 1796 und 

1809. Es ist aber auch eine Geschichte der Vertreibung und der Ausgrenzung der 

Hutterer und der Protestanten, es ist das Leiden der jüdischen Gemeinde, und es ist 

der Widerstand gegen Diktatur und Ideologie im Dritten Reich. Die Geschichte ist 

keine reine Helden- oder Siegergeschichte. Und die Tiroler waren auch nicht nur Op-

fer.  

Im Juli 2008 war ich beim Abstieg von der Brandenburger Hütte in Rofen (hinteres 

Ötztal) bei der Familie Klotz. Die Familie schaut auf eine lebendige Vergangenheit 

zurück. So hielt sich der in Reichsacht und Bann verfallene Herzog Friedrich, ge-

nannt Friedl mit der leeren Tasche in Rofen auf und fand dort Schutz und Unterkunft. 

Dieser hat später - wieder zur Macht gelangt – den Rofnern das Asylrecht, die voll-

ständige Steuerfreiheit und das Jagdrecht verbrieft. Zudem gewährte er eigenen 

Burgfrieden, d.h. eigene Gerichtsbarkeit, Militärfreiheit und das Recht auf das Tragen 

von Waffen. Diese Rechte und Freiheiten wurden noch von Maria Theresia bestätigt. 

Josef II., der „kleine Halunke“ wie Frau Klotz bemerkte, hat sie aufgehoben und sie 

wurden nie wieder eingeführt. Da ist sehr viel dabei, was viele Tiroler unter Freiheit 

verstehen.  

Als mit dem Frieden von Preßburg 1805 ganz Tirol an das neu geschaffene Kö-

nigreich Bayern fiel, kam es mit den neuen Landesherren bald zu scharfen Span-

nungen, da die bayerische Regierung unter Graf Maximilian von Montgelas die staat-

liche Kirchenhoheit beanspruchte und die Integration der neu erworbenen Landestei-

le in den modernen Einheitsstaat Bayern mit rücksichtsloser Härte betrieb. Montge-

las, der Gründer des modernen Bayern, wurde nach der Machtübernahme Max Jo-

sephs der eigentliche Macher in der Politik.  

Die Tiroler Bevölkerung empörte sich vor allem über die Eingriffe der Bayern in den 

Gottesdienst und in das religiöse Brauchtum. So wurden z. B. das Rosenkranzgebet, 

die Rorateämter, die Weihnachtsmette, die Aufstellung der Heiligen Gräber in der 



Karwoche, der Wettersegen und das Wetterläuten, die Novenen, die Kreuzgänge, 

das Läuten der Glocken für Verstorbene und an Feierabenden und die Einhaltung 

der Bauernfeiertage verboten. Die „Religionsfreiheit“ war sicher nicht das alleinige 

Motiv für die Tiroler Freiheitskämpfe, sie darf aber nicht übersehen werden.  

Das Zweite Vatikanische Konzil erklärt im Dekret über die Religionsfreiheit (Dignitatis 

humanae)[1], dass die menschliche Person das Recht auf religiöse Freiheit hat. Diese 

Freiheit besteht darin, dass alle Menschen frei sein müssen von jedem Zwang so-

wohl von Seiten Einzelner wie gesellschaftlicher Gruppen, wie jeglicher menschli-

chen Gewalt, so dass in religiösen Dingen niemand gezwungen wird, gegen sein 

Gewissen zu handeln, noch daran gehindert wird, privat und öffentlich, als einzelner 

oder in Verbindung mit anderen - innerhalb der gebührenden Grenzen - nach seinem 

Gewissen zu handeln. Dieses Recht der menschlichen Person auf religiöse Freiheit 

muss in der rechtlichen Ordnung der Gesellschaft so anerkannt werden, dass es zum 

bürgerlichen Recht wird. Auch haben die religiösen Gemeinschaften das Recht, kei-

ne Behinderung bei der öffentlichen Lehre und Bezeugung ihres Glaubens in Wort 

und Schrift zu erfahren. Schließlich ist in der gesellschaftlichen Natur des Menschen 

und im Wesen der Religion selbst das Recht begründet, wonach Menschen aus ih-

rem eigenen religiösen Sinn sich frei versammeln oder Vereinigungen für Erziehung, 

Kultur, Caritas und soziales Leben schaffen können. 

Die Herausforderungen für die Religionsfreiheit sind auch heute gegeben: Wie steht 

es mit dem gemeinsamen Ausdruck des Glaubens angesichts der massiven Indivi-

dualisierung von Religion? Wie ist es zu bewerten, dass sich ein Land und nicht ein-

zelne dem Herzen Jesu weiht? Und wie wird das Recht von Muslimen auf freie und 

öffentliche Religionsausübung gesehen? 

 

Autonomie oder Glaube? 
 

Die „hartnäckige Realitätsverweigerung gründet tief. Das verborgene Gift katholi-

scher Definitionsmacht über Lieben und Leben, das mangelnde Vertrauen in den 

mündigen Gott in uns selbst, die Skepsis gegenüber einer säkularen Ethik, eine auto-

ritäre Pädagogik, die individuelle Neugierde nur wenig befördert: All diese Haltungen 

werden im politischen Diskurs nie in Frage gestellt, sondern eher durch hilflose öf-

                                                
[1] Zweites Vatikanisches Konzil, Dignitatis humanae 2. 



fentliche Phrasen einzementiert.“[2] Dass Leben von Anfang bis zum Ende unverfüg-

bar ist, dass Embryonen nicht instrumentalisiert werden dürfen, wird als Gift katholi-

scher Definitionsgewalt über das Leben hingestellt, der gegenüber Autonomie und 

Mündigkeit hervorzuheben wären. Das ist aber ein ziemlich verkürztes und individua-

lisiertes Missverständnis von Autonomie. Unter Autonomie versteht Immanuel Kant 

„die Tauglichkeit der Maxime eines jeden guten Willens, sich selbst zum allgemeinen 

Gesetze zu machen, ist selbst das alleinige Gesetz, das sich der Wille eines jeden 

vernünftigen Wesens selbst auferlegt.“[3] Von Kant her ist Autonomie durchaus in der 

Spannung zwischen dem Selbst (autos) und dem Gesetz (nomos) zu verstehen. Die 

Selbstgesetzgebung der sittlichen Vernunft setzt durchaus einen kommunikativen 

Prozess mit allen anderen voraus. „Handle so, dass die Maxime deines Willens je-

derzeit zugleich als Prinzip einer allgemeinen Gesetzgebung gelten könne.“[4] 

„[Handle so], dass dein Wille durch seine Maxime sich selbst zugleich als allgemein 

gesetzgebend betrachten könne.“[5] Und der kategorische Imperativ verbietet die In-

strumentalisierung und Verzweckung der anderen für eigene Interessen. In der 

„Zweck-an-sich-Formel“ heißt es: „Handle so, dass du die Menschheit sowohl in dei-

ner Person, als in der Person eines jeden anderen jederzeit zugleich als Zweck, nie-

mals bloß als Mittel brauchst.“[6] 

Nach Emmanuel Lévinas[7], der als „Denker des Anderen“ bekannt ist, führt die Be-

gegnung mit dem Anderen in seiner Uneinholbarkeit und Einzigkeit zu einer Erschüt-

terung der je eigenen Welt. In der Erfahrung „Von-Angesicht-zu-Angesicht“ werden 

wir mit der Fremdheit des Anderen konfrontiert. Das eigene Ich wird dabei relativiert. 

Ein Selbstverständnis von einem spontanen Sich-selbst-Entwerfen und-Entfalten 

                                                
[2] Andreas Braun, Von der Wiederholung des Lebens, in: TT 18. August 2008, 2. 

[3] Akademie-Ausgabe Kant Werke IV, 444, 30-33. 

[4] Immanuel Kant, Grundgesetz der reinen praktischen Vernunft, in: Kritik der praktischen Vernunft  
54. 

[5] Akademie-Ausgabe Kant Werke IV, 434. 

[6] Akademie-Ausgabe Kant Werke IV, 429, 10-12. 

[7] Totalite et infini. Dt. Totalität und Unendlichkeit. Versuch über die Exteriorität. Übersetzt von W.N. 
Krewani, Freiburg/ München 1987. Vgl. dazu: Walter Schaupp / Melanie Wolfers, Denken der Diffe-
renz – Leben in Achtung vor dem Anderen. Anstöße heutiger Philosophie für das Leben in einer 
Gemeinschaft, in: GuL 76 (2003), 254-262. 



wird massiv in Frage gestellt. Diese Erfahrung kann nun unterschiedlich bewältigt 

werden: Man kann die Fremdheitserfahrung in einer Weise bewältigen, indem man 

den anderen den eigenen Anschauungs- und Denkformen unterwirft und ihn in den 

eigenen Weltentwurf einordnet. Oder das Subjekt erkennt seine Verantwortung an, 

dem Anderen als ihm selbst zu antworten. In der Anerkennung dieser Verantwortung 

muss es bereit sein, die eigene Verfügungsgewalt einzuschränken. Durch das Antlitz 

des Anderen wird der eigene Narzissmus, die ich-zentrierte Welt aufgebrochen. Der 

Andere kann nicht restlos in den eigenen Horizont eingeordnet werden. Echte Be-

gegnung fordert das Herausgehen aus sich selbst, das Verlassen liebgewordener 

Vorstellungen, den Abschied von Bildern, in denen sich das Ich seine Welt zurecht-

legt und zimmert. Angeblickt und angegangen vom Anderen in seiner Bedürftigkeit 

und Unerreichbarkeit ist ihm gegenüber keine Indifferenz möglich. 

Sie tragen in sich aber auch eine Dringlichkeit, eine ethische Verpflichtung und For-

derung, andere nicht gering zu schätzen, nicht zu verachten, nicht als Material zu 

missbrauchen[8]. Bedürftigkeit, Not und Begrenztheit treten als Appell gegenüber, der 

Nähe, Geduld und Solidarität einfordert. Das konkrete Engagement für das Leben 

und die Freiheit des und der Anderen sprengt den Kerker der Ichgefangenheit und 

der subjektiven Verschlossenheit. Das Sein-für-den-Anderen, die Proexistenz als 

neue Orientierung der Freiheit kommen dabei an kein Ende. Dabei bleiben die Un-

verfügbarkeit und das wesentliche Nicht-Begreifen des Anderen. Die Grenze des 

Anderen soll nicht vereinnahmt werden. Es bleibt ein Leiden an der Fremdheit. Die 

Fremdheit des Anderen zu respektieren, das Aushalten der Differenz als positiver 

Raum der Begegnung, werden zu einer Weise, in der Menschen gegenseitig ihre 

Würde wahren und das Geheimnis des nicht begreiflichen Gottes verehren. 

Beides, das Autonomieverständnis Kants und die Erfahrung des Unbedingten im An-

gesicht des anderen wäre im Hinblick auf ein verkürztes Freiheitsverständnis zu be-

denken. 

Die italienische Philosophin Luisa Muraro[9] macht eine andere Seite des Differenz-

denkens sichtbar. Muraro denkt primär über die eigene Andersheit, über die eigene, 

                                                
[8] Vgl. dazu: Emmanuel Levinas, En découvrant l’existence avec Husserl et Heidegger, Réimpression 

conforme à la première suivie d’Essais nouveaux, Paris 4 1982, 165-178; deutsch: Die Spur des An-
deren. Untersuchungen zur Phänomenologie und Sozialphilosophie. Übersetzt, herausgegeben und 
eingeleitet von Wolfgang Nikolaus Krewani, Freiburg/München 1983, 185-208. 

[9] Sich-nicht-finden-Lassen, in: Die Welt zur Welt bringen. Politik, Geschlechterdifferenz und die Ar-
beit am Symbolischen. Hg. von Antje Schrupp, Königsstein/Taunus 1999, 18-37. 



nicht einholbare Differenz zu den anderen nach und spricht in diesem Zusammen-

hang von der Notwendigkeit eines „Von-sich-selbst-Ausgehens“ und „Sich-nicht-

finden-Lassens“. „Von-sich-selbst-Ausgehen“ bedeutet, die eigene Differenz im Sinn 

der eigenen, unableitbaren Originalität zu entdecken und zur Freiheit zu finden, diese 

Differenz positiv zu leben. Das inkludiert eine innere Freiheit von herrschenden Mei-

nungen und von den Zwängen der Strukturen. Es bedeutet auch, dass es in mir ein 

bleibendes Geheimnis gibt, das dem anderen immer unzugänglich bleiben wird. Ich 

werde von den anderen, von der Gemeinschaft nie ganz gefunden. Ich bin immer 

mehr als die Meinung der anderen über mich. 

 

Freiheit und Barmherzigkeit 
 

Wir sind es gewohnt, das Tiroler Freiheitsverständnis an den Freiheitskriegen abzu-

lesen. Ich möchte aber in den Raum stellen, dass die Barmherzigen Schwestern in 

den Vinzentinischen Gemeinschaften genau so viel für ein rechtes Verständnis bei-

tragen wie Andreas Hofer. 

„Er sah ihn und ging weiter“, so heißt es vom Priester und Leviten, die am Wegrand 

den Halbtoten liegen sehen, aber nicht helfen (Lk 10,31.32). Menschen sehen und 

doch übersehen, Not vorgeführt bekommen und doch ungerührt bleiben, das gehört 

zu den Kälteströmen der Gegenwart. - Im Blick der Anderen, gerade des armen An-

deren erfahren wir den Anspruch: Du darfst mich nicht gleichgültig liegen lassen, du 

darfst mich nicht verachten, du musst mir helfen. Jesus lehrt nicht eine Mystik der 

geschlossenen Augen, sondern eine Mystik der offenen Augen und damit der unbe-

dingten Wahrnehmungspflicht für das Leid anderer. Jesu Sehen führt in menschliche 

Nähe, in die Solidarität, in das Teilen der Zeit, das Teilen der Begabungen und auch 

der materiellen Güter.  

Wenn Mitleid und Barmherzigkeit eigentlich nicht sein sollen und dieses Urteil all-

mählich ins Bewusstsein aller einsickert, dann entspringen neue Kälteströme (Ernst 

Bloch). Der Kult des schönen, starken, gesunden und erfolgreichen Lebens macht 

die Erbarmungslosigkeit zum Prinzip und führt am Ende den Sozialdarwinismus in 

jeden Lebensbereich ein. Es gibt keine Sorge mehr für die, denen der Atem ausgeht; 

die Alten, Kranken, Behinderten werden ihrem eigenen Schicksal überlassen und 

aus dem öffentlichen Blickfeld verbannt. Ein isoliertes Leistungs- und Erfolgsdenken, 

der Kult der Tüchtigkeit verkehrt sich in Rücksichtslosigkeit. In der Evolution als ge-



sellschaftliches Prinzip herrscht das Recht des Stärkeren, bei dem die Kleinen von 

den Großen gefressen werden. Eine optimistische Rede vom Menschen in der Auf-

klärung vergisst die Opfer der Geschichte, denen keine Gerechtigkeit mehr widerfah-

ren kann.  

 

Freiheit und Gerechtigkeit 
 

Im Sommer 2006 sah ich in Telfs von Karl Schönherr: Der Judas von Tirol. Die Ein-

heit des Landes, so lese ich auch aus diesem Stück, ist auch eine soziale Frage, ei-

ne Frage der sozialen Gerechtigkeit. Die Tiroler Landesverfassung hebt hervor, dass 

der innere und äußere Friede, die Freiheit, die Gerechtigkeit und der Wohlstand für 

alle nur zu schaffen sind, wenn die Verantwortung vor Gott und den Menschen wahr-

genommen wird. Die pluralistische Demokratie ist nicht ein Gebilde, das ohne weite-

res gesichert ist. Sie fordert das immer neue Ringen, um der Freiheit, der Gerechtig-

keit und des inneren und äußeren Friedens willen. Eine Frage der Gerechtigkeit ist 

die Sozialverträglichkeit der neuen Zeitstrukturen in Leben und Arbeit, z.B. im Hin-

blick auf die Sonntagsarbeit. Und es ist eine Frage der Gerechtigkeit kommenden 

Generationen gegenüber, wie wir mit der Umwelt, mit dem Lebensraum, mit der 

Schöpfung umgehen. Die Ursachen für die ökologische Krise sind sicher vielfältig. 

Deshalb ist auch an vielen Stellen der Wirtschaft, der Wissenschaft, der Politik und 

der Technik anzusetzen. Die Ursachen finden sich auch in unserer Lebensweise und 

in unseren Grundeinstellungen, die im Ansatz nicht von vornherein schlecht sind, die 

sich aber in Vereinseitigung oder Maßlosigkeit verhängnisvoll auswirken. 

 

Gott und die Autonomie 
 

Gegenüber der Religionskritik mit dem Vorwurf der Despotie und Heteronomie, aber 

auch gegenüber der These Hans Blumenbergs[10], die die Neuzeit als Selbstbehaup-

tung des Menschen gegenüber einem despotischen absolutistischen Willkürgott 

sieht, ist die Freiheit Gottes der Ermöglichungsgrund der Freiheit des Menschen. 

                                                
[10] Hans Blumenberg, Die Legitimität der Neuzeit, Frankfurt a. M. 1966, 108-110; ders., Säkularisie-

rung und Selbstbehauptung, Frankfurt a. M. 1974, 187f., 201.229. 



Knapp und präzis mit Thomas von Aquin formuliert: „Deus  vult nos velle.“[11] Die 

göttliche Vollkommenheit der Herrschaft und Allmacht Gottes zeigt sich darin, dass 

sie nicht als Bemächtigung und Überwältigung, auch nicht als triumphalistische Har-

monisierung am Ende, sondern als Ermächtigung zum Selbstsein in Freiheit - als 

Mächtigwerden der Liebe - geschieht. Einzig und allein die Einheit von Liebe und 

Allmacht in Gott könnte das letztlich Erfüllende und Sinnverbürgende menschlicher 

Freiheit sein.  

Die Allmacht Gottes ist eine Allmacht der Weisheit, der Liebe und der Freiheit. Gottes 

Allmacht ist seine Zuwendung zum Menschen, der dieser Liebe frei antwortet. Das 

wirkliche Absolut-Sein Gottes ist aufzufassen als Macht der Freiheit, auch im Raum 

des Endlichen die Würde einer anderen Freiheit zu erwecken und eine Kommunion 

zu eröffnen. Gottes Allmacht steht nicht in Konkurrenz zu Sein und Leben des Men-

schen, im Gegenteil: „Denn Gottes Ruhm ist der lebendige Mensch, das Leben des 

Menschen aber ist die Anschauung Gottes.“ (Irenäus von Lyon)[12] Und: Gott zwingt 

nicht, sondern er zieht.[13] Er sucht durch Akte des Lockens, Rufens, Beeinflussens 

die Menschen dazu zu disponieren und zu motivieren, seinem Aufruf in freiem Ge-

horsam Folge zu leisten[14].  

 

Dr. Manfred Scheuer, Bischof von Innsbruck 

 

 
 
 

                                                
[11] „Haec est enim voluntas Dei, scilicet quod Deus vult nos velle. Aliter enim non est bona voluntas 

nostra. Voluntas autem Dei est bonum nostrum.“ (Thomas von Aquin, Super epistola in Hebr 13,21 
lect.3 n.769). 

[12] Irenäus von Lyon, Adversus haereses IV 20.7, zitiert nach: Gott in Fleisch und Blut. Ein Durchblick 
in Texten, ausgewählt und übertragen von Hans Urs von Balthasar, Einsiedeln 1981, 55. 

[13] Thomas von Aquin, De Veritate 22,8c; STh III,69,9c. 

[14] Reinhold Bernhardt, Was heißt Handeln Gottes? Eine Rekonstruktion der Lehre von der Vorse-
hung, Gütersloh 1999, 423. 


