Freiheit und Heimat
Haus der Begegnung, 1. Oktober 2008

Nach dem Eigenen, nach der Identitat, nach der Heimat zu fragen, ist gar kein leich-
tes Unternehmen. Was ist die Identitat des Osterreichers oder des Tirolers? Ist es
das Typische der Leute hier? Ist mit der Identitat das Wesentliche gemeint, der un-
aufgebbare Kern, wofur die Leute den Kopf hinhalten wurden? Oder ist mit der ,Iden-
titat das gemeint, wonach ich Heimweh habe, wonach ich mich in der Fremde, im
Ausland sehne? Ist es der Geschmack des Brotes, des Specks und des Schnapses,
ist es die Landschaft zwischen Kufstein und Oberem Gericht, zwischen Aulerfern
und Osttirol, zwischen dem Karwendel und dem Trentino, zwischen Ortler und Dolo-
miten? Ist Heimat mit den Bergen verbunden, mit den Flussen und mit den Kapellen
und Kirchen? Wenn ich auf Berge steige, z.B. auf das Zuckerhutl, dann hat Heimat
etwas mit der Landschaft, mit den Bergen, mit den Talern zu tun. Sind es die grof3en
Sohne und Tochter, die grol3en Landesherren wie die Habsburger oder Landesmut-
ter wie Margarete Maultasch? Sind es der Klang der Sprache und die Kleidung, die
Schutzen und die Musikkapellen, sind es die Feste der Kindheit, das Kirchenjahr mit
den Weihnachtsbrauchen, der Rorate, den Wallfahrten, den Krippen, den Heiligen
Grabern, den Herz-Jesu-Feuern? Oder ist es das Freiheitsbewusstsein zurickge-
hend auf die Bauernkriege und auf die Tiroler Freiheitskampfe?

Ist Heimat und Identitat das, worauf wir stolz sind, was Vertrautheit und Sicherheit
auslost und bewirkt, wo wir eine innere und aul3ere Zugehdrigkeit empfinden? Sind
es die Wurzeln unserer Herkunft, unserer Sprache, unserer Gewohnheiten, unserer
Beziehungen und Freundschaften? Ist Heimat schlicht und einfach das, was verste-

hen, was das ,Meinige“ bzw. das ,Unsrige” ist?

Im Spannungsfeld zwischen Herkunft und Zukunft

Zur Heimat gehort die Tradition, gehdren gemeinsame Wurzeln. ,Die innere Realitat
eines Menschen besteht im Verhaltnis zwischen der Vergangenheit und seiner Zu-
kunft: Wer ihm die eine oder die andere raubt, fugt ihm den groRtmaoglichen Schaden
zu. Ganz wegschaffen, was ich gewesen bin: Entwurzelung, Herabsetzung, Verskla-
vung. Hinsichtlich der Zukunft: Todesurteil.“ (Simone Weil) Der Raub der Vergan-

genheit fuhrt zu Entwurzelung und Versklavung. Positiv gewendet: Das Gedachtnis



gehort zu unserem Leben in der Zeit. Gedachtnisschwund kann so weit fuhren, dass
ein Mensch von seiner Vergangenheit wie abgeschnitten ist: Er weifly nicht mehr, wer
er ist. Wer das Gedachtnis verliert, verliert die Orientierung. Entwurzelt kdnnen ein-
zelne oder Gesellschaften sein, weil andere ihnen die Tradition rauben und kaputt
machen. Das wurde in vielen Kriegen versucht. Die Sieger wollten die Unterlegenen
dadurch demutigen und auf Dauer schadigen, indem sie ihnen das gemeinsame Ge-
dachtnis, die Kultur und auch die religidse Basis entzogen. [In Klammern: der aufge-
klarte Staatsabsolutismus der Franzosen und Bayern wollte mit einem durchaus tota-
litaren Anspruch die Religion der Tiroler kolonisieren. Und es wurden in dieser Zeit
zahlreiche Kunstwerke z.B. von Michael Pacher nach Munchen in die dortige Pinako-
thek transportiert. Auch der Louvre in Paris ist voll von Raubgut aus der napoleoni-
schen Zeit.]

Auflosung der Tradition geschieht auch dadurch und in der Gegenwart haufiger, weil
Menschen oder Gesellschaften selbst eine Entwicklung nehmen, in der die Tradition
keine Rolle mehr spielt, weil sie sich einlullen lassen und so andere Werte oder auch
Unwerte das Gewachsene ersticken oder Uberlagern. ,Die Guter der Gerechtigkeit,
der Wahrheit, der Schonheit ... brauchen Zeit, Bestandigkeit, ,Gedachtnis’, oder sie
degenerieren.” (Dietrich Bonhoeffer) Wer die Tradition vergisst und entwurzelt wird,

der wird entweder depressiv oder aggressiv.

Wir brauchen Brauche

Die Kirche kennt Traditionen und Brauche verschiedenster Art und sie lebt davon:
von Sonntagen und Werktagen, von Weihnachten und Ostern, von Heiligenfesten
und Namenstagen, vom Zug der Sternsinger und von den Lichtern am Adventskranz,
von Taufe, Hochzeit, Beerdigung und dem Sakrament der Versohnung. Wie es be-
sonderer Zeiten und Zeichen bedarf, so auch eigener ,Zonen“, d.h. besonderer
Raume: die stille Kapelle, die Kirche, friher oft der ,Herrgottswinkel” bzw. das Kreuz
oder ein religioses Bild in einem Zimmer. Es gilt, Rdume so einzurichten, dass ihre
Atmosphare hilft zu finden, was man sucht: Ruhe, Geborgenheit, Schlichtheit oder
auch Feierlichkeit, Lebensraum, Gegenwart, Begegnung.

Wir brauchen Brauche! Der Mensch braucht Brauche wie das tagliche Brot. Es klingt
Uberraschend und ist es dann doch nicht, wenn im Lexikon als Sprachwurzel fur

,Brauch“ angegeben wird: Nahrung aufnehmen, verwenden, genielRen. Die Urbitte:



,und gib uns unser taglich Brot", heil3t: Gib, was wir heute und jeden Tag zum Leben
brauchen. Auf eine gute Weise druckt in der Erzahlung ,Der kleine Prinz“ von Antoi-
ne de Saint-Exupery der Fuchs die Brauchbarkeit von Brauchen aus: ,Es ware bes-
ser gewesen, du warst zur selben Stunde wiedergekommen, sagte der Fuchs. Wenn
du zum Beispiel um vier Uhr nachmittags kommst, kann ich um drei Uhr anfangen,
glucklich zu sein. Je mehr die Zeit vergeht, umso glicklicher werde ich mich fuhlen.
Um vier Uhr werde ich mich schon aufregen und beunruhigen; ich werde erfahren,
wie teuer das Gluck ist. Wenn du aber irgendwann kommst, kann ich nie wissen,
wann mein Herz da sein soll ... Es muss feste Brauche geben. ,Was heil3t fester
Brauch?’ fragte der kleine Prinz. ,Auch etwas in Vergessenheit Geratenes’, sagte der
Fuchs. |Es ist das, was einen Tag vom anderen unterscheidet, eine Stunde von den
anderen Stunden. Es gibt zum Beispiel einen Brauch bei meinen Jagern. Sie tanzen
am Donnerstag mit den Madchen des Dorfes. Daher ist der Donnerstag der wunder-
bare Tag. Ich gehe bis zum Weinberg spazieren. Wenn die Jager irgendwann einmal
zum Tanze gingen, waren die Tage alle gleich und ich hatte niemals Ferien.” So
machte denn der Fuchs den kleinen Prinzen mit sich vertraut.”

Sicher: Brauche sollen nicht zum bloRen Ritual erstarren, es geht auch nicht um rei-
ne Folklore, schon gar nicht um die kommerziell orientierte Auffihrung fur Gaste. Es
ware aber fatal, wenn mit den Brauchen und Trachten auch die Liebe zum Leben,
der gute Stolz auf die Heimat, die Zusammengehorigkeit und die innere Verbunden-
heit sowie auch die Tradition des Glaubens und des Betens weggeworfen werden
wurden. Es ware ein grof3er Verlust an Menschlichkeit, eine Verarmung in den Be-

ziehungen und auch eine Ausdinnung des christlichen Glaubens.

Netzwerke und Gemeinschaften

.Heimat ist nicht an Landereien gebunden, Heimat ist der Mensch, dessen Wort wir
vernehmen und erreichen.” (Max Frisch) Wer keinen Menschen hat, wer nicht ver-
standen wird, wer keine lebendigen Beziehungen kennt und vereinsamt, der fuhlt
sich allein gelassen und eben auch nicht daheim. Zur Heimat gehort das Miteinan-
der, die Gemeinschaft, gehdoren Netzwerke wie die Schutzen, die Vereine oder auch
die Pfarren. Die grofdte Gefahr fur dieses gemeinsame Miteinander in den Ddrfern,
so hat mir ein Burgermeister vor einigen Tagen gesagt, ist der Neid. Der Neid ist die

Traurigkeit Uber das Gut, Uber das Gluck eines anderen. Wenn es einem anderen



gut geht, so geht es mir schlecht. Wenn der andere gesund ist, so werde ich krank.
Wenn der andere gewinnt, bin ich Verlierer. Es gibt das Schielen und Vergleichen, es
gibt die Konkurrenz und eben den Neid, die Beziehungen nachhaltig vergiften. Aber
es gibt auch viele lebendige Netzwerke der Solidaritat in unserem Land - zwischen

Alt und Jung, zwischen unterschiedlichen gesellschaftlichen Gruppen und Berufen.

Zukunft haben

Zur Heimat, zur Identitat, zum Eigenen eines Menschen und auch einer Gemein-
schaft gehort auch die Zukunft. Heimat ist nicht ein Museum, nicht die Wiederholung
des ewig Gleichen, nicht etwas Totes. Keine Zukunft zu haben bedeutet ein Todesur-
teil. Und das betrifft die verschiedenen Saulen der Identitat wie Leiblichkeit (Gesund-
heit und Krankheit), Beziehungen (und Einsamkeit), Arbeit (und Arbeitslosigkeit), und
den Glauben. Wenn Menschen aus wirtschaftlichen Grinden auswandern, wie es in
der Geschichte Tirols immer wieder der Fall war, so geht das mit dem Verlust der
Heimat einher. Heimat ist an das tagliche Brot, ist an Arbeit und tragfahige, belastba-
re Beziehungen gebunden, die auch in Krisen halten.

Zur Frage der Zukunftsfahigkeit gehort unweigerlich das Problem der geringen Kin-
derzahl in unseren Landern. Recht schnorkellos drickt es der Franzose Yves-Marie
Laulan aus: ,Weil es an Kindern fehlt, ist das Land unausweichlich verdammt zu ei-
ner langsamen Agonie auf allen drei Ebenen: Wirtschaftlich, politisch, kulturell. ...
Niemand setzt Kinder in die Welt, wenn er nicht an die Zukunft der Nation und des
Landes glaubt.“ Was sind die Grinde? Weil man sich Kinder nicht leisten kann oder
will? Weil man mit Kindern weniger vom Leben hat? Kann man sich das Leben und
die Zukunft nicht mehr leisten? Weil man den Eindruck hat, mit Kindern kommt man
in diesem Leben, das die letzte Gelegenheit ist, zu kurz? Oder weil man denkt, die-
ses gegenwartige Leben ist das ,falsche Leben“ und man kdnne es nicht verantwor-
ten, Kindern das zuzumuten? Kinderfreundlichkeit ist ein Gradmesser fur die Men-
schen- und Lebensfreundlichkeit einer Gesellschaft, aber auch ein Gradmesser, wie
die Zukunft einer Gesellschaft und eines Landes eingeschatzt wird. Haben Jugendli-
che eine Chance in dem Sinne, dass sie erwunscht sind, dass ihnen gesagt wird: Wir
brauchen dich!?

Fur die humane Zukunft unseres Landes ist es wichtig, dass die Gesellschaft — auch

mit ihren rechtlichen Institutionen und in ihrer Verfassung — offen fur die Transzen-



denz bleibt und damit auch der Wirklichkeit Gottes Raum gibt. Die Tiroler Landesver-
fassung hebt hervor, dass der innere und aul3ere Friede, die Freiheit, die Gerechtig-
keit und der Wohlstand fur alle nur zu schaffen sind, wenn die Verantwortung vor
Gott und den Menschen wahrgenommen wird. Die Glaubensweitergabe ist eine
drangende Aufgabe nicht nur fur die Kirche, sondern auch fur die Gesellschaft. Wir
sollten die Kinder nicht um Jesus, nicht um Gott betrigen. Dialog und Toleranz ge-
genuber anderen fordern uns als Christen heraus, unseren eigenen Glauben zu be-
zeugen und zu leben. Teilweise ist das Glaubenswissen schon stark verdunstet.
,oeid stets bereit, jedem Rede und Antwort zu stehen, der nach der Hoffnung fragt,
die euch erflllt; aber antwortet bescheiden, denn ihr habt ein reines Gewissen.”

(1 Petr 3,15)

Heimat und Integration

Fremdenfeindlichkeit ist eine ablehnende Einstellung und Verhaltensweise
gegenuber Menschen anderer Herkunft. Sie kann sich durch Furcht, Meidung,
Geringschatzung, Spott oder Feindseligkeit ausdricken, die leider und nicht selten
bis zu Gewalt reicht. Die Fremden werden nicht von selbst vertraut und auch nicht
selbstverstandlich als Gaste aufgenommen. Dies hangt an grundsatzlichen
Einstellungen zum Leben bzw. an negativen Lebensentwirfen. Alles, was im
Gegensatz zum Eigenen, Nahen, Bekannten, Gewohnten und Vertrauten steht, ist
dann nicht geheuer und wird als Bedrohung erfahren. Eine Sperrhaltung gegen alles
Fremde, grundsatzliches Misstrauen, eine grundsatzliche Abwehrreaktion sind die
Konsequenz: Wer kein Hiesiger ist, gilt als suspekt. Es ist Ausdruck von
menschlicher Schwache und nicht von Starke, anderen Menschen und Vadlkern von
vornherein mit Abwertung und Verdacht zu begegnen oder alle, die sich nicht
angleichen und unterwerfen, ins Lager der Feinde zu verweisen. Einseitige
Pauschalverurteilungen anderer Volker und Religionen sowie auslanderfeindliche
Positionen sind mit unserem Glauben unvereinbar.

Viele Situationen der Gewalt, unter denen Menschen heute leiden, haben ihre Wur-
zeln im Unverstandnis und auch in der Ablehnung der Werte und der Identitat ande-
rer Kulturen. Solche Situationen konnten oftmals durch eine bessere gegenseitige
Kenntnis uberwunden werden. MalRnahmen zur besseren Integration sind notwendig

und wichtig. Wahrend Migranten vor allem auf individueller Ebene grolle



Anpassungsleistungen erbringen mussen, fallt der Aufnahmegesellschaft die
Aufgabe zu, die politischen, rechtlichen und kulturellen Institutionen so zu gestalten,
dass aus Fremden gleichberechtigte Burger werden. Wir brauchen Raume der
Begegnung, wir brauchen sprachliche Foérdermal3nahmen und wir brauchen ein
religioses Basiswissen. Es gibt einen Mangel an Wissen Uber die eigene Religion
und folglich auch eine Interesselosigkeit am Wesen der anderen Religion. Dabei geht
es sicher nicht um die Aufgabe der eigenen Glaubensidentitdt und des einmaligen
Anspruches Jesu Christi. Gerade in der Begegnung mit dem Fremden werden die
eigenen Wurzeln neu bewusst.

Integration ist ein beidseitiger Prozess, ein gesellschaftlicher Dauerauftrag. In vielen
positiven Beispielen im Alltagsleben leisten Christinnen und Christen einen wichtigen
Beitrag auf dem sicherlich noch langen Weg zu einem besseren Miteinander. Und
immer wieder werden mutige Schritte gesetzt. Wir brauchen gegenseitigen Respekt.
Die zahlreichen Zuwanderer leisteten ebenso ihren Beitrag zum wirtschaftlichen, kul-
turellen und sozialen Reichtum. Die Nationen mussen ,im Namen der Wirde jedes
einzelnen Menschen einen zusatzlichen Schritt hin zur Integration aller in die Gesell-
schaft* machen. ,Davon hangt zu einem grof3en Teil der soziale Friede ab.“ (Papst
Benedikt XVI.)

In Europa und nicht nur hier erleben wir gegenwartig eine riesige Volkerwanderung.
Die Menschen gehen nicht aus blo3er Neugier, Abenteuerlust oder Eroberungssucht
von zu Hause weg. Der Fremde, der Asylant, der Flluchtling ist nicht selten der in sei-
ner Heimatlosigkeit Entwurzelte, der Rechtlose, der Ungeborene. Sein Gesicht tragt
oft die Narben des Krieges. Gott ,liebt die Fremden und gibt ihnen Nahrung und Klei-
dung — auch ihr sollt die Fremden lieben, denn ihr seid Fremde in Agypten gewesen.*
(Dtn 10,18f). Gastrecht, Asylrecht und Gastfreundschaft sind fur die biblische Traditi-
on insgesamt von entscheidender Bedeutung. Weil der Mensch nur Gast auf Erden
ist (Ps 119,19; Phil 3,20; Hebr 13,14), soll er andere, die als Fremde zu ihm kom-
men, gastfreundlich aufnehmen. Im biblischen Verstandnis ist es Gott selbst, der an
die Tar klopft (Offb 3,20). Und ,vergesst die Gastfreundschaft nicht* (Hebr 13,2). Der
Gastgeber als auch der Gast sind Gebende und Nehmende, Schenkende und Be-

schenkte.



Geschichte der Freiheit

Wir gedenken im Jahr 2009 der Freiheitsgeschichte unseres Landes Tirol und besin-
nen uns auf die geistigen Grundlagen und auf die Einheit des Landes. Freiheit
braucht ein gutes Gedachtnis, ansonsten lasst sie sich leicht kolonisieren und beset-
zen. Das Freiheitsbewusstsein erfuhr im Verlauf der Geschichte Einfarbungen und
auch Verdunkelungen. Zur Geschichte der Freiheit gehoren z.B. das Tiroler Landli-
bell von Kaiser Maximilian 1511 sowie die Personen und Ereignisse um 1796 und
1809. Es ist aber auch eine Geschichte der Vertreibung und der Ausgrenzung der
Hutterer und der Protestanten, es ist das Leiden der judischen Gemeinde, und es ist
der Widerstand gegen Diktatur und Ideologie im Dritten Reich. Die Geschichte ist
keine reine Helden- oder Siegergeschichte. Und die Tiroler waren auch nicht nur Op-
fer.

Im Juli 2008 war ich beim Abstieg von der Brandenburger Hutte in Rofen (hinteres
Otztal) bei der Familie Klotz. Die Familie schaut auf eine lebendige Vergangenheit
zuruck. So hielt sich der in Reichsacht und Bann verfallene Herzog Friedrich, ge-
nannt Friedl mit der leeren Tasche in Rofen auf und fand dort Schutz und Unterkunft.
Dieser hat spater - wieder zur Macht gelangt — den Rofnern das Asylrecht, die voll-
standige Steuerfreiheit und das Jagdrecht verbrieft. Zudem gewahrte er eigenen
Burgfrieden, d.h. eigene Gerichtsbarkeit, Militarfreiheit und das Recht auf das Tragen
von Waffen. Diese Rechte und Freiheiten wurden noch von Maria Theresia bestatigt.
Josef Il., der ,kleine Halunke“ wie Frau Klotz bemerkte, hat sie aufgehoben und sie
wurden nie wieder eingefuhrt. Da ist sehr viel dabei, was viele Tiroler unter Freiheit
verstehen.

Als mit dem Frieden von Prel3burg 1805 ganz Tirol an das neu geschaffene Ko-
nigreich Bayern fiel, kam es mit den neuen Landesherren bald zu scharfen Span-
nungen, da die bayerische Regierung unter Graf Maximilian von Montgelas die staat-
liche Kirchenhoheit beanspruchte und die Integration der neu erworbenen Landestei-
le in den modernen Einheitsstaat Bayern mit ricksichtsloser Harte betrieb. Montge-
las, der Grinder des modernen Bayern, wurde nach der Machtiubernahme Max Jo-
sephs der eigentliche Macher in der Politik.

Die Tiroler Bevolkerung empdrte sich vor allem Uber die Eingriffe der Bayern in den
Gottesdienst und in das religiose Brauchtum. So wurden z. B. das Rosenkranzgebet,

die Rorateamter, die Weihnachtsmette, die Aufstellung der Heiligen Graber in der



Karwoche, der Wettersegen und das Wetterlauten, die Novenen, die Kreuzgange,
das Lauten der Glocken fur Verstorbene und an Feierabenden und die Einhaltung
der Bauernfeiertage verboten. Die ,Religionsfreiheit® war sicher nicht das alleinige
Motiv fur die Tiroler Freiheitskampfe, sie darf aber nicht Gbersehen werden.

Das Zweite Vatikanische Konzil erklart im Dekret Uber die Religionsfreiheit (Dignitatis
humanae)'", dass die menschliche Person das Recht auf religise Freiheit hat. Diese
Freiheit besteht darin, dass alle Menschen frei sein mussen von jedem Zwang so-
wohl von Seiten Einzelner wie gesellschaftlicher Gruppen, wie jeglicher menschli-
chen Gewalt, so dass in religiosen Dingen niemand gezwungen wird, gegen sein
Gewissen zu handeln, noch daran gehindert wird, privat und 6ffentlich, als einzelner
oder in Verbindung mit anderen - innerhalb der gebuhrenden Grenzen - nach seinem
Gewissen zu handeln. Dieses Recht der menschlichen Person auf religiose Freiheit
muss in der rechtlichen Ordnung der Gesellschaft so anerkannt werden, dass es zum
bargerlichen Recht wird. Auch haben die religiosen Gemeinschaften das Recht, kei-
ne Behinderung bei der offentlichen Lehre und Bezeugung ihres Glaubens in Wort
und Schrift zu erfahren. Schlielich ist in der gesellschaftlichen Natur des Menschen
und im Wesen der Religion selbst das Recht begrindet, wonach Menschen aus ih-
rem eigenen religidsen Sinn sich frei versammeln oder Vereinigungen fur Erziehung,
Kultur, Caritas und soziales Leben schaffen kdnnen.

Die Herausforderungen fur die Religionsfreiheit sind auch heute gegeben: Wie steht
es mit dem gemeinsamen Ausdruck des Glaubens angesichts der massiven Indivi-
dualisierung von Religion? Wie ist es zu bewerten, dass sich ein Land und nicht ein-
zelne dem Herzen Jesu weiht? Und wie wird das Recht von Muslimen auf freie und

offentliche Religionsaustubung gesehen?

Autonomie oder Glaube?

Die ,hartnackige Realitatsverweigerung grundet tief. Das verborgene Gift katholi-
scher Definitionsmacht Uber Lieben und Leben, das mangelnde Vertrauen in den
mundigen Gott in uns selbst, die Skepsis gegenuber einer sakularen Ethik, eine auto-
ritare Padagogik, die individuelle Neugierde nur wenig befordert: All diese Haltungen

werden im politischen Diskurs nie in Frage gestellt, sondern eher durch hilflose 0f-

[l Zweites Vatikanisches Konzil, Dignitatis humanae 2.



fentliche Phrasen einzementiert.“*! Dass Leben von Anfang bis zum Ende unverfiig-
bar ist, dass Embryonen nicht instrumentalisiert werden durfen, wird als Gift katholi-
scher Definitionsgewalt Uber das Leben hingestellt, der gegenliber Autonomie und
Mundigkeit hervorzuheben waren. Das ist aber ein ziemlich verkurztes und individua-
lisiertes Missverstandnis von Autonomie. Unter Autonomie versteht Immanuel Kant
,die Tauglichkeit der Maxime eines jeden guten Willens, sich selbst zum allgemeinen
Gesetze zu machen, ist selbst das alleinige Gesetz, das sich der Wille eines jeden
verniinftigen Wesens selbst auferlegt.“*) Von Kant her ist Autonomie durchaus in der
Spannung zwischen dem Selbst (autos) und dem Gesetz (nomos) zu verstehen. Die
Selbstgesetzgebung der sittlichen Vernunft setzt durchaus einen kommunikativen
Prozess mit allen anderen voraus. ,Handle so, dass die Maxime deines Willens je-
derzeit zugleich als Prinzip einer allgemeinen Gesetzgebung gelten kénne.“l
,[Handle so], dass dein Wille durch seine Maxime sich selbst zugleich als allgemein
gesetzgebend betrachten kénne.“ Und der kategorische Imperativ verbietet die In-
strumentalisierung und Verzweckung der anderen fir eigene Interessen. In der
»<Zweck-an-sich-Formel heil3t es: ,Handle so, dass du die Menschheit sowohl in dei-
ner Person, als in der Person eines jeden anderen jederzeit zugleich als Zweck, nie-
mals bloR als Mittel brauchst.“!"’

Nach Emmanuel Lévinas!”, der als ,Denker des Anderen“ bekannt ist, fiihrt die Be-
gegnung mit dem Anderen in seiner Uneinholbarkeit und Einzigkeit zu einer Erschut-
terung der je eigenen Welt. In der Erfahrung ,Von-Angesicht-zu-Angesicht” werden
wir mit der Fremdheit des Anderen konfrontiert. Das eigene Ich wird dabei relativiert.

Ein Selbstverstandnis von einem spontanen Sich-selbst-Entwerfen und-Entfalten

21 Andreas Braun, Von der Wiederholung des Lebens, in: TT 18. August 2008, 2.
B3] Akademie-Ausgabe Kant Werke 1V, 444, 30-33.

] \mmanuel Kant, Grundgesetz der reinen praktischen Vernunft, in: Kritik der praktischen Vernunft
54.

5] Akademie-Ausgabe Kant Werke 1V, 434.
(6] Akademie-Ausgabe Kant Werke IV, 429, 10-12.

7] Totalite et infini. Dt. Totalitat und Unendlichkeit. Versuch (iber die Exterioritat. Ubersetzt von W.N.
Krewani, Freiburg/ Minchen 1987. Vgl. dazu: Walter Schaupp / Melanie Wolfers, Denken der Diffe-
renz — Leben in Achtung vor dem Anderen. AnstdRe heutiger Philosophie fir das Leben in einer
Gemeinschaft, in: GuL 76 (2003), 254-262.



wird massiv in Frage gestellt. Diese Erfahrung kann nun unterschiedlich bewaltigt
werden: Man kann die Fremdheitserfahrung in einer Weise bewaltigen, indem man
den anderen den eigenen Anschauungs- und Denkformen unterwirft und ihn in den
eigenen Weltentwurf einordnet. Oder das Subjekt erkennt seine Verantwortung an,
dem Anderen als ihm selbst zu antworten. In der Anerkennung dieser Verantwortung
muss es bereit sein, die eigene Verfugungsgewalt einzuschranken. Durch das Antlitz
des Anderen wird der eigene Narzissmus, die ich-zentrierte Welt aufgebrochen. Der
Andere kann nicht restlos in den eigenen Horizont eingeordnet werden. Echte Be-
gegnung fordert das Herausgehen aus sich selbst, das Verlassen liebgewordener
Vorstellungen, den Abschied von Bildern, in denen sich das Ich seine Welt zurecht-
legt und zimmert. Angeblickt und angegangen vom Anderen in seiner Bedurftigkeit
und Unerreichbarkeit ist ihm gegenuber keine Indifferenz maglich.

Sie tragen in sich aber auch eine Dringlichkeit, eine ethische Verpflichtung und For-
derung, andere nicht gering zu schatzen, nicht zu verachten, nicht als Material zu
missbrauchen!™. Bediirftigkeit, Not und Begrenztheit treten als Appell gegeniiber, der
Nahe, Geduld und Solidaritat einfordert. Das konkrete Engagement fur das Leben
und die Freiheit des und der Anderen sprengt den Kerker der Ichgefangenheit und
der subjektiven Verschlossenheit. Das Sein-fur-den-Anderen, die Proexistenz als
neue Orientierung der Freiheit kommen dabei an kein Ende. Dabei bleiben die Un-
verfugbarkeit und das wesentliche Nicht-Begreifen des Anderen. Die Grenze des
Anderen soll nicht vereinnahmt werden. Es bleibt ein Leiden an der Fremdheit. Die
Fremdheit des Anderen zu respektieren, das Aushalten der Differenz als positiver
Raum der Begegnung, werden zu einer Weise, in der Menschen gegenseitig ihre
Wiurde wahren und das Geheimnis des nicht begreiflichen Gottes verehren.

Beides, das Autonomieverstandnis Kants und die Erfahrung des Unbedingten im An-
gesicht des anderen ware im Hinblick auf ein verkirztes Freiheitsverstandnis zu be-
denken.

Die italienische Philosophin Luisa Muraro®® macht eine andere Seite des Differenz-

denkens sichtbar. Muraro denkt primar Uber die eigene Andersheit, Uber die eigene,

(81 Vgl. dazu: Emmanuel Levinas, En découvrant I'existence avec Husserl et Heidegger, Réimpression

conforme a la premiéere suivie d'Essais nouveaux, Paris 4 1982, 165-178; deutsch: Die Spur des An-
deren. Untersuchungen zur Phanomenologie und Sozialphilosophie. Ubersetzt, herausgegeben und
eingeleitet von Wolfgang Nikolaus Krewani, Freiburg/Minchen 1983, 185-208.

Bl Sich-nicht-finden-Lassen, in: Die Welt zur Welt bringen. Politik, Geschlechterdifferenz und die Ar-
beit am Symbolischen. Hg. von Antje Schrupp, Kénigsstein/Taunus 1999, 18-37.



nicht einholbare Differenz zu den anderen nach und spricht in diesem Zusammen-
hang von der Notwendigkeit eines ,Von-sich-selbst-Ausgehens® und ,Sich-nicht-
finden-Lassens". ,Von-sich-selbst-Ausgehen® bedeutet, die eigene Differenz im Sinn
der eigenen, unableitbaren Originalitat zu entdecken und zur Freiheit zu finden, diese
Differenz positiv zu leben. Das inkludiert eine innere Freiheit von herrschenden Mei-
nungen und von den Zwangen der Strukturen. Es bedeutet auch, dass es in mir ein
bleibendes Geheimnis gibt, das dem anderen immer unzuganglich bleiben wird. Ich
werde von den anderen, von der Gemeinschaft nie ganz gefunden. Ich bin immer

mehr als die Meinung der anderen Uber mich.

Freiheit und Barmherzigkeit

Wir sind es gewohnt, das Tiroler Freiheitsverstandnis an den Freiheitskriegen abzu-
lesen. Ich mochte aber in den Raum stellen, dass die Barmherzigen Schwestern in
den Vinzentinischen Gemeinschaften genau so viel fur ein rechtes Verstandnis bei-
tragen wie Andreas Hofer.

,Er sah ihn und ging weiter®, so heil3t es vom Priester und Leviten, die am Wegrand
den Halbtoten liegen sehen, aber nicht helfen (Lk 10,31.32). Menschen sehen und
doch Ubersehen, Not vorgefuhrt bekommen und doch ungeruhrt bleiben, das gehort
zu den Kaltestromen der Gegenwart. - Im Blick der Anderen, gerade des armen An-
deren erfahren wir den Anspruch: Du darfst mich nicht gleichgultig liegen lassen, du
darfst mich nicht verachten, du musst mir helfen. Jesus lehrt nicht eine Mystik der
geschlossenen Augen, sondern eine Mystik der offenen Augen und damit der unbe-
dingten Wahrnehmungspflicht fur das Leid anderer. Jesu Sehen fuhrt in menschliche
Nahe, in die Solidaritat, in das Teilen der Zeit, das Teilen der Begabungen und auch
der materiellen Guter.

Wenn Mitleid und Barmherzigkeit eigentlich nicht sein sollen und dieses Urteil all-
mahlich ins Bewusstsein aller einsickert, dann entspringen neue Kaltestrome (Ernst
Bloch). Der Kult des schonen, starken, gesunden und erfolgreichen Lebens macht
die Erbarmungslosigkeit zum Prinzip und fuhrt am Ende den Sozialdarwinismus in
jeden Lebensbereich ein. Es gibt keine Sorge mehr fur die, denen der Atem ausgeht;
die Alten, Kranken, Behinderten werden ihrem eigenen Schicksal Uberlassen und
aus dem offentlichen Blickfeld verbannt. Ein isoliertes Leistungs- und Erfolgsdenken,

der Kult der Tuchtigkeit verkehrt sich in Rucksichtslosigkeit. In der Evolution als ge-



sellschaftliches Prinzip herrscht das Recht des Starkeren, bei dem die Kleinen von
den GrofRen gefressen werden. Eine optimistische Rede vom Menschen in der Auf-
klarung vergisst die Opfer der Geschichte, denen keine Gerechtigkeit mehr widerfah-

ren kann.

Freiheit und Gerechtigkeit

Im Sommer 2006 sah ich in Telfs von Karl Schonherr: Der Judas von Tirol. Die Ein-
heit des Landes, so lese ich auch aus diesem Stuck, ist auch eine soziale Frage, ei-
ne Frage der sozialen Gerechtigkeit. Die Tiroler Landesverfassung hebt hervor, dass
der innere und aulere Friede, die Freiheit, die Gerechtigkeit und der Wohlstand fur
alle nur zu schaffen sind, wenn die Verantwortung vor Gott und den Menschen wahr-
genommen wird. Die pluralistische Demokratie ist nicht ein Gebilde, das ohne weite-
res gesichert ist. Sie fordert das immer neue Ringen, um der Freiheit, der Gerechtig-
keit und des inneren und aulleren Friedens willen. Eine Frage der Gerechtigkeit ist
die Sozialvertraglichkeit der neuen Zeitstrukturen in Leben und Arbeit, z.B. im Hin-
blick auf die Sonntagsarbeit. Und es ist eine Frage der Gerechtigkeit kommenden
Generationen gegenuber, wie wir mit der Umwelt, mit dem Lebensraum, mit der
Schopfung umgehen. Die Ursachen fur die okologische Krise sind sicher vielfaltig.
Deshalb ist auch an vielen Stellen der Wirtschaft, der Wissenschaft, der Politik und
der Technik anzusetzen. Die Ursachen finden sich auch in unserer Lebensweise und
in unseren Grundeinstellungen, die im Ansatz nicht von vornherein schlecht sind, die

sich aber in Vereinseitigung oder Mal3losigkeit verhangnisvoll auswirken.

Gott und die Autonomie

Gegenuber der Religionskritik mit dem Vorwurf der Despotie und Heteronomie, aber
auch gegeniiber der These Hans Blumenbergs!'”, die die Neuzeit als Selbstbehaup-
tung des Menschen gegenuber einem despotischen absolutistischen Willkurgott

sieht, ist die Freiheit Gottes der Ermoglichungsgrund der Freiheit des Menschen.

[ Hans Blumenberg, Die Legitimitat der Neuzeit, Frankfurt a. M. 1966, 108-110; ders., Sakularisie-

rung und Selbstbehauptung, Frankfurt a. M. 1974, 187f., 201.229.



Knapp und prazis mit Thomas von Aquin formuliert: ,Deus vult nos velle.“!'"! Die
gottliche Vollkommenheit der Herrschaft und Allmacht Gottes zeigt sich darin, dass
sie nicht als Bemachtigung und Uberwaltigung, auch nicht als triumphalistische Har-
monisierung am Ende, sondern als Ermachtigung zum Selbstsein in Freiheit - als
Machtigwerden der Liebe - geschieht. Einzig und allein die Einheit von Liebe und
Allmacht in Gott kdnnte das letztlich Erfullende und Sinnverblrgende menschlicher
Freiheit sein.

Die Allmacht Gottes ist eine Allmacht der Weisheit, der Liebe und der Freiheit. Gottes
Allmacht ist seine Zuwendung zum Menschen, der dieser Liebe frei antwortet. Das
wirkliche Absolut-Sein Gottes ist aufzufassen als Macht der Freiheit, auch im Raum
des Endlichen die Wurde einer anderen Freiheit zu erwecken und eine Kommunion
zu eroffnen. Gottes Allmacht steht nicht in Konkurrenz zu Sein und Leben des Men-
schen, im Gegenteil: ,Denn Gottes Ruhm ist der lebendige Mensch, das Leben des
Menschen aber ist die Anschauung Gottes.“ (Irendus von Lyon)!'*! Und: Gott zwingt
nicht, sondern er zieht.""’! Er sucht durch Akte des Lockens, Rufens, Beeinflussens
die Menschen dazu zu disponieren und zu motivieren, seinem Aufruf in freiem Ge-

horsam Folge zu leisten!'",

Dr. Manfred Scheuer, Bischof von Innsbruck

[t »,Haec est enim voluntas Dei, scilicet quod Deus vult nos velle. Aliter enim non est bona voluntas
nostra. Voluntas autem Dei est bonum nostrum.“ (Thomas von Aquin, Super epistola in Hebr 13,21
lect.3 n.769).

(21 |rengus von Lyon, Adversus haereses IV 20.7, zitiert nach: Gott in Fleisch und Blut. Ein Durchblick
in Texten, ausgewahlt und Ubertragen von Hans Urs von Balthasar, Einsiedeln 1981, 55.

(3] Thomas von Aquin, De Veritate 22,8¢; STh 111,69,9c.

[14] Reinhold Bernhardt, Was heif3t Handeln Gottes? Eine Rekonstruktion der Lehre von der Vorse-

hung, Gutersloh 1999, 423.



