Krise und Unterscheidung
Joh 16, 20-23a
Predigt von Bischof Manfred Scheuer beim Kongress der Pfarrgemeinderate in
Mariazell,14. Mai 2010

Die Abschiedsworte Jesu sind am Angesicht des Scheiterns, des Kreuzes und des
Todes gesprochen. Was fur die Junger bisher Halt war, das wird unter den FulRen
weg gezogen. Dem die Liebe gegolten hat, der ist bald greifbar so nicht mehr da.
Jesus entzieht sich. Eine sehr vertraute Form der Beziehung zu Jesus ist im
Zerbrechen. Das ist schmerzlich und tut sehr weh. Die Reaktionen auf diesen
Abschied sind bei Jesus selbst die Angst und die Betribnis der Seele, bei den
Jungern Weinen und Klage, Unverstandnis, Kummer uber die Not und es kommen
unbeholfene oder auch tiefe Fragen. Die meisten Junger laufen davon und flichten.
— Mdgliche Reaktionen in Krisen und Scheitern sind Aggression, Resignation und
Lahmung, Wut, Raunzen, Jammern, innere oder auch aulere Emigration, Ignorieren
und Durchtauchen. Manche wechseln die Seiten und stellen sich auf den Standpunkt
der Kritik, um sich so zum schlechten gewissen der anderen zu machen. Und da gibt
es durchaus Vergiftungserscheinungen wie Gottesvergiftung oder auch die
Kontamination von Beziehungen. Statt Wohlwollen schleicht sich eine Hermeneutik
des Verdachts ein. Konjunktur haben in Krisen moralische Postulate: Wir missen
endlich wieder Vertrauen gewinnen, authentisch und glaubwurdig werden, als ob das
eine Frage des richtigen Kommandos am PC ware.

Jesus deutet die Schmerzen als Geburtswehen einer Frau. Die gegenwartigen
Erfahrungen in Kirche und Gesellschaft konnen von da her als eine Chance und als
Lern-ort fUr eine grundlegende Neuorientierung des Lebensstils und der Werte
verstanden und gelebt werden. Freilich Iasst sich das nicht einbahnig erzwingen und
strategisch durchziehen. Denn eine Krise ist wie das Leiden nicht automatisch in
Richtung Wachstum, Reifung und Neuorientierung offen. Nach einer wirtschaftlichen
Krise kommen nicht alle Arbeitslosen in den Arbeitsprozess zurlck, nicht alle
psychisch Erkrankten gesunden, nicht alle Vereinsamten knupfen neue
Beziehungen. Fr nicht wenige ist das Ganze eine Uberforderung und ein Scheitern
nicht das Sprungbrett fur einen Neuanfang.

Krise als Herausforderung und Chance: Das meint nicht einfach ,positives Denken®
nach dem Motto, dass alles fur irgendetwas gut ist. Das ware ja eine
Instrumentalisierung der Opfer. Und es geht auch nicht um evolutionaren Prozess,
bei dem die Gesunden und Starken eben durchkommen und die Schwachen unter
die Rader kommen (,Wo gehobelt wird, da fallen Spane®). Es ist wahrzunehmen, wo
Krisen der Nahrboden fur heimliche oder offene Verweigerung bzw. Resignation
werden, wo sie ein Lockruf in das Abenteuer des Lebens sind. Nicht bewaltigtes und
nicht betrauertes Leid, nicht eingestandene Angst, nicht angenommener Verzicht
konnen verharten und abstumpfen lassen. Sie fuhren gar nicht so selten zu Suchten,
Depressionen oder auch zum Ausstieg. Schnelle Antworten und plakative Losungen,
ideologische Projektionen, die Suche nach Sundenbdcken Uberspringen die eigene
Verantwortung. Nicht jeder Konflikt ist die Morgenrote fur ein neues Zeitalter
(Teilhard de Chardin), nicht jeder Mist, der stinkt, ist guter Dinger fur blihendes
Weizen und kostlichen Wein (Johannes Tauler), nicht jeder Schmerz ist mit der
Geburt neuen Lebens verbunden, nicht jedes Kreuz ist das Tor zur Auferstehung. Es
ist die im Kreuz durchgehaltene Liebe, die heilt, erlost und befreit.

Unterscheidung der Geister



Entscheidend fur die Unterscheidung der Geister ist positiv die Frage, was auf Dauer
zu mehr Trost, d.h. zu einem Zuwachs an Glaube, Hoffnung und Liebe fuhrt. Negativ
ist es die Destruktivitat des Bosen, das vordergrundig unter dem Schein des Guten
und des Faszinierenden antritt. Das gilt auch fur Regungen in kleinen kirchlichen
Gruppen und Gemeinden, das gilt aber auch fur eine Ortskirche und fur die
Universalkirche. Mit Trostlosigkeit sind Vorgange in der Kirche verbunden, die zu
Perspektivlosigkeit und Verwirrung in der Kirche fuhren, auch primitive oder ordinare
Vorgange, Unruhe, Streit und Chaos, d.h. Vorgange, die zur eine Abnahme von
Glaube, Hoffung und Liebe fuhren, wobei sich die Kirche wie gelahmt und resigniert
erlebt.[1] <#_ftn1> Das gilt z.B. auch fur die Sprache: wird diese verachtlich und
ausgrenzend, so kommt sie vom Ungeist. Der Ungeist ist am Werk, wenn in der
Kirche das Klima deutlich von Druck und Angst, von Erpressung, von Beklemmung
oder Einschuchterung gepragt ist.[2] <#_ftn2> Dies kann dadurch eintreten, dass
bestimmte Interessen oder Meinungen so ubermachtig sind oder bestimmte
Personen so dominant, dass sich keiner mehr so recht traut, diese infrage zu stellen.
Wer hat die Definitionsgewalt Uber die Themen, die wirklich unter den Nageln
brennen und welche Fragen und Anliegen werden damit verschwiegen und
ausgeblendet? Das Machtgefluge in der Kirche kann in eine gefahrliche Schraglage
geraten. Schon nach Pius XII. gilt das Prinzip der Subsidiaritat auch fur die Kirche.[3]
<#_ftn3> Heute gilt in dkumenischer Perspektive: ,Die Akzeptanz des
Subsidiaritatsprinzips auch in der Kirche, die Anerkennung einer Autonomie von
regionalen Schwesterkirchen und einer echten Selbstandigkeit solcher Kirchen
innerhalb der katholischen Kirche ist fur viele nichtkatholische kirchliche
Gemeinschaften die Probe aufs Exempel darauf, ob die Kirche Roms wirklich ihre
zentralistische Verengung und Verarmung an Katholizitat aufbricht und zu einer
wahren ,Communio der Kirchen’ findet, die das Geheimnis des trinitarischen Gottes
wider spiegelt.“[4] <#_ftn4>

.Ebenso verhalt sich der Feind wie ein falscher Liebhaber. Er will verborgen sein und
nicht entdeckt werden.“[5] <#_ftn5> Bei dieser Unterscheidungsregel geht es um
Uberredungskiinste und Listen, die geheim bleiben sollen. Motive, Absichten und
Interessen, die jemand hat, werden nicht offen angeschaut und entziehen sich einer
kritischen Unterscheidung. Sie werden als Tabu sorgsam gehutet. Durch die
Vermeidung kritischer Uberpriifung werden verborgene Motive, Absichten und
Interessen jedoch sehr machtvoll. In der Kirche tritt diese Strategie des Feindes auf,
wenn Tabus sorgsam gehutet werden und sich dadurch so etwas wie eine
,Gruppenluge” entwickelt. Oder es werden Menschen nicht in die Beratung und
Entscheidungsfindung einbezogen, von denen maoglicherweise Kritik kommen
konnte.

Gebet

Es ist gut, dass unsere Gesprache hier in Mariazell eingebettet sind in Wallfahrt, in
das Gebet und in die Schonheit der Liturgie. Gerade in pastoralen Strategien und
Planungen ist auf die therapeutische Wirkung der Kontemplation hinzuweisen. Erst
durch Kontemplation und Gebet wird die Arbeit entgiftet und substanzvoll. Sich um
die geistliche Mitte bemUhen bedeutet zudem, sich auf den Weg der inneren Freiheit
zu machen, die dazu befahigt, sich angstfreier und nicht korrumpierbar einzumischen
in die Verhaltnisse, wie sie sind. ,Rabbi Sussja lehrte: ,Gott sprach zu Abraham: Geh
aus deinem Land, aus deinem Geburtsort, aus dem Haus deines Vaters in das Land,
das ich dir zeigen werde. Gott spricht zum Menschen: Zuvorderst geh aus deinem
Land - aus der Trubung, die du dir selber angetan hast. Sodann aus deinem



Geburtsort - aus der Trubung, die deine Mutter dir angetan hat. Danach aus deinem
Vaterhaus - aus der Trubung, die dein Vater dir angetan hat. Nun erst vermagst du in
das Land zu gehen, das ich dir zeigen werde.“[6] <#_ftn6>

,JUnsere Weise voranzugehen®

Ein Beitrag der ignatianischen Tradition fur die Kirche der Gegenwart kann auch
Lunsere Weise voranzugehen® sein, d.h. Weisen der Entscheidungsfindung fur den
Einzelnen und fur Gemeinschaften. Das gilt fur das Setzen von Prioritaten in der
konkreten Seelsorge, fur Weichenstellungen ebenso wie fur Bischofsernennungen
oder fur Konfliktldsungen.

Fir die ignatianische ,Weise voranzugehen® sind Grundhaltungen als Voraussetzung
fur Entscheidungen wichtig: z.B. ehrlich zu sich und seiner Meinung zu stehen; sich
auf verschiedene Moglichkeiten, auf Neues und auf Wagnisse einzulassen; zu
vertrauen; in der Hoffnung zu erspuren, wie Gott die Gemeinschaft fuhren will;
aufeinander zu horen (Dietrich Bonhoeffer: Christus im Bruder erkennt oft mehr als
Christus im eigenen Herzen); eigene Einsichten relativieren, berichtigen und
erweitern zu lassen; wahrzunehmen, wie der Geist Gottes auch durch andere spricht;
mit dem eigenen Standpunkt nicht ,hinter dem Berg zu halten’; sich und den anderen
den guten Wille und die Horbereitschaft zugestehen; sich um innere Freiheit zu
bemuhen und darum zu bitten, das zu erkennen, was noch hindert, in den anderen
auf die Stimme Gottes zu horen; langen Atem zu haben, bis eine Entscheidung reif
ist; bereit sein zu unterscheiden, welcher ,Geist* die Gemeinschaft bewegt, aus
welcher Richtung ein Impuls kommit.

In der ,deliberatio communitaria® ist es z.B. wichtig, dass alle moglichen Einwande
mit bedacht werden und dass solche Prozesse im Gebet vollzogen werden.[7]

<# _ftn7> Dabei handelt es sich um den Bericht Uber die gemeinsamen
Uberlegungen von Ignatius und seinen Gefahrten, ob sie ihren Freundeskreis in
einen Orden umwandeln sollten. Die Beratungen umfassten die Monate von der Mitte
der Fastenzeit des Jahres 1539 bis zum 24. Juni. Die Gefahrten beschlossen, eine
Zeitlang taglich abends zusammen zu kommen und die Frage einer Ordensgrindung
so zu diskutieren, dass an einem Tag jeder, unabhangig von seiner eigenen
Stellungnahme, alle ihm denkbar erscheinenden Grinde dagegen vorlegen sollte
und an einem anderen Tag ebenfalls alle Grunde dafur. So sollten alle uberhaupt
relevanten Gesichtspunkte auf den Tisch kommen. Das Verfahren bot dartiber
hinaus den Vorteil, dass niemand durch die Anfuhrung eines Grundes oder
Gegengrundes vor den anderen sein Gesicht verlieren konnte.[8] <#_ftn8>

Der HI. Geist als Gabe

Jesus bezeichnet im Johannesevangelium den HI. Geist als ,Gabe". Ist HI. Geist als
Gabe das Strukturprinzip unserer Beziehungen und Beratungen, dann stehen der
andere und die Gabe seiner Freiheit nicht unter dem Vorzeichen der negativen, zu
Uberwindenden Abhangigkeit. Beziehungen zeichnen sich nicht durch Misstrauen,
Rationalitat, Kontrolle und Kritik aus. Beziehung im HI. Geist zeichnet sich durch
gegenseitiges Geben und Empfangen aus. Es ist der Dativ, der Fall der Gabe, des
Geschenks und der Gnade, der die Struktur unserer Gesprache pragt, nicht der
Akkusativ, der Fall der Anklage, der Vergegenstandlichung, der Verobjektivierung,
auch der Unterwerfung und der Distanzierung. Schon rein sprachlich ist zwischen
dem Dativ und dem Akkusativ ein gro3er Unterschied: Ich berate dich — ich gebe dir



einen guten Rat. Ich bewerte dich — ich gebe dir Wert. Ich betreue dich — ich bin dir
treu. Ich klage dich an — ich klage dir mein Leid. Ich stelle dich an die Wand — ich
stehe dir zur Seite. Ich behandle dich — ich reiche dir die Hand.

Manfred Scheuer, Bischof von Innsbruck



