
Krise und Unterscheidung 
Joh 16, 20-23a 

Predigt von Bischof Manfred Scheuer beim Kongress der Pfarrgemeinderäte in 
Mariazell,14. Mai 2010  

 
Die Abschiedsworte Jesu sind am Angesicht des Scheiterns, des Kreuzes und des 
Todes gesprochen. Was für die Jünger bisher Halt war, das wird unter den Füßen 
weg gezogen. Dem die Liebe gegolten hat, der ist bald greifbar so nicht mehr da. 
Jesus entzieht sich. Eine sehr vertraute Form der Beziehung zu Jesus ist im 
Zerbrechen. Das ist schmerzlich und tut sehr weh. Die Reaktionen auf diesen 
Abschied sind bei Jesus selbst die Angst und die Betrübnis der Seele, bei den 
Jüngern Weinen und Klage, Unverständnis, Kummer über die Not und es kommen 
unbeholfene oder auch tiefe Fragen. Die meisten Jünger laufen davon und flüchten. 
– Mögliche Reaktionen in Krisen und Scheitern sind Aggression, Resignation und 
Lähmung, Wut, Raunzen, Jammern, innere oder auch äußere Emigration, Ignorieren 
und Durchtauchen. Manche wechseln die Seiten und stellen sich auf den Standpunkt 
der Kritik, um sich so zum schlechten gewissen der anderen zu machen. Und da gibt 
es durchaus Vergiftungserscheinungen wie Gottesvergiftung oder auch die 
Kontamination von Beziehungen. Statt Wohlwollen schleicht sich eine Hermeneutik 
des Verdachts ein. Konjunktur haben in Krisen moralische Postulate: Wir müssen 
endlich wieder Vertrauen gewinnen, authentisch und glaubwürdig werden, als ob das 
eine Frage des richtigen Kommandos am PC wäre. 
Jesus deutet die Schmerzen als Geburtswehen einer Frau. Die gegenwärtigen 
Erfahrungen in Kirche und Gesellschaft können von da her als eine Chance und als 
Lern-ort für eine grundlegende Neuorientierung des Lebensstils und der Werte 
verstanden und gelebt werden. Freilich lässt sich das nicht einbahnig erzwingen und 
strategisch durchziehen. Denn eine Krise ist wie das Leiden nicht automatisch in 
Richtung Wachstum, Reifung und Neuorientierung offen. Nach einer wirtschaftlichen 
Krise kommen nicht alle Arbeitslosen in den Arbeitsprozess zurück, nicht alle 
psychisch Erkrankten gesunden, nicht alle Vereinsamten knüpfen neue 
Beziehungen. Für nicht wenige ist das Ganze eine Überforderung und ein Scheitern 
nicht das Sprungbrett für einen Neuanfang. 
Krise als Herausforderung und Chance: Das meint nicht einfach „positives Denken“ 
nach dem Motto, dass alles für irgendetwas gut ist. Das wäre ja eine 
Instrumentalisierung der Opfer. Und es geht auch nicht um evolutionären Prozess, 
bei dem die Gesunden und Starken eben durchkommen und die Schwachen unter 
die Räder kommen („Wo gehobelt wird, da fallen Späne“). Es ist wahrzunehmen, wo 
Krisen der Nährboden für heimliche oder offene Verweigerung bzw. Resignation 
werden, wo sie ein Lockruf in das Abenteuer des Lebens sind. Nicht bewältigtes und 
nicht betrauertes Leid, nicht eingestandene Angst, nicht angenommener Verzicht 
können verhärten und abstumpfen lassen. Sie führen gar nicht so selten zu Süchten, 
Depressionen oder auch zum Ausstieg. Schnelle Antworten und plakative Lösungen, 
ideologische Projektionen, die Suche nach Sündenböcken überspringen die eigene 
Verantwortung. Nicht jeder Konflikt ist die Morgenröte für ein neues Zeitalter 
(Teilhard de Chardin), nicht jeder Mist, der stinkt, ist guter Dünger für blühendes 
Weizen und köstlichen Wein (Johannes Tauler), nicht jeder Schmerz ist mit der 
Geburt neuen Lebens verbunden, nicht jedes Kreuz ist das Tor zur Auferstehung. Es 
ist die im Kreuz durchgehaltene Liebe, die heilt, erlöst und befreit.  
  
Unterscheidung der Geister 
  



Entscheidend für die Unterscheidung der Geister ist positiv die Frage, was auf Dauer 
zu mehr Trost, d.h. zu einem Zuwachs an Glaube, Hoffnung und Liebe führt. Negativ 
ist es die Destruktivität des Bösen, das vordergründig unter dem Schein des Guten 
und des Faszinierenden antritt. Das gilt auch für Regungen in kleinen kirchlichen 
Gruppen und Gemeinden, das gilt aber auch für eine Ortskirche und für die 
Universalkirche. Mit Trostlosigkeit sind Vorgänge in der Kirche verbunden, die zu 
Perspektivlosigkeit und Verwirrung in der Kirche führen, auch primitive oder ordinäre 
Vorgänge, Unruhe, Streit und Chaos, d.h. Vorgänge, die zur eine Abnahme von 
Glaube, Hoffung und Liebe führen, wobei sich die Kirche wie gelähmt und resigniert 
erlebt.[1] <#_ftn1>  Das gilt z.B. auch für die Sprache: wird diese verächtlich und 
ausgrenzend, so kommt sie vom Ungeist. Der Ungeist ist am Werk, wenn in der 
Kirche das Klima deutlich von Druck und Angst, von Erpressung, von Beklemmung 
oder Einschüchterung geprägt ist.[2] <#_ftn2>  Dies kann dadurch eintreten, dass 
bestimmte Interessen oder Meinungen so übermächtig sind oder bestimmte 
Personen so dominant, dass sich keiner mehr so recht traut, diese infrage zu stellen. 
Wer hat die Definitionsgewalt über die Themen, die wirklich unter den Nägeln 
brennen und welche Fragen und Anliegen werden damit verschwiegen und 
ausgeblendet? Das Machtgefüge in der Kirche kann in eine gefährliche Schräglage 
geraten. Schon nach Pius XII. gilt das Prinzip der Subsidiarität auch für die Kirche.[3] 
<#_ftn3>  Heute gilt in ökumenischer Perspektive: „Die Akzeptanz des 
Subsidiaritätsprinzips auch in der Kirche, die Anerkennung einer Autonomie von 
regionalen Schwesterkirchen und einer echten Selbständigkeit solcher Kirchen 
innerhalb der katholischen Kirche ist für viele nichtkatholische kirchliche 
Gemeinschaften die Probe aufs Exempel darauf, ob die Kirche Roms wirklich ihre 
zentralistische Verengung und Verarmung an Katholizität aufbricht und zu einer 
wahren ‚Communio der Kirchen’ findet, die das Geheimnis des trinitarischen Gottes 
wider spiegelt.“[4] <#_ftn4>  
„Ebenso verhält sich der Feind wie ein falscher Liebhaber. Er will verborgen sein und 
nicht entdeckt werden.“[5] <#_ftn5>  Bei dieser Unterscheidungsregel geht es um 
Überredungskünste und Listen, die geheim bleiben sollen. Motive, Absichten und 
Interessen, die jemand hat, werden nicht offen angeschaut und entziehen sich einer 
kritischen Unterscheidung. Sie werden als Tabu sorgsam gehütet. Durch die 
Vermeidung kritischer Überprüfung werden verborgene Motive, Absichten und 
Interessen jedoch sehr machtvoll. In der Kirche tritt diese Strategie des Feindes auf, 
wenn Tabus sorgsam gehütet werden und sich dadurch so etwas wie eine 
„Gruppenlüge“ entwickelt. Oder es werden Menschen nicht in die Beratung und 
Entscheidungsfindung einbezogen, von denen möglicherweise Kritik kommen 
könnte. 
  
Gebet 
  
Es ist gut, dass unsere Gespräche hier in Mariazell eingebettet sind in Wallfahrt, in 
das Gebet und in die Schönheit der Liturgie. Gerade in pastoralen Strategien und 
Planungen ist auf die therapeutische Wirkung der Kontemplation hinzuweisen. Erst 
durch Kontemplation und Gebet wird die Arbeit entgiftet und substanzvoll. Sich um 
die geistliche Mitte bemühen bedeutet zudem, sich auf den Weg der inneren Freiheit 
zu machen, die dazu befähigt, sich angstfreier und nicht korrumpierbar einzumischen 
in die Verhältnisse, wie sie sind. „Rabbi Sussja lehrte: ‚Gott sprach zu Abraham: Geh 
aus deinem Land, aus deinem Geburtsort, aus dem Haus deines Vaters in das Land, 
das ich dir zeigen werde. Gott spricht zum Menschen: Zuvorderst geh aus deinem 
Land - aus der Trübung, die du dir selber angetan hast. Sodann aus deinem 



Geburtsort - aus der Trübung, die deine Mutter dir angetan hat. Danach aus deinem 
Vaterhaus - aus der Trübung, die dein Vater dir angetan hat. Nun erst vermagst du in 
das Land zu gehen, das ich dir zeigen werde.“[6] <#_ftn6>   
  
  
„Unsere Weise voranzugehen“ 
  
Ein Beitrag der ignatianischen Tradition für die Kirche der Gegenwart kann auch 
„unsere Weise voranzugehen“ sein, d.h. Weisen der Entscheidungsfindung für den 
Einzelnen und für Gemeinschaften. Das gilt für das Setzen von Prioritäten in der 
konkreten Seelsorge, für Weichenstellungen ebenso wie für Bischofsernennungen 
oder für Konfliktlösungen.  
Für die ignatianische „Weise voranzugehen“ sind Grundhaltungen als Voraussetzung 
für Entscheidungen wichtig: z.B. ehrlich zu sich und seiner Meinung zu stehen; sich 
auf verschiedene Möglichkeiten, auf Neues und auf Wagnisse einzulassen; zu 
vertrauen; in der Hoffnung zu erspüren, wie Gott die Gemeinschaft führen will; 
aufeinander zu hören (Dietrich Bonhoeffer: Christus im Bruder erkennt oft mehr als 
Christus im eigenen Herzen); eigene Einsichten relativieren, berichtigen und 
erweitern zu lassen; wahrzunehmen, wie der Geist Gottes auch durch andere spricht; 
mit dem eigenen Standpunkt nicht ‚hinter dem Berg zu halten’; sich und den anderen 
den guten Wille und die Hörbereitschaft zugestehen; sich um innere Freiheit zu 
bemühen und darum zu bitten, das zu erkennen, was noch hindert, in den anderen 
auf die Stimme Gottes zu hören; langen Atem zu haben, bis eine Entscheidung reif 
ist; bereit sein zu unterscheiden, welcher „Geist“ die Gemeinschaft bewegt, aus 
welcher Richtung ein Impuls kommt.  
In der „deliberatio communitaria“ ist es z.B. wichtig, dass alle möglichen Einwände 
mit bedacht werden und dass solche Prozesse im Gebet vollzogen werden.[7] 
<#_ftn7>  Dabei handelt es sich um den Bericht über die gemeinsamen 
Überlegungen von Ignatius und seinen Gefährten, ob sie ihren Freundeskreis in 
einen Orden umwandeln sollten. Die Beratungen umfassten die Monate von der Mitte 
der Fastenzeit des Jahres 1539 bis zum 24. Juni. Die Gefährten beschlossen, eine 
Zeitlang täglich abends zusammen zu kommen und die Frage einer Ordensgründung 
so zu diskutieren, dass an einem Tag jeder, unabhängig von seiner eigenen 
Stellungnahme, alle ihm denkbar erscheinenden Gründe dagegen vorlegen sollte 
und an einem anderen Tag ebenfalls alle Gründe dafür. So sollten alle überhaupt 
relevanten Gesichtspunkte auf den Tisch kommen. Das Verfahren bot darüber 
hinaus den Vorteil, dass niemand durch die Anführung eines Grundes oder 
Gegengrundes vor den anderen sein Gesicht verlieren konnte.[8] <#_ftn8>  
  
Der Hl. Geist als Gabe 
  
Jesus bezeichnet im Johannesevangelium den Hl. Geist als „Gabe“. Ist Hl. Geist als 
Gabe das Strukturprinzip unserer Beziehungen und Beratungen, dann stehen der 
andere und die Gabe seiner Freiheit nicht unter dem Vorzeichen der negativen, zu 
überwindenden Abhängigkeit. Beziehungen zeichnen sich nicht durch Misstrauen, 
Rationalität, Kontrolle und Kritik aus. Beziehung im Hl. Geist zeichnet sich durch 
gegenseitiges Geben und Empfangen aus. Es ist der Dativ, der Fall der Gabe, des 
Geschenks und der Gnade, der die Struktur unserer Gespräche prägt, nicht der 
Akkusativ, der Fall der Anklage, der Vergegenständlichung, der Verobjektivierung, 
auch der Unterwerfung und der Distanzierung. Schon rein sprachlich ist zwischen 
dem Dativ und dem Akkusativ ein großer Unterschied: Ich berate dich – ich gebe dir 



einen guten Rat. Ich bewerte dich – ich gebe dir Wert. Ich betreue dich – ich bin dir 
treu. Ich klage dich an – ich klage dir mein Leid. Ich stelle dich an die Wand – ich 
stehe dir zur Seite. Ich behandle dich – ich reiche dir die Hand.  

Manfred Scheuer, Bischof von Innsbruck  
 


