
Bildung als Fundament für Frieden und Versöhnung 
Vortrag von Bischof Dr. Manfred Scheuer im Diözesanhaus Klagenfurt 
18. Februar 2014 
  
 
Vor fünfzig Jahren wurde in der deutschen Soziologie über den Positivismus gestritten. Die 

Frankfurter Kritiker Theodor W. Adorno und Jürgen Habermas haben vor der Halbierung der 

Vernunft durch den Szientismus gewarnt[1]. Das ist lange her und scheint uns kaum noch 

etwas zu sagen. Oder doch? Immerhin können wir in der Gegenwart einen starken Schub 

einer Umstellung demokratischen Regierens auf ein Regieren durch Zahlen beobachten, zu 

dem gerade auch sozialwissenschaftliche Forschung einen wachsenden Beitrag leistet. 

Diese Art des Regierens folgt der Intention, politische Kontroversen in sachlich lösbare 

Probleme zu transformieren. Expertenwissen soll den politischen Meinungsstreit auf 

Grundsatzfragen reduzieren. Ein aktuelles Beispiel dafür ist der Siegeszug der 

Bildungsforschung und der Unterrichtstechnologie im Kielwasser des internationalen PISA-

Leistungsvergleichs von 15-jährigen Schülern in Lesekompetenz, Mathematik und 

Naturwissenschaft. Man erhofft sich, die bloß „anekdotische” Evidenz des 

Erfahrungswissens von Pädagogen durch datenbasierte wissenschaftliche Evidenz ersetzen 

zu können. 

Weil sich aber die pädagogische Wirklichkeit stets komplexer darstellt als jedes 

wissenschaftliche Modell, bedeutet die Umsetzung von Wissenschaft in Technologien der 

Leistungsmessung und des Unterrichts stets, dass jede Menge nicht erwartete und 

unerwünschte Folgen eintreten, die bald zu Revisionen zwingen, deren Fehlleistungen 

weitere Revisionen erfordern. Die in Technologien umgesetzte Erziehungswissenschaft ist 

deshalb eher die Ursache vieler Probleme als das verlässliche Instrument ihrer Lösung[2]. Je 

weniger Bildung, Schule und Unterricht von Tradition und praktischer Erfahrung geprägt sind, 

sondern mittels wissenschaftlich begründeter Technologie „rational“ auf bestimmte Zwecke 

hin gesteuert werden sollen, umso mehr verstricken sie sich in die paradoxe Welt guter 

Absichten und schlechter, nicht vorhergesehener Folgen. 

„Es zählt nur, was wir wägen, messen, zählen und machen können.“ In dieser Weise kann 

man aber Moral und Verantwortung nicht einfach machen. Ethik geriet so ins Hintertreffen 

und wurde als Wissenschaft in dieser Machbarkeitseuphorie im Konzert der Wissenschaften 

immer mehr zurückgedrängt. Für die Medien heißt das, dass von besonderem 

Darbietungswert quantitative Zahlenangaben sind, während qualitative Aussagen, z.B. über 

die spirituelle Dimension, über den ästhetischen Wert eines Kunstwerkes oder gar über die 

moralische Qualität bestimmter Handlungen nur schwer vermittelbar sind. Oder 

Riesenverluste bei einem Betrugsskandal suggerieren Verständlichkeit, die sie in Wirklichkeit 

gerade nicht vermitteln. 



Was wichtig ist, wird erschlossen über Kennziffern, Benchmarks und Rankings, nicht über 

die Sprache, auch nicht über Bilder. Logik und Mathematik können Totes festhalten, nicht 

aber Lebendiges verstehen. Die Magie der Zahl ist verbunden mit einer zunehmenden 

Sprachlosigkeit: abgeholzt ist die Sprache der Sehnsucht, Worte für personale Begegnung 

und für den Glauben ausgeblutet oder durch das Vielerlei der unverbindlichen und 

oberflächlichen Rede verraten. Was ist mit dem Gesicht, mit dem Antlitz? Was mit der 

Zärtlichkeit und mit dem Eros, was mit der Schönheit, was mit dem Beten? Sind Zahlen 

arbeitslos oder können Zahlen leiden? Haben Statistiken Probleme? Sterben Zahlen an 

Krankheiten? 

Dieser pseudowissenschaftliche, angeblich objektive und vorurteilsfreie Zugang zur 

Wirklichkeit und zu den Problemen erreicht genau das Gegenteil dessen, was er vorgibt: 

nicht nüchternen Realismus, sondern Realitätsverlust und Wirklichkeitsflucht. Eine über ihre 

Voraussetzungen nicht aufgeklärte Empirie verfällt der Gefahr der 

Selbstbestätigungsmechanismen. Man holt sich mit Statistiken die Bestätigung der eigenen 

Ideologie. Das ist verbunden mit Dialogverweigerung und Gesellschaftsentfremdung. „Wer 

seiner Vorurteilslosigkeit gewiss zu sein meint, indem er sich auf die Objektivität seines 

Verfahrens stützt und seine eigene geschichtliche Bedingtheit verleugnet, der erfährt die 

Gewalt der Vorurteile, die ihn unkontrolliert beherrschen, als eine vis a tergo.“[3] 

„Das ist die heilige Sachlichkeit: die ursprüngliche innere Empfänglichkeit der aus dem 

Heiligen Geist wiedergeborenen Seele, was an sie herantritt, das nimmt sie in 

angemessener Weise und in entsprechender Tiefe auf; und es findet in ihr eine durch keine 

verkehrten Hemmungen und Erstarrungen behinderte, lebendige, bewegliche und 

formungsbereite Kraft, die sich durch das Aufgenommene leicht und freudig prägen lässt“[4]. 

Künstler etwa und Heilige, so Edith Stein, besitzen in besonderer Weise diese ungebrochene 

Kraft der Eindrucksfähigkeit und der „einfachen“ Empfänglichkeit. 

  

Versöhnung und Bildung 

  

„Rabbi Sussja lehrte: ‚Gott sprach zu Abraham: Geh aus deinem Land, aus deinem 

Geburtsort, aus dem Haus deines Vaters in das Land, das ich dir zeigen werde. Gott spricht 

zum Menschen: Zuvorderst geh aus deinem Land - aus der Trübung, die du dir selber 

angetan hast. Sodann aus deinem Geburtsort - aus der Trübung, die deine Mutter dir 

angetan hat. Danach aus deinem Vaterhaus - aus der Trübung, die dein Vater dir angetan 

hat. Nun erst vermagst du in das Land zu gehen, das ich dir zeigen werde.“[5] Die 

Verweigerung der Versöhnung mit sich selbst, mit eigenen Entscheidungen, die Unfähigkeit 

zur Annahme der eigenen Grenzen, Enttäuschungen, Erfolglosigkeit, Wunden und Verzichte, 

die Weigerung, der eigenen Armut wahrhaftig und ungeschminkt ins Gesicht zu schauen, die 



Aggression gegenüber der eigenen Herkunft (Vater, Mutter, prägende Gestalten), die 

Trübungen unseres Verhältnisses zu Kirche schwärzen das Glas, das zwischen uns und 

Gott ist. Ressentiments, das Gefühl, zu kurz gekommen zu sein, Resignation und 

Aggression zerstören Freude und Aufmerksamkeit. Unversöhntheit, Streit, Rache, 

Unerbittlichkeit, Verletzungen blockieren das Leben. Ein unversöhnter Mensch kann nicht 

richtig denken, nicht richtig zuhören, nicht richtig arbeiten. Unversöhnt zu sein macht krank 

und dumm. 

Wissenschafter haben mathematisch bewiesen, dass Egoismus eine nur kurzfristig Erfolg 

versprechende Strategie ist. Vergebung und Versöhnung bringen auf lange Sicht mehr. Das 

gilt für persönliche Beziehungen in Ehe, Familie und Freundschaft, das gilt auch für 

politische und wirtschaftliche Konstellationen. Da sind politische Beziehungen jahrzehntelang 

von Feindschaft, von gegenseitigem Misstrauen geprägt. Da gibt es Konkurrenz und 

Wirtschaftsembargos, da haben sich Feindbilder, Verachtung und Hass im Kopf und im 

Herzen festgesetzt. Papst Franziskus spricht von einem Narzissmus in der Kirche, der 

Psychiater Reinhard Haller von der Narzissmusfalle in unserer Gesellschaft. Kennzeichnend 

dafür ist das Kreisen um sich selbst, das Starren auf das eigene Spiegelbild, die Fixierung 

auf die eigenen Probleme, das Verliebtsein in die eigene Traurigkeit. Narzissmus lässt nichts 

anderes wahrnehmen als die eigenen Interessen. Narziß kennt weder eine dankbare 

Offenheit für die Gabe des anderen noch eine Sympathie, ein Mitleiden für dessen Schmerz. 

Und ein Sicherheitsdenken führt auch nicht gerade dazu, dass wir die Nöte anderer 

wahrnehmen. Wir sind teilweise in einer Jagd- und Schießgesellschaft, es gibt die Gefahr 

einer Übertribunalisierung und einer grundsätzlichen Hermeneutik des Verdachts oder einer 

allgemeinen Unterstellung, wo es darum geht, die Fehler anzuprangern und auf Defizite 

festzunageln. 

Einander suchen, den Mitbewerber, den Gegner, den Konkurrenten suchen, Brücken bauen 

und Zusammenarbeit ermöglichen: Die Sehnsucht ist da, nicht selten ist sie aber 

zugeschüttet. Wie kommt es zu einem gegenseitigen Kennen lernen, zu einem Wahrnehmen 

des Leidens des jeweils anderen, gar nicht zu reden von Versöhnung und Vergebung? 

„Vergebung“ ist eine Erfolg und Zukunft versprechende Strategie, wirtschaftlich, politisch und 

auch persönlich. Die Wahrheit macht frei. Freilich ist das Sezieren einer Leiche noch nicht 

wahr. Wahr ist nur, was Heilung und Versöhnung offen hält und leben lässt. Wer unversöhnt 

lebt, kann nicht richtig denken, kann nicht feiern und auch nicht gut entscheiden. – Wem 

habe ich zu vergeben und wen habe ich um Vergebung zu bitten? 

Bildung ist nicht selten mit dem Auftrag verbunden, zum Verständnis zwischen Kulturen und 

Sprachgruppen beizutragen, Versöhnung zu stiften, Verzeihen zu ermöglichen, Mediation zu 

erwirken. Bloß die Aufarbeitung der Vergangenheit von den anderen zu fordern, wäre zu 

wenig. 



  

Dummheit als Sünde 

  

Sünde als Lüge, Irrtum und Unkenntnis: Thomas von Aquin stellt in seiner Summa die Frage, 

ob Dummheit eine Sünde sei[6]. Er antwortet: Die Torheit bzw. Dummheit (stultitia), die 

Stumpfsinnigkeit und Herzensblödheit einschließt, ist nicht frei von Sünde, wenn der Mensch 

sich so sehr in die ir-dischen Dinge versenkt, dass er untauglich wird, die göttlichen Dinge 

aufzunehmen. Das Laster der Torheit entstammt für den Aquinaten zumeist der luxuria 

(Unkeuschheit). Die „Unkenntnis“ ist bei ihm in De malo 3,7 neben der Selbstsucht und der 

Notwendigkeit des Sterbens das Material der Erbsünde, worin sie sich auswirkt. 

Alles Böse enthält ein Fehlurteil; es ist eine falsche Wertschätzung. Das Böse ist Irrtum, 

Täuschung, falsches Bewusstsein, Ideologie. Die Verweigerung und Verachtung des 

Denkens und der Differenzierung ist die Wurzel von vielen Vorurteilen, von Unrecht, von 

Verdrehung und Vergiftung. Eine solche Verweigerung des Denkens und der Verantwortung 

zeigt sich gegenwärtig in einer faulen und schlechten Liberalität. Die Verweigerung des 

Denkens und der Denkarbeit kennzeichnet zum anderen auch gegenwärtige 

fundamentalistische Strömungen. 

Bildungsarbeit soll helfen, barbarische, gott- und menschenverachtende Ideologien zu 

durchschauen. Gerade darin können uns die Märtyrer und Zeugen aus der Zeit des 

Nationalsozialismus gute Lehrer sein. Ideologien sind falsche Bilder vom Menschen und 

seiner Welt, Bilder vom Menschen, wenn Würde oder Verachtung zu einer Frage des 

Geschmacks und der Laune verkommen, Leben oder Tod zur Frage des besseren 

Durchsetzungsvermögens wird, Wahrheit oder Lüge eine Frage der besseren Taktik, Liebe 

oder Hass eine Frage der Hormone, Friede oder Krieg eine Frage der Konjunktur. Konstitutiv 

für Ideologie in der negativen Prägung des Begriffes ist es, dass sie ein „besonderes 

Interesse als allgemeines“[7] darstellt. Bildung soll jenseits von Fundamentalismus und 

permissiver Gleichgültigkeit zur Unterscheidung der Geister verhelfen, zu einer Urteilskraft 

im persönlichen, aber auch im politischen Bereich. Dabei geht es um ein Sensorium, 

Entwicklungen, die im Ansatz schon da sind, aber noch durch Vielerlei überlagert werden, 

vorauszufühlen. Sie blickt hinter die Masken der Propaganda, hinter die Rhetorik der 

Verführung, sie schaut auf den Schwanz von Entwicklungen. Bei der Unterscheidung der 

Geister geht es um ein Zu-Ende-Denken und Zu-Ende-Fühlen von Antrieben, Motiven, 

Kräften, Strömungen, Tendenzen und möglichen Entscheidungen im individuellen, aber auch 

im politischen Bereich. Was steht an der Wurzel, wie ist der Verlauf und welche 

Konsequenzen kommen heraus? Entscheidend ist positiv die Frage, was auf Dauer zu mehr 

Trost, d.h. zu einem Zuwachs an Glaube, Hoffnung und Liebe führt. Negativ ist es die 

Destruktivität des Bösen, das vordergründig unter dem Schein des Guten und des 



Faszinierenden antritt. Das Böse erscheint in der Gestalt der Wohltat. Bildung soll so 

gesehen ein Frühwarnsystem aufbauen und eine Stärkung des Immunsystems gegenüber 

tödlichen Viren sein. Die Märtyrer hatten diesen inneren Riecher gegenüber der Dämonie 

des Nationalsozialismus. 

  

Freiheit und Humanität 

  

„’Was tun Sie’, wurde Herr K. gefragt, ‚wenn Sie einen Menschen lieben?’ ‚Ich mache einen 

Entwurf von ihm’, sagte Herr K., ‚und sorge, dass er ihm ähnlich wird.’ ‚Wer? Der Entwurf?’ 

‚Nein’ sagte Herr K., ‚der Mensch.’“[8] Anstatt Freiheit zu gewähren, scheint Prokrustes der 

Schutzpatron unserer durch und durch geregelten Bildungswelt zu sein, der unermüdlich 

dafür sorgt, dass jeder genau in sein aus viel Recht  gemachtes Bett passt. Schule und 

Bildung waren und sind nicht selten mit Druck und mit Angst verbunden. War es früher 

vielleicht mehr die Angst vor Strafe, so ist es heute vielfach der Leistungsdruck, der 

Erfolgszwang, dem Kinder ausgesetzt sind. Zahlen und Statistiken werden da so um die 

Ohren geschlagen, mit denen gesagt werden soll: „Wenn ihr nicht besser werdet, habt ihr 

keine Chancen.“ 

Bildung und Schule sollen Freiheit und Freiräume eröffnen. Die mittelalterliche Universität 

kannte die „artes liberales“, die sieben freien Künste, das waren die einem freien Menschen 

zukommenden Wissenschaften. „Bildung ist nichts anderes als eine endlich gewonnene 

Freiheit.“ (Wilhelm von Humboldt). „Das vernünftige Wesen ist nicht zum Lastträger 

bestimmt.“ So formuliert es Johann Gottlieb Fichte in seiner „Bestimmung des Menschen“. Er 

greift damit biblische Impulse auf. „Zur Freiheit hat uns Christus befreit. Bleibt daher fest und 

lasst euch nicht von neuem das Joch der Knechtschaft auflegen!“ (Gal 5,1) Bildung meint 

eine Form der Selbstentfaltung und Weltorientierung. Bildung ist nicht nur Wissen zu 

erwerben, um abgerichtet oder gar dressiert zu sein. Bildung soll uns befähigen im Handeln 

freier zu werden etwa von Vorurteilen und Zwängen. Frei, d.h. nicht nur auf Belastungen und 

Probleme, nicht nur auf Krisen oder Schwierigkeiten fixiert zu sein, sondern auf die Chancen 

die in der jeweiligen Situation, auch in der jeweiligen Lebensphase da sind. 

„Das Zeitalter der Gelangung des Menschen zum vollständigen Gebrauch seiner Vernunft 

kann in Ansehung seiner Geschicklichkeit (Kunstvermögens zu beliebiger Absicht) etwa ins 

zwanzigste, das in Ansehung der Klugheit (andere Menschen zu seinen Absichten zu 

brauchen) ins vierzigste, endlich die Weisheit etwa im sechzigsten anberaumt werden. Die 

Vorschrift, dazu zu gelangen, enthält drei dahin führende Maximen: 1) Selbstdenken, 2) sich 

(in der Mitteilung mit Menschen) an die Stelle des anderen zu denken, 3) jederzeit mit sich 

selbst einstimmig zu denken.“ [9] 



Die Bildung – „der größte Gedanke des 18. Jahrhunderts“ – verstand Hans Georg Gadamer 

als „Emporbildung zur Humanität“[10], die den Menschen von Geburt an prägt. Er knüpfte an 

die Traditionen der deutschen Philosophie und Literatur des 18. Jahrhunderts an, die mit 

Johann Gottfried Herder (1744 – 1803) oder Wilhelm von Humboldt (1767 – 1835) 

verbunden sind. – Die Märtyrer aus der Diözese Gurk sind Zeugen für die Humanität, gegen 

Barbarei, Rassismus und Menschenverachtung. 

Der Bildungsvorgang des Menschen ist untrennbar mit der Eingebundenheit in Traditionen 

verknüpft. „Zukunft braucht Herkunft“ – so lautete die Kurzformel für diese Einbettung. 

  

Bildung im Spannungsfeld zwischen Herkunft und Zukunft 

  

„Die innere Realität eines Menschen besteht im Verhältnis zwischen der Vergangenheit und 

seiner Zukunft: Wer ihm die eine oder die andere raubt, fügt ihm den größtmög-lichen 

Schaden zu. Ganz wegschaffen, was ich gewesen bin: Entwurzelung, Herabsetzung, 

Versklavung. Hinsichtlich der Zukunft: Todesurteil.“[11] In allen Zeiten gab des die „damnatio 

memoriae“: Die Auslöschung aus dem Gedächtnis sollte die Opfer mit letzter Verachtung 

treffen: keine Veröffentlichung der Hinrichtung, kein Grab, keine Form des Gedenkens wie 

auch immer. Ihre Namen sollten aus dem Gedächtnis und aus den zur Erinnerung 

gewordenen Büchern, aus Denkmälern und Bauten ausgemeißelt werden. Mit dem Verlust 

der bürgerlichen Ehrenrechte sollte das Vergessen-Werden einhergehen. Das war auch eine 

Strategie der Nazis. 

Der Raub der Vergangenheit führt zu Entwurzelung und Versklavung. Positiv gewendet: Das 

Gedächtnis gehört zu unserem Leben in der Zeit. Es ist Bedingung für Identität und 

Selbstbewusstsein. Gedächtnisschwund kann so weit führen, dass ein Mensch von seiner 

Vergangenheit wie abgeschnitten ist: Er weiß nicht mehr, wer er ist. Wer das Gedächtnis 

verliert, verliert die Orientierung. Es gibt aber auch die Schattenseite der Erinnerung: Wer 

von der eigenen Vergangenheit nicht loskommt, muss an der Gegenwart verzweifeln. Und: 

Im Gedächtnis steckt nicht nur das Potential der Hoffnung, sondern auch das der 

Verzweiflung, der Verachtung, des Hasses, der Rache und der Gewalt. Die Wurzeln der 

Kriege auf dem Balkan reichen in das 13. Jahrhundert zurück. 

„Wer nicht eine Vergangenheit zu verantworten und eine Zukunft zu gestalten gesonnen ist, 

der ist ‚vergesslich’, und ich weiß nicht, wie man einen solchen Menschen packen, stellen, 

zur Besserung bringen kann.“ Dietrich Bonhoeffer geht es um den Schnittpunkt einer in 

moralischer Verantwortung übernommenen Vergangenheit und einer verantwortungsvollen 

Gestaltung der Zukunft in der Gegenwart: „Die Güter der Gerechtigkeit, der Wahrheit, der 

Schönheit ... brauchen Zeit, Beständigkeit, ‚Gedächtnis’, oder sie degenerieren.“[12] 



Die Diözese Gurk setzt mit der Benennung der Räume und Säle im Diözesanhaus ein 

starkes Zeichen für eine „anamnetischen Kultur“ im Sinne von Johann Baptist Metz. Schuld, 

Betroffenheit und Trauer sind ja keine rein wissenschaftlichen Kategorien. Zur Ausbildung 

und Stützung einer solchen Kultur ist der Beistand einer Literatur unerlässlich, die das 

geschichtliche Szenarium mit den Augen des Opfers wahrnehmen lehrt, und der Beistand 

einer Kunst, die sich gewissermaßen als eine anschaulich gewordene Form der 

Leidenserinnerung versteht und verwirklicht. Mehr als zwanzig Priesterpersönlichkeiten aus 

Kärnten waren in der Zeit des Nationalsozialismus in Konzentrationslagern. Ihre Namen 

seien hier genannt[13]: 

 

Drobiunig Josef[14], geb. am 7. November 1899 in Zell, Pfarre Gurnitz, in Haft vom 

3.Dezember 1942 bis 31. Mai 1945 wegen „Unterlassung der rechtzeitigen Anzeige von 

Banditenumtrieben.“ 

Fertala Franz[15], geb. am 18. Februar 1904 in Arnoldstein, verhaftet 1939 wegen 

„Geldsammlung im Ausland“, später wegen „Slowenenseeelsorge in der Diözese Passau“. 

Koperek, Dr. Anton[16], geb. am 28. Februar 1902 in Essen an der Ruhr, verhaftet am 30. 

Mai 1942 wegen „Polenseelsorge und Versehgängen zu Kranken“. Er starb am 10. 

November 1942 in Dachau. Seine Aschenurne wurde am 28. März 1943 in Kreuzen 

beigesetzt. 

Kutej Anton[17], geb. am 13. Juli 1909 in Klagenfurt. In Haft seit 26. März 1940 wegen 

„Unterschriftsverweigerung im Wehrpaß“. Er starb am 19. Februar 1941 in Dachau. 

Leeb Marzell[18], geb. am 1. Jänner 1893 in Maitratten, Zedlitzdorf, Gemeinde Gnesau. In 

Haft seit November 1939. Gestorben in Gusen bei Mauthausen am 1. November 1940. 

Lexer Eduard[19], geb. am 18. März 1905 in St. Lorenzen im Lesachtal. Verhaftet am 1. 

November 1942 wegen „Hörens fremder Sender.“ 

L’hoste Nikolaus[20], geb. am 22. Oktober 1891 in Niederlinxweiler, Kreis St. Wendel, 

Preußen. In Haft seit 26. März 1939 bis zur Flucht im Mai 1945 wegen Jugendseelsorge. 

Nadrag Alois[21], geb. am 22. Juli 1897 in Oberschütt im Gailtal. In Haft vom 18. Jänner 

1944 bis 26. April 1945. Ursprünglich wegen „Hörens fremder Sender“ verhaftet, dann wegen 

„unkluger Äußerung in einem Brief an einen Lagerinsassen nach Außen“ neuerlich verhaftet 

und nach Dachau geschickt. 

Petritsch Johann[22], geb. am 18. Mai 1889 in Sternberg. In Haft von Juni 1944 bis Mai 

1945, vermutlich wegen Erteilung des Religionsunterrichtes in slowenischer Sprache. 

Ploner, Dr. Johann[23], geb. am 9. November 1903 in Weidenberg, Pfarre St. Daniel im 

Gailtal. In Haft vom 4. Mai 1944 bis Mai 1945 wegen „Behauptungen ..., die geeignet sind, 

das Wohl des Reiches und das Ansehen der Reichsregierung schwer zu schädigen“. 

Außerdem hatte „sich Dr. Ploner während der Systemzeit durch eine sehr radikale 



Einstellung gegen den Nationalsozialismus hervorgetan“[24]. Auch „Unterstützung der 

Slowenen“ wird als Verhaftungsgrund angegeben[25]. 

Pollak Josef[26], geb. am 2. Februar 1874 in Neumarktl in Krain. In Haft seit November 1939, 

weil er „als Geistlicher in offener und versteckter Form gegen den Staat hetzt, das Vertrauen 

der Bevölkerung zur Staatsführung zu untergraben unternimmt und zu der Befürchtung 

Anlass gibt, er werde sein staatsfeindliches Verhalten auch weiterhin fortsetzen und 

insbesondere während des Krieges den Zusammenhalt der inneren Front zu stören 

suchen.“[27] Gestorben am 25. Juli 1940 in Oranienburg. 

Räß Karl[28], geb. am 7. Dezember 1893 in Stolberg im Rheinland. In Haft vom 3. Mai 1944 

ohne Angabe eines Haftgrundes. Nach seiner Rückkehr zu 80 % invalid, nach eigener 

Angabe durch Schläge auf den Kopf, die er in Dachau erhielt. Der Literatur zufolge war Räß 

bereits im April 1942 verhaftet worden, weil er „beim Horst Wessel-Lied“ sitzen blieb. Der 

Grund seiner zweiten Verhaftung im Jahr 1944 lag in einer Beschwerde über seine 

Beschwerde wegen Störung des Gottesdienstes in einer Schlosskapelle „durch die Gräfin mit 

deutschen Offizieren.“[29] 

Schuster, Dr. Otto[30], geb. am 15. November 1897 in Klagenfurt. In Haft seit 9. September 

1939 wegen angeblicher Homosexualität, gestorben am 25. August 1942 in Dachau, nach 

anderen Quellen vergast in Hartheim. 

Singer Stefan[31], geb. am 22. Dezember 1871 in Kappel an der Drau. In Haft seit Jänner 

1940 wegen des Aufklebens einer Briefmarke mit dem Portrait Dollfuß’. 

Verhniak Josef[32], geb. am 16. März 1892 in Prävali/Prevalje. In Haft ab Herbst 1942, 

Haftgrund unbekannt, der Literatur nach „als Slowenenpfarrer politisch verdächtig“[33]. 

Zeichen Rudolf[34], geb. am 9. August 1913 in Raun bei Rosegg. In Haft seit Mai 1944 

vermutlich wegen Wehrkraftzersetzung, nach anderen Quellen wegen Durchführung einer 

Wallfahrt trotz Verbotes durch die politischen Behörden[35]. 

  

Dr. Anton Granig (1901 - 1945)[36] wurde am 17. September 1901 in der Gemeinde 

Großkirchheim im Mölltal geboren. Er begann nach dem ersten Weltkrieg als Ju-gendlicher 

seine Gymnasialausbildung und nach der Matura 1928 sein Studium der Theologie am 

Klagenfurter Priesterseminar. 1932 wurde Granig zum Priester geweiht, nach zwei Jahren 

als Kaplan in Viktring und Spittal ging er 1934 an die Grazer Universität, wo er 1936 

promovierte. Nach seiner Rückkehr nach Kärnten wurde er zunächst Sekretär und 1941 

Direktor der St. Josefs-Bruderschaft. 

Dr. Granig war eine der Schlüsselfiguren und geistiges Haupt der „Antifaschistischen 

Freiheitsbewegung Österreichs"(AFÖ), einer Widerstandsgruppe, die sich in Granigs 

Wohnung 1942 konstituierte und der zwei weitere Priester, die Franziskanerpatres Kapistran 

Pieller und Angelus Steinwender sowie Politiker wie der Landtagsabgeordnete Karl Krumpl 



und Beamte wie Anton Jaklitsch angehörten. Nach mehreren erfolgreichen Flugblattaktionen 

(die Flugblätter wurden größtenteils im Wiener Franziskanerkloster gedruckt und zum Teil 

durch Geldspenden von Bischof Rohracher finanziert) begann die AFÖ mit der Planung von 

Sprengstoffanschlägen gegen Eisenbahnbrücken. Im Frühsommer 1943 flog die Gruppe 

allerdings auf. Anton Granig wurde am 17. Juni 1943 verhaftet und nach Wien überstellt, in 

den Wochen darauf die AFÖ durch weitere Verhaftungen komplett zerschlagen. Am 11. 

August 1943 wurden Granig und die weiteren Hauptangeklagten wegen „staatsfeindlicher 

Umtriebe" in einem Schauprozess vom Volksgerichtshof zum Tode verurteilt. 

Gnadengesuche von Bischof Rohracher als auch Altbischof Hefter blieben ungehört. Granig 

wurde am 05. April 1945 von Wien ins Gefängnis Stein an der Donau überstellt und dort 

gemeinsam mit 43 anderen Gefangenen am 15. April 1945 erschossen. An jenem Tag 

erreichte die Rote Armee St. Polten und war somit nur mehr 30km vom Gefängnis Stein 

entfernt. 

Zwei Tage nach seiner Verurteilung richtete Dr. Anton Granig einen Brief an seinen Bruder, 

in dem er schreibt: „Ich fürchte im Geiste des Glaubens nicht die Menschen, die wohl den 

Leib töten, aber der Seele nicht schaden können. Ich habe mein Schicksal in Gottes gütige 

und allmächtige Vaterhände gelegt und wenn es sein Wille ist, so bin ich zu allem bereit. In 

seiner Allmacht liegt es auch, dem Menschenurteile eine günstige Wendung zu geben und 

alles noch zum Besten zu lenken. In dieser Meinung bitte ich um viel Gebet und ersuche 

auch sonst, alles zu tun, was zu einer befriedigenden Lösung beitragen kann. 

Ich bitte Dich, meine kirchliche Behörde zu informieren, mit dem höflichen Ersuchen, dass 

auch dort amtlich alle Schritte unternommen werden mögen, um eine Begnadigung zu 

erwirken. … Die Zeit nütze ich aus zur Vorbereitung für die Heimkehr zu Gott, der unser aller 

Ziel ist. Ich bin mir des Ernstes der Stunde wohl bewusst und bin bereit, dieses Tränental mit 

dem Ewigen Leben, mit der Heimat bei Gott, zu vertauschen. Sein Wille geschehe! In allem. 

Sollte es anders von Gott bestimmt sein und mir die Möglichkeit zur Arbeit wieder gegeben 

werden, so werde ich gerne mit geläuterter Seele und neuem Eifer dem Herrn dienen. 

Es gibt nur zwei Wirklichkeiten: Gott und die Seele. Diese Erkenntnis bestimmt unser 

Handeln. Ich stellte mich unter die segnenden Hände des Schöpfers, verberge mich in die 

Wundmale des göttlichen Erlösers und lasse mich leiten und tragen durch die Gnadenkraft 

des Heiligen Geistes.“ 

„Denen will ich in meinem Hause und in meinen Mauern ein Denkmal und einen Namen (Yad 

Vashem) geben.“ (Jes 56,5) Yad Vashem - Andenken und Name - ist eine nationale jüdische 

Gedenkstätte in Jerusalem für jene Juden, die im Holocaust während des NS Terrors auf 

grausame Weise ermordet wurden[37]. - Hier in Klagenfurt soll den Märtyrern aus der NS 

Zeit ein Andenken und ein Name gegeben werden. Dieser Akt ist mit der Hoffnung 

verbunden, dass die Mörder nicht in alle Ewigkeit über ihre Opfer triumphieren und sie für 



immer vergessen machen können. Erinnerung an die Opfer lässt sich nur in der Hoffnung auf 

Gott durchhalten, der mit den Opfern etwas anfangen kann; ansonsten würde die Solidarität 

mit den Leidenden, mit den Opfern, an einen willkürlichen Punkt abgebrochen. Erinnerung ist 

ein Unternehmen unterscheidender Spurenlese, des Ausschau-Haltens nach dem 

ausgesetzten Menschen, nach dem leidenden Gott. Es bleibt die ehrfürchtige Ratlosigkeit 

gegenüber dem Leid und dem Bösen. Diese Ratlosigkeit ist nicht mit Resignation oder mit 

der Vergleichgültigung und Verharmlosung aller Bosheiten in der Geschichte zu 

verwechseln. Es wäre fatal, wenn im Schweigen und in der Ratlosigkeit die Sieger von 

gestern heute noch einmal triumphieren würden. Es wäre zynisch, wenn unter dem 

Vorzeichen der Resignation die Erschlagenen in alle Ewigkeit erschlagen, die Vergessenen 

vergessen, die Opfer für immer besiegt, die Toten für immer tot bleiben. 

  

  

Orientierung und Sinn 

  

„Die Götter hatte Sisyphos dazu verurteilt, unablässig einen Felsbrocken einen Berg hinauf 

zu wälzen, von dessen Gipfel der Stein selber wieder herunter rollte. Sie hatten mit einiger 

Berechtigung bedacht, dass es keine fürchterliche Strafe gibt als eine unnütze und 

aussichtslose Arbeit.“ Albert Camus berühmtes Werk „Der Mythos von Sisyphos“ kreist um 

die zentrale Frage, „ob das Leben die Mühe, gelebt zu werden, lohnt oder nicht.“[38] 

Eine Sicht des Menschen, die rein auf Herrschaft und Macht basiert, lässt den Menschen in 

der Immanenz stecken bleiben. Die Existenzweise des Habens und des Konsums, die 

Reduktion des Menschen auf ein Wesen das Bedürfnisse hat, führt zur Verkrümmung des 

Menschen in sich selbst. „Auf dem Weg zur neuzeitlichen Wissenschaft leisten die 

Menschen auf Sinn Verzicht.“[39] Die Immanenz ist „nichts anderes als ein gleichsam 

universales Tabu.“[40] Gegenwärtig setzt sich in manchen Disziplinen der Wissenschaften 

ein neuer Positivismus und Biologismus verbunden nicht selten mit einer Ökonomisierung 

durch, ohne jeden ethischen Bezug, ohne jeden Bezug zur Transzendenz. Und dieser 

Naturalismus ist verbunden mit einem Verzicht auf Sinn und mit einem Verzicht auf Werte. 

Humane Bildung soll es dem Menschen ermöglichen, das Leben sinnvoll zu gestalten. Wir 

sollten unterscheiden zwischen Verfügungs- und Orientierungswissen. Das Streben nach 

mathematischer Strenge, logischer Exaktheit und theoretischer Gewissheit ist ein Weg, der 

zu glänzenden technischen Erfolgen und zu den schlimmsten menschlichen Versagen 

geführt hat. Heute wie vor 300 Jahren garantiert kein technisches System oder Verfahren, 

dass es menschenwürdig angewandt wird. Es ist eine Sache, ein Werkzeug zu 

vervollkommnen, und eine ganz andere, dafür zu sorgen, dass es auf gerechte, moralisch 

vertretbare und rationale Weise verwendet wird. Bloß technisches Verfügungswissen ist kein 



guter Ratgeber für Orientierungsfragen etwa danach, was Liebe bedeutet. Denn wenn wir 

zwei Menschen, die sich lieben, verstehen wollen, wenn wir uns für die Wirklichkeit ihrer 

Beziehung interessieren, dann eröffnet der Weg aus vergleichbaren Erfahrungen uns einen 

besseren Zugang als die bloße Analyse der Botenstoffe im Gehirn. 

Wichtig ist, dass „gebildet“ zwar auch einzelne Fähigkeiten, letztlich aber auch dies meint: 

Dass das Ich zu einer unverwechselbaren, originellen Persönlichkeit wird, die ihre eigene 

Kreativität und ihren Einfallsreichtum zu nutzen weiß. Nur so kann das Ich den vielfältigen 

Anforderungen nach Flexibilität, Mobilität und lebenslangem Lernen gerecht wer-den. Das 

heißt: Ein „Ich“ ist nur, wer etwas aus sich machen will. Kluge spricht dementsprechend von 

„Lebens-unternehmern". Als Knotenpunkt der ständig wechselnden Arbeits- und 

Lebenssituationen wird sich das Ich allzu viele Selbstzweifel und Zögerlichkeit nicht leisten 

können. Jürgen Kluge bringt konsequenterweise seine Anforderungen an das Ich auf den 

Begriff der „Lebenssouveränität“.[41] Zur Identität, zum Eigenen eines Menschen und auch 

einer Gemeinschaft gehört auch die Zukunft. Keine Zukunft zu haben bedeutet Todesurteil. 

Und das betrifft die verschiedenen Säulen der Identität wie Leiblichkeit (Gesundheit und 

Krankheit), Beziehungen (und Einsamkeit), Arbeit (und Arbeitslosigkeit), Spiritualität. 

Bildung darf nicht in den Kategorien von Macht und Unterwerfung stecken bleiben. Bildung 

hat bei der Orientierung auch aus Sackgassen herauszuführen, in welche die Aporien der 

Subjektwerdung und einer verengten Selbstverwirklichung hineingeführt haben. Ziel der 

Bildung ist von da her die Erschließung von Identität und Sinn. Bei Bildung geht es 

wesentlich um die Aneignung eines Wissens, das es dem Menschen ermöglicht, das Leben 

sinnvoll zu gestalten. Der Glaube fragt nach  einem letzten Sinn und Ziel unseres Lebens, 

ein Sinn und Ziel, das nicht ins Leere geht, nicht in der Absurdität des Alltags endet, sondern 

die Treue zur Erde und die Hoffnung auf Glück miteinander verbindet und versöhnt. Wir 

brauchen Orientierungswissen, nicht bloß Strategien des Handelns oder das Erlernen von 

Funktionen. Bildung im Sinne von Orientierungswissen hat sich Fragen zu stellen wie: Woher 

kommen wir, wer sind wir, wohin gehen wir? 

Achtsamkeit, soziales Verantwortungsbewusstsein und Engagement, gelebte Solidarität, 

vielfältige Beziehungsfähigkeit und Weltoffenheit sind grundlegende Ziele einer 

Persönlichkeitsbildung. Dazu gehören ebenso interkulturelle Bildungsarbeit oder der Bereich 

der Schöpfungsverantwortung und der Umwelt. Ästhetik, Politik, Ethik und Spiritualität sind 

zu verbinden: „Zu Zeiten sind wir Dachbewohner und pfeifen von allen Dächern. In anderen 

Zeiten leben wir in Kellern und singen, um uns Mut zu machen und die Furcht im Dunkel zu 

überwinden. Wir brauchen Musik. Das Gespenst ist die lautlose Welt.“[42] 

„Wer vom Glanz der geschaffenen Dinge nicht erleuchtet wird, ist blind; wer durch dieses 

laute Rufen der Natur nicht erweckt wird, ist taub; wer von diesen Wundern der Natur 

beeindruckt, Gott nicht lobt, ist stumm; wer durch diese Signale der Welt nicht auf den 



Urheber hingewiesen wird, ist dumm. Öffne darum die Augen, wende dein geistiges Ohr 

ihnen zu, löse deine Zunge und öffne dein Herz, damit du in allen Kreaturen deinen Gott 

entdeckest, hörest, lobest, liebest..., damit nicht der ganze Erdkreis sich anklagend gegen 

dich erhebe!“[43] 

  

Bischof Manfred Scheuer 

 

[1] Theodor W. Adorno, Hans Albert, Ralf Dahrendorf, Jürgen Habermas, Harald Pilot und 

Karl R. Popper. Der Positivismusstreit in der deutschen Soziologie. Neuwied und Berlin 

1969. 

[2] Niklas Luhmann, Organisation, in: W. Küpper und G. Ortmann (Hg.), Mikropolitik. 

Rationalität, Macht und Spiele in Organisationen. Opladen 1988, 165-185; Niklas Luhmann, 

Organisation und Entscheidung. Wiesbaden 2006. 

[3] Hans Georg Gadamer, Wahrheit und Methode, Tübingen 1975, 343. 

[4] Edith Stein, Kreuzeswissenschaften (ESW I), Freiburg 1950, 4. 

[5] Martin Buber, Die Erzählungen der Chassidim, Zürich 101987, 385. 

[6] Thomas von Aquin, Summa Theologiae II-II art 2 und 3. 

[7] Karl Marx, Die Deutsche Ideologie (1845/46), in: MEW 3, 48. Vgl. zum Ideologiebegriff: 

Richard Schaeffler, Ideologiekritik als philosophische und theologische Aufgabe, in: ThQ 155 

(1975) 97-116; Bernhard Welte, Ideologie und Religion, in: CGG 21, 79-106; Walter Kern, 

Kirche im Horizont der Ideologiekritik, in: Ders., Disput um Jesus und um Kirche, Innsbruck 

1980, 156-190; U. Dierse, Art. Ideologie, in: HWP 4, 158 - 185. 

[8] Berthold Brecht, Geschichten vom Herrn Keuner, Frankfurt a. M. 1971, 33. 

[9] Immanuel Kant, Anthropologie in pragmatischer Absicht. Vom Erkenntnisvermögen, WW 

ed. Weischedel 10, 511. 

[10] Hans-Georg Gadamer, Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen 

Hermeneutik, Tübingen 4 1975, 7. 

[11] Simone Weil, Cahiers, Aufzeichnungen I. Hg. und übers. von E. Edl und W. Matz, 

München-Wien o. J., 176. 

[12] Dietrich Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen aus der 

Haft. Hg. von E.  Bethge, Gütersloh 131985, 109f. 

[13] Vgl. Peter G. Tropper, Kärntner Priester im Konzentrationslager, in:  Kirche im Gau. 

Dokumente zur Situation der katholischen Kirche in Kärnten von 1938-1945, hg. von Peter 

G. Tropper, Klagenfurt 1995. 

[14] ADG, Personalstandsblatt. Malle, Slovenci 100f. 

[15] ADG, Personalstandsblatt. Weiler, Dachau 226. 

[16] ADG, Personalstandsblatt. Malle, Slovenci 101f. Weiler, Dachau 360. 



[17] ADG, Personalstandsblatt. Duhovniki 146-149. Malle, Slovenci 106f. Weiler, Dachau 

392, gibt als Todesdatum den 26. Februar an. 

[18] Weiler, Dachau 405. 

[19] ADG, Personalstandsblatt. Weiler, Dachau 412. 

[20] ADG, Personalstandsblatt. Weiler, Dachau 303. 

[21] ADG, Personalstandsblatt. Ebda, Personalakt. Malle, Slovenci 109f. Weiler, Dachau 

474. 

[22] ADG, Personalstandsblatt. Duhovniki 226-232. Malle, Slovenci 112. Weiler, Dachau 517. 

[23] ADG, Personalstandsblatt. 

[24] Abschrift der Anklage gegen Ploner durch den Oberstaatsanwalt beim Landesgericht 

Klagenfurt ddo1940 Oktober 11, in: ADG, Nachlaß Kadras, Kart. Gestapo. 

[25] Weiler, Dachau 527. 

[26] ADG, Personalstandsblatt. Duhovniki 267f. Malle, Slovenci 114-116. Nach Weiler, 

Dachau 532, am 24. Juli 1940 gestorben auf dem Transport nach Sachsenhausen. 

[27] Schutzhaftbefehl ddo 1940 Februar 2, in: ADG, Nachlaß Kadras, Kart. Gestapo. 

[28] ADG, Personalstandsblatt. 

[29] Weiler, Dachau 552. 

[30] ADG, Personalstandsblatt. Ebda, Priesterpersonalakt. Duhovniki 332. Malle, Slovenci 

118f. Nach Weiler, Dachau 593, umgekommen auf einem Invalidentransport am 12. August 

1942. 

[31] ADG, Personalstandsblatt. Ebda, Priesterpersonalakt. Duhovniki 344-369. Malle, 

Slovenci 1119f. Zala Breitfuss-Inzko, Stefan Singer - Biographische Notizen, in: Stephan 

Singer, Kultur- und Kirchengeschichte des Dekanates Tainach. Klagenfurt/Celovec-

Ljubljana-Wien-Dunaj 1995, 203-222, bes. 213ff. Der Verhaftungs-grund nach Weiler, 

Dachau 603: „Kirchlicher Würdenträger.“ 

[32] ADG, Personalstandsblatt. Malle, Slovenci 126. 

[33] Weiler, Dachau 684. 

[34] ADG, Personalstandsblatt. Duhovniki 462f. Malle, Slovenci 129. 

[35] Weiler, Dachau 731, gibt als Verhaftungsgrund „Kritik an Jugendführung und Radio“ an. 

[36] Vgl. Peter G. Tropper, Dr. Anton Granig (1901-1945), in: Jan Mikrut (Hg.), Blutzeugen 

des Glaubens. Martyrologium des 20. Jahrhunderts Bd. III: Diözesen Feldkirch – Gurk – 

Innsbruck - Salzburg, Wien 2000, 143-148. 

[37] Art. Yad Vashem, in: Enzyklopädie des Holocaust. Die Verfolgung und Ermordung der 

europäischen Juden Bd. III, 1616-1619; J.L. Talmon, Yad Vashem. Holocaust and Rebirth, 

Jerusalem 1974; A.M. Keim (Hg.), Yad Vashem. Die Judenretter aus Deutschland, 

Mainz/München 1983; Yad Vashem. Gedenkstätte für Holocaust und Heldentum. Hg. R. 

Dafni, Jerusalem 31987. 



[38] Albert Camus, Le mythe de Sisyphe (1943). Essais. Hg. von R. Quillot/L. Faulcon, Paris 

1965, 89ff.; dt.: Der Mythos von Sisyphos. Ein Versuch über das Absurde. Das Frühwerk. Mit 

Nachwort von Francois Bondy, Düsseldorf 1967, 397–403, hier 397f. 

[39] Max Horkheimer / Theodor W. Adorno, Dialektik der Aufklärung. Philosophische 

Fragmente, Frankfurt a. M. 1969, 9. 

[40] Horkheimer/Adorno, Dialektik der Aufklärung 18. 

[41] Jürgen Kluge, Schluss mit der Bildungsmisere. Ein Sanierungskonzept, Frankfurt 2003, 

60. 

[42] Ingeborg Bachmann, Die wunderliche Musik; in: Ingeborg Bachmann, Werke, Essays, 

Reden, Vermischte Schriften, Hg.: Christine Koschel (u.a.) Band 4, 3. Aufl., München Zürich, 

1982, 45-58, 54. 

[43]Bonaventura, Itinerarium mentis in Deum I,15 = Opera omnia V, 299. 


