
Die	
  Schlafwandler	
  und	
  ihre	
  Folgen	
  
	
  
Kriegsgedenken	
  und	
  Friedensgebet	
  beim	
  St.	
  Georg’s	
  Stöckl,	
  Lavanter	
  Forcha	
  (Osttirol)	
  
31.	
  August	
  2014	
  
	
  	
  
	
  	
  
Auch	
  Berge	
  haben	
  ihre	
  Wunden	
  
	
  	
  
Viele	
  Tiroler,	
  auch	
  aus	
  Welschtirol	
  kämpften	
  im	
  Ersten	
  Weltkrieg	
  schon	
  ab	
  1914	
  in	
  
Galizien,	
  Zehntausende	
  kamen	
  dort	
  ums	
  Leben.	
  Mit	
  der	
  Kriegserklärung	
  Italiens	
  im	
  Mai	
  
1915	
  war	
  das	
  Hochgebirge	
  in	
  Tirol	
  selbst	
  zur	
  Front	
  geworden.	
  Stacheldraht,	
  
Konservendosen,	
  schere	
  Geschütze,	
  Schützengräben	
  und	
  Tunnel	
  zeigen	
  noch	
  heute,	
  wo	
  
die	
  Frontlinie	
  verlief.	
  Vor	
  einigen	
  Jahren	
  feierte	
  ich	
  die	
  Friedensmesse	
  beim	
  
Europakreuz	
  auf	
  der	
  Kinigat,	
  im	
  vergangenen	
  Juli	
  war	
  ich	
  auf	
  dem	
  Friedensweg	
  entlang	
  
dem	
  Karnischen	
  Höhenweg.	
  -­‐	
  Man	
  kann	
  unterhalb	
  der	
  Falzarego	
  Türme	
  noch	
  die	
  Ruinen	
  
der	
  Gebäude	
  sehen.	
  Man	
  kann	
  die	
  Wunden	
  im	
  Fels	
  sehen.	
  Mit	
  Dynamit	
  waren	
  die	
  
Verfeindeten	
  Lager	
  gegeneinander	
  vorgegangen,	
  Stollen	
  wurden	
  in	
  die	
  Berge	
  gegraben,	
  
die	
  mit	
  Tonnen	
  von	
  Sprengstoff	
  gefüllt	
  waren.	
  Ganze	
  Flanken	
  wurden	
  weggesprengt.	
  Der	
  
Col	
  die	
  Lana	
  verlor	
  so	
  seinen	
  Gipfel,	
  am	
  Lagazuoi	
  fehlt	
  seither	
  ein	
  Stück	
  300	
  000	
  
Kubikmeter	
  Fels	
  wurden	
  mit	
  dreiunddreißig	
  Tonnen	
  Sprengstoff	
  in	
  die	
  Luft	
  gesprengt	
  
Und	
  am	
  Castelletto	
  an	
  der	
  Tofana	
  di	
  Rozes	
  taten	
  vierundzwanzig	
  Tonnen	
  Dynamit	
  ein	
  
Übriges.	
  Wie	
  in	
  anderen	
  Frontabschnitten	
  verfestigte	
  sich	
  bald	
  die	
  Front	
  und	
  es	
  kam	
  
zum	
  Stellungskrieg.	
  Beide	
  Seiten	
  begannen	
  ihre	
  Stellungen	
  auszubauen	
  und	
  zu	
  
befestigen.	
  Zahlreiche	
  Bunkeranlagen,	
  Stollen	
  und	
  Wege	
  bauten	
  sie	
  in	
  die	
  Berge	
  hinein,	
  
welche	
  man	
  zu	
  einem	
  großen	
  Teil	
  noch	
  heute	
  besichtigen	
  kann.	
  Von	
  den	
  Tälern	
  her	
  
wurden	
  zahlreiche	
  Wege	
  zu	
  den	
  Frontstellungen	
  gebaut,	
  um	
  diese	
  mit	
  Nachschub	
  
versorgen	
  zu	
  können.	
  Der	
  unberechenbarste	
  Feind	
  der	
  Soldaten	
  war	
  die	
  Natur.	
  Schon	
  
anfangs	
  November	
  1915	
  gab	
  es	
  die	
  ersten	
  Erfrierungen.	
  Im	
  Dezember	
  1916	
  
verschüttete	
  eine	
  einzige	
  Lawine	
  220	
  Soldaten,	
  am	
  Col	
  die	
  Lana	
  waren	
  es	
  280.	
  Lawinen,	
  
Blitzschläge	
  und	
  Kälteeinbrüche	
  haben	
  ebensoviel	
  Tote	
  gefordert	
  wie	
  die	
  Kämpfe	
  selbst,	
  
sagt	
  die	
  Statistik.	
  Lawinen	
  wurden	
  auch	
  bald	
  als	
  Waffe	
  eingesetzt	
  und	
  durch	
  gezielten	
  
Beschuss	
  ausgelöst.	
  Zwischen	
  150	
  000	
  und	
  180	
  000	
  Menschen	
  sollen	
  an	
  der	
  Alpenfront	
  
ihr	
  Leben	
  verloren	
  haben.[1]	
  
	
  	
  
	
  	
  
Die	
  Schlafwandler	
  und	
  ihre	
  Folgen	
  
	
  	
  
In	
  den	
  letzten	
  Monaten	
  wurde	
  nicht	
  nur	
  unter	
  Historikern	
  ein	
  Buch	
  intensiv	
  diskutiert:	
  
„Die	
  Schlafwandler“	
  des	
  australischen	
  Historiker	
  in	
  Cambrigde	
  Christopher	
  Clark.	
  Der	
  
Erste	
  Weltkrieg	
  wurde	
  nicht	
  geplant,	
  sondern	
  resultierte	
  aus	
  einem	
  tragischen	
  Szenario,	
  
in	
  dem	
  „Schlafwandler	
  –	
  wachsam,	
  aber	
  blind“	
  (Clark)	
  der	
  Katastrophe	
  
entgegentaumelten.	
  Clark	
  betont	
  die	
  internationalen	
  Abhängigkeiten	
  und	
  zufälligen	
  
Faktoren	
  in	
  der	
  Vorgeschichte	
  des	
  Ersten	
  Weltkriegs.	
  Der	
  Titel	
  des	
  Buches,	
  „Die	
  
Schlafwandler“,	
  entspricht	
  dieser	
  Interpretation:	
  Gemeint	
  sind	
  Akteure,	
  die	
  mit	
  
nachtwandlerischer	
  Sicherheit	
  lange	
  auf	
  einem	
  Seil	
  über	
  einem	
  Abgrund	
  balancieren,	
  bis	
  
die	
  Balance	
  jäh	
  zusammenbricht.[2]	
  Clark	
  stellt	
  nicht	
  so	
  sehr	
  die	
  Frage,	
  wer	
  den	
  Krieg	
  
verschuldet	
  hat.	
  Wie	
  konnten	
  die	
  Entscheidungen	
  zum	
  Krieg	
  solche	
  enormen,	
  völlig	
  
disproportionalen	
  Folgen	
  zeitigen?	
  Waren	
  diese	
  Folgen	
  absehbar?	
  Warum	
  nahmen	
  sie	
  
die	
  Beteiligten	
  in	
  Kauf?	
  Für	
  wen	
  lohnte	
  sich	
  der	
  Krieg	
  im	
  Nachhinein?	
  Das	
  Problem	
  ist	
  
die	
  völlige	
  Ahnungslosigkeit,	
  mit	
  der	
  die	
  Beteiligten	
  in	
  diesen	
  Krieg	
  zogen.	
  



Aus	
  diesem	
  epochalen	
  Desaster	
  des	
  Ersten	
  Weltkriegs,	
  so	
  der	
  Historiker	
  Fritz	
  Stern[3],	
  
gingen	
  die	
  ganzen	
  Katastrophen	
  des	
  zwanzigsten	
  Jahrhunderts	
  hervor.	
  Der	
  Aufstieg	
  und	
  
die	
  Machtergreifung	
  des	
  Faschismus	
  in	
  Italien	
  ist	
  ohne	
  diesen	
  Krieg	
  kaum	
  vorstellbar;	
  
ebenso	
  wenig	
  die	
  Oktoberrevolution	
  der	
  Bolschewiken	
  und	
  der	
  darauf	
  folgende	
  
russische	
  Bürgerkrieg,	
  der	
  wiederum	
  weitere	
  Millionen	
  Menschenleben	
  verschlang,	
  
wären	
  ohne	
  ihn	
  wohl	
  nicht	
  gekommen.	
  Auch	
  nicht	
  der	
  Siegeszug	
  des	
  
Nationalsozialismus	
  in	
  Deutschland	
  und	
  damit	
  auch	
  nicht	
  die	
  Shoah.	
  Dieser	
  Krieg	
  hat	
  
das	
  gesamte	
  internationale	
  System	
  aus	
  den	
  Fugen	
  gehoben.	
  
Stefan	
  Zweig	
  hält	
  in	
  seinem	
  Tagebuch[4]	
  fest:	
  eine	
  abgrundtiefe	
  Müdigkeit	
  ergriff	
  die	
  
Menschen.	
  Nachts	
  konnten	
  sie	
  aus	
  Sorge	
  um	
  das	
  Schicksal	
  der	
  ins	
  Feld	
  gezogenen	
  
Männer	
  nicht	
  schlafen,	
  tagsüber	
  verdämmerten	
  sie	
  die	
  Stunden	
  in	
  Erwartung	
  großer	
  
Ereignisse.	
  (Tagebücher).	
  Die	
  Zahl	
  der	
  psychisch	
  Zerrütteten,	
  der	
  „Kriegsschüttler“	
  und	
  
„-­‐zitterer“	
  Kriegsopfer	
  ging	
  in	
  die	
  Hunderttausenden.	
  Nervlich	
  zermürbt,	
  galt	
  als	
  
unehrenhaft.	
  Stefan	
  Zweig	
  im	
  Vorwort	
  zu	
  seiner	
  autobiographischen	
  Skizze	
  „Die	
  Welt	
  
von	
  gestern“:	
  Das	
  Leben	
  ist	
  für	
  ihn	
  seit	
  dem	
  letzten	
  Krieg	
  nichts	
  anderes	
  mehr	
  als	
  eine	
  
Aneinanderreihung	
  von	
  Fragmenten	
  gewesen,	
  so	
  als	
  habe	
  er	
  nicht	
  bloß	
  eine,	
  sondern	
  
mehrere,	
  völlig	
  voneinander	
  verschiedene	
  Existenzen	
  gelebt.	
  Es	
  war	
  ein	
  
Geschichtsbruch:	
  „Zwischen	
  unserm	
  Heute,	
  unserm	
  Gestern	
  und	
  Vorgestern	
  sind	
  alle	
  
Brücken	
  abgebrochen.	
  Die	
  Welt,	
  in	
  der	
  ich	
  aufgewachsen	
  bin,	
  und	
  die	
  von	
  heute	
  und	
  die	
  
zwischen	
  beiden	
  sondern	
  sich	
  immer	
  mehr	
  für	
  mein	
  Gefühl	
  zu	
  völlig	
  verschiedenen	
  
Welten.“[5]	
  
Joseph	
  Roth:	
  Der	
  „Große	
  Krieg“	
  werde	
  mit	
  recht	
  „Weltkrieg“	
  genannt,	
  so	
  heißt	
  es	
  in	
  
seinem	
  Roman	
  „Die	
  Kapuzinergruft“,	
  “nicht	
  etwa,	
  weil	
  ihn	
  die	
  ganze	
  Welt	
  geführt	
  hatte,	
  
sondern	
  weil	
  wir	
  alle	
  infolge	
  seiner	
  eine	
  Welt,	
  unsere	
  Welt,	
  verloren	
  haben.“[6]	
  Der	
  
Erste	
  Weltkrieg	
  zerbrach	
  tradierte	
  Wissenssysteme	
  auf	
  fast	
  allen	
  Feldern.	
  Das	
  betraf	
  
den	
  „Geist“.	
  Wo	
  vorher	
  das	
  „Reich“	
  stand,	
  war	
  jetzt	
  ein	
  Trümmerfeld,	
  wo	
  vorher	
  
„Geist“	
  stand,	
  waren	
  es	
  jetzt	
  Gruppen,	
  Egoismen,	
  Interessen.	
  Das	
  betraf	
  auch	
  „Gott“.	
  
Gott?	
  Zu	
  ihm	
  hatten	
  viele	
  gebetet.	
  Das	
  Ausmaß	
  der	
  Katastrophe	
  stand	
  in	
  keinem	
  
vernünftigen	
  Verhältnis	
  zu	
  einem	
  Gott	
  unterstellten	
  Willen	
  des	
  Guten	
  und	
  Gerechten.	
  
War	
  Gott	
  im	
  Krieg	
  abwesend?	
  Der	
  Geschichtsverlauf	
  konnte	
  nicht	
  mehr	
  als	
  
Demonstration	
  göttlichen	
  Handelns	
  in	
  Anspruch	
  genommen	
  werden.	
  Nicht	
  mehr	
  
Geschichtstheologie,	
  sondern	
  existenzialistische	
  Theologie:	
  Gott	
  vielleicht	
  noch	
  im	
  
Augenblick.	
  „Das	
  stolze	
  Kulturbewusstsein	
  des	
  liberalen	
  Zeitalters	
  und	
  sein	
  auf	
  
Wissenschaft	
  gegründeter	
  Fortschrittsglaube	
  sind	
  in	
  den	
  Materialschlachten	
  des	
  
Stellungskriegs…	
  zugrunde	
  gegangen.“	
  (Hans	
  Georg	
  Gadamer)	
  
Thomas	
  Mann	
  spricht	
  in	
  seinem	
  Roman,	
  Der	
  Zauberberg[7],	
  vom	
  große	
  Stumpfsinn	
  859-­‐
874:	
  „Hans	
  Castorp	
  blickte	
  um	
  sich	
  …	
  Er	
  sah	
  durchaus	
  Unheimliches,	
  Bösartiges,	
  und	
  er	
  
wusste,	
  was	
  er	
  sah:	
  Das	
  Leben	
  ohne	
  Zeit,	
  das	
  sorg-­‐	
  und	
  hoffnungslose	
  Leben,	
  das	
  Leben	
  
als	
  stagnierende	
  betriebsame	
  Liederlichkeit,	
  das	
  tote	
  Leben.“	
  (863)	
  „grübelnd	
  und	
  im	
  
Innersten	
  grauenhaft	
  berührt	
  von	
  dem	
  nicht	
  geheueren	
  und	
  schiefen	
  Zustand,	
  worin	
  er	
  
die	
  Welt	
  befangen	
  sah,	
  von	
  dem	
  Grinsen	
  des	
  Dämons	
  und	
  Affengottes,	
  unter	
  dessen	
  rat-­‐	
  
und	
  zügellose	
  Herrschaft	
  er	
  sie	
  geraten	
  fand	
  und	
  des	
  Name	
  „Der	
  große	
  
Stumpfsinn“	
  war.“	
  (872)	
  
	
  	
  
	
  	
  
Gedenken	
  und	
  Friedensbitte	
  
	
  	
  
Im	
  Gedenken	
  an	
  diese	
  „Urkatastrophe“	
  des	
  20.	
  Jahrhunderts	
  haben	
  wir	
  an	
  die	
  Wurzeln	
  
des	
  Krieges	
  zu	
  gehen:	
  dazu	
  gehören	
  ein	
  Nationalismus,	
  der	
  zum	
  Religionsersatz	
  
geworden	
  war,	
  Hass,	
  Verachtung	
  und	
  Arroganz	
  gegenüber	
  anderen	
  Völkern,	
  die	
  



Anmaßung	
  absoluter	
  Macht	
  über	
  Leben	
  und	
  Tod.	
  Der	
  Friede	
  damals	
  und	
  heute	
  wird	
  
bedroht	
  durch	
  massive	
  Gerechtigkeitsdefizite	
  und	
  durch	
  Verstöße	
  gegen	
  die	
  
Menschenrechte.	
  Säulen	
  des	
  Friedens	
  sind	
  Wahrheit,	
  Gerechtigkeit,	
  Liebe	
  und	
  
Freiheit.“	
  (Johannes	
  XXIII.)	
  Die	
  Kirche	
  lebt	
  aus	
  der	
  Überzeugung,	
  dass	
  der	
  Krieg	
  kein	
  
Schicksal	
  und	
  auch	
  kein	
  Naturgesetz	
  ist.	
  Krieg	
  bedeutet	
  immer	
  eine	
  „Niederlage	
  für	
  die	
  
Menschheit“.	
  „Der	
  Friede	
  ist	
  möglich.	
  Mehr	
  noch,	
  die	
  Kirche	
  wird	
  nicht	
  müde	
  zu	
  
wiederholen.	
  Der	
  Friede	
  ist	
  geboten.“	
  (Johannes	
  Paul	
  II.)	
  
Der	
  Toten	
  der	
  Kriege	
  zu	
  gedenken,	
  ist	
  ein	
  Liebesdienst	
  sowohl	
  der	
  Angehörigen	
  wie	
  
auch	
  der	
  christlichen	
  Gemeinde,	
  letztlich	
  eine	
  Menschenpflicht.	
  Wesentlich	
  für	
  das	
  
christliche	
  Totengedenken	
  ist	
  auch	
  das	
  fürbittende	
  Gebet	
  für	
  die	
  Verstorbenen.	
  Es	
  macht	
  
deutlich,	
  dass	
  das	
  ewige	
  Leben	
  Geschenk	
  und	
  Gnade	
  durch	
  Gott	
  ist.	
  Auch	
  wenn	
  wir	
  auf	
  
Vollendung	
  und	
  Auferweckung	
  unserer	
  Toten	
  durch	
  Gott	
  hoffen,	
  so	
  bedürfen	
  sie	
  doch	
  
der	
  Vergebung	
  der	
  Sünden	
  und	
  der	
  Läuterung	
  durch	
  die	
  Gnade	
  Gottes.	
  Der	
  wichtigste	
  
Beitrag	
  des	
  christlichen	
  Glaubens	
  für	
  eine	
  Kultur	
  des	
  Trauerns	
  und	
  des	
  Todes	
  ist	
  das	
  
Wachhalten	
  der	
  Frage	
  nach	
  den	
  Toten	
  und	
  ihrem	
  Geschick:	
  Christen	
  erinnern	
  sich	
  der	
  
Toten,	
  nicht	
  damit	
  sie	
  leben,	
  sondern	
  weil	
  sie	
  leben.	
  Sie	
  hoffen	
  auf	
  Leben	
  und	
  
Gemeinschaft	
  mit	
  den	
  Verstorbenen	
  über	
  den	
  Tod	
  hinaus.	
  
Es	
  ist	
  eine	
  geistliche	
  Aufgabe,	
  die	
  dem	
  Frieden	
  dient,	
  das	
  Gedächtnis	
  vergangener	
  Leiden	
  
wach	
  zu	
  halten,	
  und	
  zwar	
  nicht	
  bloß	
  funktional	
  in	
  dem	
  Sinn,	
  dass	
  die	
  Schreckensbilder	
  
der	
  Vergangenheit	
  davor	
  abzuhalten	
  sollen,	
  in	
  der	
  Gegenwart	
  die	
  Hölle	
  des	
  Krieges	
  zu	
  
entfachen[8].	
  Es	
  wäre	
  fatal,	
  wenn	
  die	
  Toten	
  im	
  Besitz	
  der	
  Lebenden	
  für	
  neue	
  
Machtkämpfe	
  herhalten	
  müssen,	
  auch	
  wenn	
  sie	
  primär	
  als	
  moralische	
  Keule	
  eingesetzt	
  
werden.	
  In	
  der	
  „memoria	
  passionis“	
  geht	
  es	
  auch	
  um	
  die	
  Verweigerung,	
  sich	
  damit	
  
abzufinden,	
  dass	
  die	
  Toten	
  in	
  alle	
  Ewigkeit	
  tot	
  bleiben,	
  die	
  Besiegten	
  besiegt	
  und	
  die	
  
Durchgekommenen	
  und	
  Erfolgreichen	
  in	
  alle	
  Ewigkeit	
  oben	
  bleiben.	
  In	
  der	
  Erinnerung	
  
von	
  Leid,	
  Schmerz	
  und	
  Trauer	
  geht	
  es	
  um	
  ein	
  solidarisches	
  Antiwissen,	
  das	
  aus	
  der	
  
Hoffnung	
  auf	
  den	
  solidarischen	
  und	
  mit	
  leidenden	
  Gott	
  kommt,	
  der	
  den	
  Besiegten,	
  
Verlorenen	
  und	
  Toten	
  Friede,	
  Heil,	
  Versöhnung	
  und	
  Gerechtigkeit	
  schenken	
  kann.[9]	
  
Im	
  Ersten	
  Weltkrieg	
  standen	
  der	
  jeweils	
  andere	
  und	
  auch	
  das	
  andere	
  Volk	
  unter	
  dem	
  
Vorzeichen	
  der	
  Bedrohung,	
  der	
  Verachtung	
  und	
  der	
  Aggression.	
  Das	
  Aufeinandertreffen	
  
war	
  gekennzeichnet	
  von	
  Sieg	
  und	
  Niederlage,	
  war	
  gezeichnet	
  vom	
  Tod.	
  Es	
  ist	
  nicht	
  
selbstverständlich,	
  dass	
  sich	
  der	
  Krieg	
  von	
  damals	
  in	
  den	
  Beziehungen	
  gewandelt	
  hat	
  
und	
  ein	
  freundschaftliches	
  Miteinander,	
  eine	
  Partnerschaft	
  zwischen	
  den	
  Gemeinden	
  
und	
  Communen,	
  ein	
  gemeinsames	
  Bauen	
  am	
  Bauplatz	
  Europa	
  geworden	
  ist.	
  Wir	
  dürfen	
  
Gott	
  danken,	
  dass	
  der	
  Krieg,	
  die	
  Gewalt,	
  die	
  Verletzungen	
  und	
  das	
  Morden	
  von	
  damals	
  
heute	
  nicht	
  mehr	
  die	
  Beziehungen	
  vergiften,	
  dass	
  nicht	
  mehr	
  auf-­‐	
  und	
  abgerechnet	
  wird.	
  
Die	
  Heilung	
  des	
  Gedächtnisses	
  ist	
  wichtig,	
  die	
  Läuterung	
  der	
  Erinnerung	
  ist	
  von	
  großer	
  
Bedeutung.	
  Wäre	
  dies	
  nicht	
  der	
  Fall,	
  so	
  würde	
  die	
  Vergangenheit	
  zum	
  Nährboden	
  von	
  
neuen	
  Aggressionen	
  und	
  Kriegen.	
  
	
  	
  
Manfred	
  Scheuer,	
  Bischof	
  von	
  Innsbruck	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
[1]	
  Vgl.	
  Stephanie	
  Geiger,	
  Große	
  Kulisse,	
  beklemmende	
  Vergangenheit,	
  in	
  FAZ	
  24.	
  Juli	
  
2014,	
  Nr.	
  169,	
  R	
  2.	
  
[2]	
  Christopher	
  Clark,	
  The	
  Sleepwalkers:	
  How	
  Europe	
  went	
  to	
  War	
  in	
  1914,	
  London	
  
2012;	
  Die	
  Schlafwandler:	
  Wie	
  Europa	
  in	
  den	
  Ersten	
  Weltkrieg	
  zog.	
  Aus	
  dem	
  Englischen	
  
von	
  Norbert	
  Juraschitz,	
  München	
  2013.	
  



[3]	
  Fritz	
  Stern,	
  Die	
  Historiker	
  und	
  der	
  Erste	
  Weltkrieg.	
  Privates	
  Erleben	
  und	
  öffentliche	
  
Erklärung,	
  in:	
  Transit.	
  Europäische	
  Revue	
  8/1994,	
  116-­‐136.	
  
[4]	
  Stefan	
  Zweig,	
  Tagebücher,	
  hg.	
  von	
  Knut	
  Beck.	
  Frankfurt	
  am	
  Main:	
  S.	
  Fischer	
  1984.	
  
[5]	
  Stefan	
  Zweig,	
  Die	
  Welt	
  von	
  Gestern.	
  Erinnerungen	
  eines	
  Europäers.	
  S.	
  Fischer,	
  
Frankfurt	
  am	
  Main	
  1982.	
  
[6]	
  Joseph	
  Roth,	
  Romane	
  4:	
  Die	
  Kapuzinergruft,	
  Köln	
  1999,	
  9-­‐130.	
  
[7]	
  Thomas	
  Mann,	
  Der	
  Zauberberg,	
  Frankfurt	
  a.	
  M.	
  1952	
  (Erstausgabe	
  1924),	
  863.872.	
  
[8]	
  So	
  z.B.	
  Paul	
  VI.	
  in	
  seiner	
  Rede	
  an	
  die	
  Vereinten	
  Nationen	
  („Die	
  Erinnerung	
  müsste	
  
genügen	
  ...	
  Nie	
  wieder	
  Krieg“)	
  in:	
  AAS	
  57	
  (1965)	
  881;	
  auch	
  Johannes	
  Paul	
  II.	
  in	
  seiner	
  
Homilie	
  bei	
  der	
  Messe	
  im	
  Konzentrationslager	
  Birkenau	
  am	
  7.6.1979	
  im	
  Anschluss	
  an	
  
den	
  Aufenthalt	
  im	
  Konzentrationslager	
  Auschwitz,	
  in:	
  AAS	
  71	
  (1979)	
  844-­‐848.	
  
[9]	
  Vgl.	
  Ottmar	
  John,	
  Fortschrittskritik	
  und	
  Erinnerung.	
  Walter	
  Benjamin,	
  ein	
  Zeuge	
  der	
  
Gefahr,	
  in:	
  Edmund	
  Arens/Ottmar	
  John/Peter	
  Rottländer,	
  Erinnerung	
  –	
  Befreiung	
  -­‐	
  
Solidarität.	
  Benjamin,	
  Marcuse,	
  Habermas	
  und	
  die	
  politische	
  Theologie,	
  Düsseldorf	
  1991,	
  
13-­‐80.	
  


