Die Schlafwandler und ihre Folgen

Kriegsgedenken und Friedensgebet beim St. Georg’s Stockl, Lavanter Forcha (Osttirol)
31. August 2014

Auch Berge haben ihre Wunden

Viele Tiroler, auch aus Welschtirol kampften im Ersten Weltkrieg schon ab 1914 in
Galizien, Zehntausende kamen dort ums Leben. Mit der Kriegserklarung Italiens im Mai
1915 war das Hochgebirge in Tirol selbst zur Front geworden. Stacheldraht,
Konservendosen, schere Geschiitze, Schiitzengraben und Tunnel zeigen noch heute, wo
die Frontlinie verlief. Vor einigen Jahren feierte ich die Friedensmesse beim
Europakreuz auf der Kinigat, im vergangenen Juli war ich auf dem Friedensweg entlang
dem Karnischen Hohenweg. - Man kann unterhalb der Falzarego Tiirme noch die Ruinen
der Gebdude sehen. Man kann die Wunden im Fels sehen. Mit Dynamit waren die
Verfeindeten Lager gegeneinander vorgegangen, Stollen wurden in die Berge gegraben,
die mit Tonnen von Sprengstoff gefiillt waren. Ganze Flanken wurden weggesprengt. Der
Col die Lana verlor so seinen Gipfel, am Lagazuoi fehlt seither ein Stiick 300 000
Kubikmeter Fels wurden mit dreiunddreif3ig Tonnen Sprengstoff in die Luft gesprengt
Und am Castelletto an der Tofana di Rozes taten vierundzwanzig Tonnen Dynamit ein
Ubriges. Wie in anderen Frontabschnitten verfestigte sich bald die Front und es kam
zum Stellungskrieg. Beide Seiten begannen ihre Stellungen auszubauen und zu
befestigen. Zahlreiche Bunkeranlagen, Stollen und Wege bauten sie in die Berge hinein,
welche man zu einem grof3en Teil noch heute besichtigen kann. Von den Talern her
wurden zahlreiche Wege zu den Frontstellungen gebaut, um diese mit Nachschub
versorgen zu konnen. Der unberechenbarste Feind der Soldaten war die Natur. Schon
anfangs November 1915 gab es die ersten Erfrierungen. Im Dezember 1916
verschiittete eine einzige Lawine 220 Soldaten, am Col die Lana waren es 280. Lawinen,
Blitzschlage und Kalteeinbriiche haben ebensoviel Tote gefordert wie die Kdmpfe selbst,
sagt die Statistik. Lawinen wurden auch bald als Waffe eingesetzt und durch gezielten
Beschuss ausgelost. Zwischen 150 000 und 180 000 Menschen sollen an der Alpenfront
ihr Leben verloren haben.[1]

Die Schlafwandler und ihre Folgen

In den letzten Monaten wurde nicht nur unter Historikern ein Buch intensiv diskutiert:
,Die Schlafwandler” des australischen Historiker in Cambrigde Christopher Clark. Der
Erste Weltkrieg wurde nicht geplant, sondern resultierte aus einem tragischen Szenario,
in dem ,Schlafwandler - wachsam, aber blind“ (Clark) der Katastrophe
entgegentaumelten. Clark betont die internationalen Abhdngigkeiten und zuféalligen
Faktoren in der Vorgeschichte des Ersten Weltkriegs. Der Titel des Buches, ,Die
Schlafwandler®, entspricht dieser Interpretation: Gemeint sind Akteure, die mit
nachtwandlerischer Sicherheit lange auf einem Seil iiber einem Abgrund balancieren, bis
die Balance jah zusammenbricht.[2] Clark stellt nicht so sehr die Frage, wer den Krieg
verschuldet hat. Wie konnten die Entscheidungen zum Krieg solche enormen, vollig
disproportionalen Folgen zeitigen? Waren diese Folgen absehbar? Warum nahmen sie
die Beteiligten in Kauf? Fiir wen lohnte sich der Krieg im Nachhinein? Das Problem ist
die vollige Ahnungslosigkeit, mit der die Beteiligten in diesen Krieg zogen.



Aus diesem epochalen Desaster des Ersten Weltkriegs, so der Historiker Fritz Stern[3],
gingen die ganzen Katastrophen des zwanzigsten Jahrhunderts hervor. Der Aufstieg und
die Machtergreifung des Faschismus in Italien ist ohne diesen Krieg kaum vorstellbar;
ebenso wenig die Oktoberrevolution der Bolschewiken und der darauf folgende
russische Blirgerkrieg, der wiederum weitere Millionen Menschenleben verschlang,
waren ohne ihn wohl nicht gekommen. Auch nicht der Siegeszug des
Nationalsozialismus in Deutschland und damit auch nicht die Shoah. Dieser Krieg hat
das gesamte internationale System aus den Fugen gehoben.

Stefan Zweig halt in seinem Tagebuch[4] fest: eine abgrundtiefe Miidigkeit ergriff die
Menschen. Nachts konnten sie aus Sorge um das Schicksal der ins Feld gezogenen
Maénner nicht schlafen, tagsiiber verdimmerten sie die Stunden in Erwartung grofder
Ereignisse. (Tagebiicher). Die Zahl der psychisch Zerriitteten, der ,Kriegsschiittler” und
,-Zitterer Kriegsopfer ging in die Hunderttausenden. Nervlich zermiirbt, galt als
unehrenhaft. Stefan Zweig im Vorwort zu seiner autobiographischen Skizze ,Die Welt
von gestern“: Das Leben ist flir ihn seit dem letzten Krieg nichts anderes mehr als eine
Aneinanderreihung von Fragmenten gewesen, so als habe er nicht blof eine, sondern
mehrere, vollig voneinander verschiedene Existenzen gelebt. Es war ein
Geschichtsbruch: ,Zwischen unserm Heute, unserm Gestern und Vorgestern sind alle
Briicken abgebrochen. Die Welt, in der ich aufgewachsen bin, und die von heute und die
zwischen beiden sondern sich immer mehr fiir mein Gefiihl zu voéllig verschiedenen
Welten.“[5]

Joseph Roth: Der ,,Grof3e Krieg“ werde mit recht ,Weltkrieg“ genannt, so heifst es in
seinem Roman ,Die Kapuzinergruft, “nicht etwa, weil ihn die ganze Welt gefiihrt hatte,
sondern weil wir alle infolge seiner eine Welt, unsere Welt, verloren haben.“[6] Der
Erste Weltkrieg zerbrach tradierte Wissenssysteme auf fast allen Feldern. Das betraf
den ,Geist". Wo vorher das ,Reich” stand, war jetzt ein Trimmerfeld, wo vorher

,Geist" stand, waren es jetzt Gruppen, Egoismen, Interessen. Das betraf auch ,Gott".
Gott? Zu ihm hatten viele gebetet. Das Ausmafi der Katastrophe stand in keinem
verniinftigen Verhaltnis zu einem Gott unterstellten Willen des Guten und Gerechten.
War Gott im Krieg abwesend? Der Geschichtsverlauf konnte nicht mehr als
Demonstration gottlichen Handelns in Anspruch genommen werden. Nicht mehr
Geschichtstheologie, sondern existenzialistische Theologie: Gott vielleicht noch im
Augenblick. ,Das stolze Kulturbewusstsein des liberalen Zeitalters und sein auf
Wissenschaft gegriindeter Fortschrittsglaube sind in den Materialschlachten des
Stellungskriegs... zugrunde gegangen.“ (Hans Georg Gadamer)

Thomas Mann spricht in seinem Roman, Der Zauberberg[7], vom grofde Stumpfsinn 859-
874: ,Hans Castorp blickte um sich ... Er sah durchaus Unheimliches, Bosartiges, und er
wusste, was er sah: Das Leben ohne Zeit, das sorg- und hoffnungslose Leben, das Leben
als stagnierende betriebsame Liederlichkeit, das tote Leben.” (863) ,griibelnd und im
Innersten grauenhaft beriihrt von dem nicht geheueren und schiefen Zustand, worin er
die Welt befangen sah, von dem Grinsen des Damons und Affengottes, unter dessen rat-
und ziligellose Herrschaft er sie geraten fand und des Name ,Der grof3e

Stumpfsinn“ war.“ (872)

Gedenken und Friedensbitte
Im Gedenken an diese ,Urkatastrophe” des 20. Jahrhunderts haben wir an die Wurzeln

des Krieges zu gehen: dazu gehoren ein Nationalismus, der zum Religionsersatz
geworden war, Hass, Verachtung und Arroganz gegentiber anderen Volkern, die



Anmafdung absoluter Macht iiber Leben und Tod. Der Friede damals und heute wird
bedroht durch massive Gerechtigkeitsdefizite und durch Verstofie gegen die
Menschenrechte. Sdulen des Friedens sind Wahrheit, Gerechtigkeit, Liebe und

Freiheit.“ (Johannes XXIIL) Die Kirche lebt aus der Uberzeugung, dass der Krieg kein
Schicksal und auch kein Naturgesetz ist. Krieg bedeutet immer eine ,Niederlage fiir die
Menschheit“. ,Der Friede ist moglich. Mehr noch, die Kirche wird nicht miide zu
wiederholen. Der Friede ist geboten.” (Johannes Paul II.)

Der Toten der Kriege zu gedenken, ist ein Liebesdienst sowohl der Angehorigen wie
auch der christlichen Gemeinde, letztlich eine Menschenpflicht. Wesentlich fiir das
christliche Totengedenken ist auch das flirbittende Gebet fiir die Verstorbenen. Es macht
deutlich, dass das ewige Leben Geschenk und Gnade durch Gott ist. Auch wenn wir auf
Vollendung und Auferweckung unserer Toten durch Gott hoffen, so bediirfen sie doch
der Vergebung der Siinden und der Lauterung durch die Gnade Gottes. Der wichtigste
Beitrag des christlichen Glaubens fiir eine Kultur des Trauerns und des Todes ist das
Wachhalten der Frage nach den Toten und ihrem Geschick: Christen erinnern sich der
Toten, nicht damit sie leben, sondern weil sie leben. Sie hoffen auf Leben und
Gemeinschaft mit den Verstorbenen tiber den Tod hinaus.

Es ist eine geistliche Aufgabe, die dem Frieden dient, das Gedachtnis vergangener Leiden
wach zu halten, und zwar nicht blof2 funktional in dem Sinn, dass die Schreckensbilder
der Vergangenheit davor abzuhalten sollen, in der Gegenwart die Holle des Krieges zu
entfachen|[8]. Es ware fatal, wenn die Toten im Besitz der Lebenden fiir neue
Machtkdmpfe herhalten miissen, auch wenn sie primar als moralische Keule eingesetzt
werden. In der ,memoria passionis“ geht es auch um die Verweigerung, sich damit
abzufinden, dass die Toten in alle Ewigkeit tot bleiben, die Besiegten besiegt und die
Durchgekommenen und Erfolgreichen in alle Ewigkeit oben bleiben. In der Erinnerung
von Leid, Schmerz und Trauer geht es um ein solidarisches Antiwissen, das aus der
Hoffnung auf den solidarischen und mit leidenden Gott kommt, der den Besiegten,
Verlorenen und Toten Friede, Heil, Versohnung und Gerechtigkeit schenken kann.[9]

Im Ersten Weltkrieg standen der jeweils andere und auch das andere Volk unter dem
Vorzeichen der Bedrohung, der Verachtung und der Aggression. Das Aufeinandertreffen
war gekennzeichnet von Sieg und Niederlage, war gezeichnet vom Tod. Es ist nicht
selbstverstandlich, dass sich der Krieg von damals in den Beziehungen gewandelt hat
und ein freundschaftliches Miteinander, eine Partnerschaft zwischen den Gemeinden
und Communen, ein gemeinsames Bauen am Bauplatz Europa geworden ist. Wir diirfen
Gott danken, dass der Krieg, die Gewalt, die Verletzungen und das Morden von damals
heute nicht mehr die Beziehungen vergiften, dass nicht mehr auf- und abgerechnet wird.
Die Heilung des Gedachtnisses ist wichtig, die Lauterung der Erinnerung ist von grofder
Bedeutung. Ware dies nicht der Fall, so wiirde die Vergangenheit zum Nahrboden von
neuen Aggressionen und Kriegen.

Manfred Scheuer, Bischof von Innsbruck

[1] Vgl. Stephanie Geiger, Grofde Kulisse, beklemmende Vergangenheit, in FAZ 24. Juli
2014, Nr. 169, R 2.

[2] Christopher Clark, The Sleepwalkers: How Europe went to War in 1914, London
2012; Die Schlafwandler: Wie Europa in den Ersten Weltkrieg zog. Aus dem Englischen
von Norbert Juraschitz, Miinchen 2013.



[3] Fritz Stern, Die Historiker und der Erste Weltkrieg. Privates Erleben und 6ffentliche
Erklarung, in: Transit. Europaische Revue 8/1994, 116-136.

[4] Stefan Zweig, Tagebiicher, hg. von Knut Beck. Frankfurt am Main: S. Fischer 1984.
[5] Stefan Zweig, Die Welt von Gestern. Erinnerungen eines Europders. S. Fischer,
Frankfurt am Main 1982.

[6] Joseph Roth, Romane 4: Die Kapuzinergruft, Kéln 1999, 9-130.

[7] Thomas Mann, Der Zauberberg, Frankfurt a. M. 1952 (Erstausgabe 1924), 863.872.
[8] So z.B. Paul VL. in seiner Rede an die Vereinten Nationen (,,Die Erinnerung miisste
gentigen ... Nie wieder Krieg“) in: AAS 57 (1965) 881; auch Johannes Paul Il. in seiner
Homilie bei der Messe im Konzentrationslager Birkenau am 7.6.1979 im Anschluss an
den Aufenthalt im Konzentrationslager Auschwitz, in: AAS 71 (1979) 844-848.

[9] Vgl. Ottmar John, Fortschrittskritik und Erinnerung. Walter Benjamin, ein Zeuge der
Gefahr, in: Edmund Arens/Ottmar John/Peter Rottlinder, Erinnerung - Befreiung -
Solidaritat. Benjamin, Marcuse, Habermas und die politische Theologie, Diisseldorf 1991,
13-80.



