
Heimat zwischen Ausgrenzung, Vertreibung und Integration 
Gedenken an die Vertreibung der Zillertaler Protestanten im Jahr 1837 

Mayrhofen, 16. September 1837 

 

„Die innere Realität eines Menschen besteht im Verhältnis zwischen der 

Vergangenheit und seiner Zukunft: Wer ihm die eine oder die andere raubt, fügt ihm 

den größtmöglichen Schaden zu. Ganz wegschaffen, was ich gewesen bin: 

Entwurzelung, Herabsetzung, Versklavung. Hinsichtlich der Zukunft: Todesurteil.“[1] 

Der Raub der Vergangenheit führt zu Entwurzelung und Versklavung. Positiv 

gewendet: Das Gedächtnis gehört zu unserem Leben in der Zeit. Es ist Bedingung 

für Identität und Selbstbewusstsein. Gedächtnisschwund kann so weit führen, dass 

ein Mensch von seiner Vergangenheit wie abgeschnitten ist: Er weiß nicht mehr, wer 

er ist. Wer das Gedächtnis verliert, verliert die Orientierung. Es gibt aber auch die 

Schattenseite der Erinnerung: Wer von der eigenen Vergangenheit nicht loskommt, 

muss an der Gegenwart verzweifeln. Und: Im Gedächtnis steckt nicht nur das 

Potential der Hoffnung, sondern auch das der Verzweiflung, der Verachtung, des 

Hasses und der Gewalt. 

„Wer nicht eine Vergangenheit zu verantworten und eine Zukunft zu gestalten 

gesonnen ist, der ist ‚vergesslich’, und ich weiß nicht, wie man einen solchen 

Menschen packen, stellen, zur Besserung bringen kann.“ Dietrich Bonhoeffer geht es 

um den Schnittpunkt einer in moralischer Verantwortung übernommenen 

Vergangenheit und einer verantwortungsvollen Gestaltung der Zukunft in der 

Gegenwart: „Die Güter der Gerechtigkeit, der Wahrheit, der Schönheit ... brauchen 

Zeit, Beständigkeit, ‚Gedächtnis’, oder sie degenerieren.“[2] 

Die Geschichte Tirols ist durchaus ein Ringen um Freiheit. Das Freiheitsbewusstsein 

erfuhr im Verlauf der Geschichte Einfärbungen und auch Verdunkelungen. Zur 

Geschichte der Freiheit gehören z.B. der Tiroler Landlibell von Kaiser Maximilian 

1511 sowie die Personen und Ereignisse um 1796 und 1809. Es ist aber auch eine 

Geschichte der Vertreibung und der Ausgrenzung der Hutterer und der Protestanten, 

es ist das Leiden der jüdischen Gemeinde, und es ist der Widerstand gegen Diktatur 

                                                
[1] Simone Weil, Cahiers, Aufzeichnungen I. Hg. und übers. von E. Edl und W. Matz, München-Wien o. 

J., 176.  

[2] Dietrich Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen aus der Haft. Hg. von 
E.  Bethge, Gütersloh 131985, 109f. 



und Ideologie im Dritten Reich. Die Geschichte ist keine reine Helden- oder 

Siegergeschichte. Und die Tiroler waren auch nicht nur Opfer.   

Was verstehen viele Tiroler unter Freiheit? Der in Reichsacht und Bann verfallene 

Herzog Friedrich, genannt Friedl mit der leeren Tasche, hat im 15. Jahrhundert den 

Rofnern das Asylrecht, die vollständige Steuerfreiheit und das Jagdrecht verbrieft. 

Zudem gewährte er eigenen Burgfrieden, d.h. eigene Gerichtsbarkeit, Militärfreiheit 

und das Recht auf das Tragen von Waffen. Diese Rechte und Freiheiten wurden 

noch von Maria Theresia bestätigt. Josef II. hat sie aufgehoben und sie wurden nie 

wieder eingeführt. Da ist sehr viel dabei, was viele Tiroler unter Freiheit verstehen. 

Dafür wurde auch gegen die Franzosen und Bayern gekämpft. Die „Religionsfreiheit“ 

war sicher nicht das alleinige Motiv für die Tiroler Freiheitskämpfe, sie darf aber nicht 

übersehen werden.  

Diese Geschichte Tirols ist auch eine Geschichte der Kriege. Konfessionell geprägt 

war der Dreißigjährige Krieg, in dem 1622 Galtür niedergebrannt und geplündert 

wurde. Die Kirche und viele Häuser gingen in Flammen auf. Das Dorf hat sich lange 

nicht von diesen Schäden erholt, und die aufgelaufenen Steuerschulden wurden erst 

im Jahre 1645 erlassen. Und Reutte wurde im Dreißigjährigen Krieg von den 

Schweden niedergebrannt und zerstört. 

Die Geschichte Tirols ist auch eine Geschichte der Reformation und deren 

Unterdrückung, eine Geschichte der Ausgrenzung und Vertreibung der Täufer und 

der Protestanten. Das gilt für die Hutterer[3] im 16. Jahrhundert, das gilt für die 

Deferegger Protestanten (gehörte damals politisch und kirchlich zu Salzburg) im 

Jahre 1684 und für die Zillertaler „Inklinanten“ 1837. 

 

Zillertaler Inklinanten[4] 

 

                                                
[3] Josef Gelmi, Geschichte der Kirche in Tirol, Innsbruck-Wien-Bozen 2001, 153ff. 

[4] Josef Gelmi, Geschichte der Kirche in Tirol, Innsbruck-Wien-Bozen 2001, 305-307; Erich 
Beyreuther: "Zillertaler Emigranten". In: RGG3 Bd. 6, 1910; Franz Loidl (Hg.): Zur 150-Jahr-Feier der 
Emigration der Zillertaler "Inklinanten". Wien: Wiener Katholische Akademie 1987; Grete 
Mecenseffy: Geschichte des Protestantismus in Österreich. Graz; Köln 1956; Ekkart Sauser: Die 
Zillertaler Inklinanten und ihre Ausweisung im Jahre 1837. Innsbruck 1959; Peter Stöger: 
Eingegrenzt und ausgegrenzt. Tirol und das Fremde. Frankfurt am Main 2002; „Ein rheinischer 
Rechtsgelehrter“: Für die Glaubenseinheit Tirols: Ein offenes deutsches Wort an das Tiroler Volk, 
Vereins-Buchdruckerei, 1861 (Streitschrift gegen konfessionell gemischte Länder mit verschiedenen 
Herleitungen warum das Toleranzpatent in Tirol angeblich nicht gelten soll.); Wilfried Beimrohr: Die 
Zillertaler Protestanten oder Inklinanten und ihre Austreibung 1837, 2007, Tiroler Landesarchiv. 



Das Zillertal, das bis zur napoleonischen Zeit politisch zum Erzbistum Salzburg 

gehörte, kam 1816 zum Kronland Tirol und damit zum österreichischen Kaiserreich. 

Seit 1832 galten auch für Tirol die österreichischen Toleranzgesetze. Von Wien aus 

wurde das Land aber streng zentralistisch regiert. Die restaurative Politik des Fürsten 

Metternich fürchtete nichts mehr als Unruhen und Revolten, die es folglich im Keime 

zu ersticken galt. Die Kirche unterstützte im großen und ganzen dieses Regime, 

wenn sie auch unter den immer noch herrschenden josephinischen Gesetzen zu 

leiden hatte. Kirchlich gehörte das Zillertal auf der rechten Flußseite zum Erzbistum 

Salzburg und auf der linken zum Bistum Brixen. Ähnlich wie in Defereggen gab es 

auch im Zillertal drückende Armut, die viele zwang, jahreszeitlich auszuwandern und 

in wirtschaftlich gesegneteren Gebieten ihr Auskommen zu suchen. 

In diesem Umfeld machte sich in den späten zwanziger Jahren des 19. Jahrhunderts 

vor allem in den Gemeinden Zell, Schwendau, Schwendberg, Ramsberg, Mayrhofen, 

Brandberg und Finkenberg eine protestantische Bewegung bemerkbar, deren 

Mitglieder vom Salzburger Erzbischof Augustin Gruber (1823-1835) „Inklinanten“ 

genannt wurden, weil er in ihnen nicht wirkliche Protestanten sehen wollte oder 

konnte. Im Unterschied zu den Defereggern gingen die Zillertaler Protestanten auf 

Reste der evangelischen Mission im 16. Jahrhundert zurück, die der 

Rekatholisierung entgangen waren und Verbindungen mit ihren Gesinnungsbrüdern 

im hintersten Ahrntal unterhielten. Da kein Pastor die Zillertaler Protestanten 

betreuen durfte, waren sie gezwungen, die mündliche Tradition besonders zu pflegen 

und vor allem sich lutherische Bücher aus dem Ausland zu besorgen. Bei einer 

Bücherkontrolle, die das Brixner Ordinariat 1741 durchführte, wurden 160 Bücher 

und eine Menge lutherischer Schriften beschlagnahmt. Als 1741 und 1745 

salzburgische Beamte die Häuser in Brandberg besuchten, stellten sie fest, dass in 

jeder zweiten Familie der katholischen Lehre widersprechende Ansichten geäußert 

wurden. So glaubte Georg Haidacher, dass neben der Hostie auch die 

Kelchkommunion zu empfangen sei. Nach Martin Staindl hätte der Papst die Beichte 

erfunden und Philipp Gruber meinte, dass das Fegfeuer ebenfalls auf den Papst 

zurückgehe. Ende 1829 taten einige Männer in Mayrhofen und Zell ihren Austritt aus 

der katholischen Kirche kund. Daraufhin verließen immer mehr Leute die katholische 

Kirche. Angeführt wurden sie von Bartlmä Heim, von dem der Salzburger Erzbischof 

sagte, dass er „in jeder arbeitsfreien Stunde vor seiner Bibel und anderen 

lutherischen Büchern" sitze. Neben ihm trat auch Johann Fleidl als Anführer auf. Von 



ihm sagte Dekan Sander aus Zell 1830: „Er ist der Hauptpastor und 

Proselytenmacher der Zeller Renitenten". Im März 1830 lehnte der Brixner 

Fürstbischof Galura (1829-1856) die Anwendung des Toleranzpatentes für Tirol ab. 

Viel schärfer sprach sich im Juli 1830 der Salzburger Oberhirte in einem Schreiben 

an das Tiroler Gubernium gegen die Bildung einer protestantischen Gemeinde im 

Zillertal aus. 

Im Juni 1832 wandten sich die „Inklinanten“ an den Kaiser und baten um Aufhebung 

vom Gewissenszwang und um Freiheit von rechtlichen Einschränkungen. Kurz 

darauf durften sie diese Bitte auch dem auf Besuch in Innsbruck weilenden Kaiser 

selbst vorbringen. Ständische Vertreter des Unterinntales aber baten ihrerseits die 

Regierung, das Gesuch der Inklinanten entschieden abzulehnen. Im Gubernium gab 

es Leute, die den Inklinanten wohlgesinnt waren. In diesem Zusammenhang muss 

vor allem der geistliche Referent, Franz Wilhelm Sondermann, genannt werden, der 

1835 sogar sein Priesteramt aufgab, Protestant wurde und nach Berlin übersiedelte. 

Anderseits gab es aber auch Falken wie den Landesgouverneur Friedrich von 

Wilczek, der die Inklinanten „verrückte Theologen im Bauernkittel" nannte. Im März 

1834 beschäftigte sich der Wiener Staatsrat mit der Zillertaler Angelegenheit und 

folgte dem Gutachten des geistlichen Referenten, Propst Alois Jüstl, der in der 

Einheit des Glaubens auch eine Garantie für die Einheit des Staates sah und sich 

deshalb nicht für die Toleranz entscheiden konnte. So kam es am 2. April 1834 zur 

allerhöchsten Entschließung des Kaisers, welche die Zillertaler Protestanten vor die 

Wahl stellte, entweder in ein anderes österreichisches Land auszuwandern, wo das 

Toleranzpatent Anwendung gefunden hatte, oder aber zum katholischen Glauben 

zurückzukehren. Da diese Entschließung einige Fragen offen ließ und die Inklinanten 

sie im Widerspruch mit den vermeintlichen Versprechungen des Kaisers im Jahre 

1832 sahen, vergingen weitere Jahre bis zu einer endgültigen Entscheidung. Im 

Jahre 1835 weigerte sich Erzherzog Johann auf seinem Besuch im Zillertal, mit den 

Inklinanten zu sprechen. Ein Jahr später verschärfte sich die Situation im Lande. Der 

neue Salzburger Erzbischof Friedrich von Schwarzenberg (1836-1850) verlangte in 

einer Eingabe, die er im Februar 1836 dem Innsbrucker Gubernium zukommen ließ, 

die gewaltsame Ausweisung der Protestanten, denen er vorwarf, ihre religiösen 

Feiern mit Schnapsgelagen zu beenden und politisch nicht verlässlich zu sein. Im 

November 1836 zeichnete dann der Erzbischof nach einer Visitation des Zillertales in 



einer Eingabe an das Gubernium ein überaus düsteres Bild über die dortigen 

Zustände. 

Am 12. Januar 1837 kam es schließlich zum kaiserlichen Dekret, das die Inklinanten 

aufforderte, innerhalb von 14 Tagen zu erklären, ob sie zur katholischen Kirche 

zurückkehren wollten oder nicht. Jene, die sich zum Protestantismus bekannten, 

mussten binnen vier Monaten auswandern oder in ein österreichisches Land ziehen, 

wo es nichtkatholische Gemeinden gab. Um den Exulanten das Verlassen der 

Heimat leichter zu machen, kam ihnen die Regierung mit finanzieller Unterstützung 

entgegen. Für jene, die nach Preußen auswanderten, traf ein Gesandter der Berliner 

Regierung Abmachungen in Wien. Insgesamt verließen 427 Personen das Zillertal. 

416 von ihnen wanderten nach Preußisch-Schlesien aus, nur 11 zogen in andere 

österreichische Länder. Während 70 Prozent der Vertriebenen zur Erzdiözese 

Salzburg gehörten, waren 30 Prozent aus dem Bistum Brixen (Hippach und 

Finkenberg). Unter den Exulanten waren besonders viele Unverheiratete und viele 

Dienstboten. Nur wenige kehrten wieder zur katholischen Kirche zurück. Der 

spektakulärste Fall war jener von Andreas Egger.[5] Er hatte seine katholisch 

gebliebene Frau und die Kinder zurückgelassen, ist nach Preußen gezogen, 1862 

wieder nach Tirol zurückgekehrt und hat sich dann mit der katholischen Kirche 

wieder ausgesöhnt. Zwei seiner Söhne wurden Priester. Blasius brachte es 

schließlich zum Dekan und Franz wurde sogar Bischof von Brixen.[6] Der Sohn eines 

mit den Inklinanten sympathisierenden Holzknechts war der Franziskaner Michael 

Kolland, der 1860 in Damaskus das Martyrium erlitt und 1926 selig gesprochen 

wurde.[7] 

 

                                                
[5] Vgl. dazu Franz Egger, Ein Bischof erzählt von seiner Mutter, Innsbruck 1935. 

[6] Franz Egger, Fürstbischof von Brixen, * 26.4. 1836 in Hippach (Zillertal), † 17.5. 1918 in Innsbruck. 
Seine Studien machte er am Kassianeum zu Brixen/Südtirol und am Germanikum zu Rom. 1908 
wurde er Weihbischof und Generalvikar von Brixen mit dem Sitz in Feldkirch-Vorarlberg. 1912 wurde 
er Bischof von Brixen, als solcher war er auch Mitglied des österreichischen Reichsrates und des 
Tiroler Landtages. 

[7] Ordensname Engelbert, geb. am 21. September 1827 in Ramsau/Zillertal, wurde 1847 
Franziskaner, 1851 Priester, wirkte seit 1855 im Heiligen Land, wo er zuletzt in der Pfarrseelsorge 
unter den Arabern und Armeniern des lateinischen Ritus in Damaskus tätig war. Kolland war ein 
frommer Mann, der mit großer Güte und Geduld seinen Mitmenschen begegnete. Mit sieben 
anderen Franziskanern wurde er in der Nacht vom 9. auf den 10. Juli 1860 bei einem Überfall 
moslemischer Drusen auf das Kloster in Damaskus durch Säbelhiebe ermordet. – Seligsprechung 
am 10. Oktober 1926. 



Heimat als Gleichung? 

 

Ein entscheidender Grund für die politische und katholisch kirchliche Ablehnung der 

Toleranz gegenüber den Protestanten war die Position, dass die Glaubenseinheit 

entscheidend für die Landeseinheit und für die Reichseinheit sei.   

Wir dürfen Identität und Einheit jedoch nicht als Gleichung denken, weder für unsere 

eigene Person noch für die Vorstellung unseres Landes, noch für die Vorstellung von 

Kirche. Das wäre narzisstisch im Sinne von Narziss, der sich in das eigene 

Spiegelbild verliebt und den nichts anderes mehr interessiert. Narziss ist dem Tod 

geweiht. Identität oder Selbstbewusstsein ist auch nicht durch bloße Abgrenzung von 

anderen zu erreichen: die Katholiken von den Protestanten, die Schwarzen von den 

Roten und Blauen, die Tiroler von den Wienern, die Österreicher von den Deutschen, 

den Italienern, den Tschuschen, den Türken. Ein solches Verständnis würde auch 

nicht dem „Katholischen“ in der ursprünglichen Bedeutung des Wortes 

entsprechen.[8] Das „Eigene“ ist keine geschlossene, fensterlose Monade, Heimat 

kann keine Festung und auch kein Bunker sein. Heimat gibt es nicht ohne Wachstum 

und nicht ohne Veränderung, nicht ohne Begegnung mit dem und den Fremden, 

nicht ohne Gastfreundschaft und nicht ohne Einlassen auf Neues.  

Das ist nicht nur vergangen, sondern auch gegenwärtig brisant. Ausland und Elend 

haben eine Wurzel. „Menschen“ mit Rechten und mit Würde sind für manche 

politische Gruppen nur jene, die der eigenen Nation oder Rasse angehören. Die 

anderen gelten als Barbaren oder Untermenschen. Das führt dann zum Tanz um das 

goldene Kalb der Identität, um die persönliche, berufliche, nationale, politische, 

männliche, weibliche, kirchliche, parteiliche, ideologische Identität. Selbstbewusstsein 

und Zelebration werden eins. Eitelkeit und Arroganz gegenüber dem anderen machen 

                                                
[8] „Der Katholizismus ist … die einzige Wirklichkeit, die, um zu sein, es nicht nötig hat, sich 

entgegenzusetzen, also alles andere als eine ‚geschlossene Gesellschaft‘. Ewig und seiner selbst 
sicher wie sein Gründer, hindert ihn gerade die Unduldsamkeit seiner Grundsätze nicht bloß, sich in 
vergängliche Werte zu verlieren, sie sichert ihm zugleich eine unendlich umfassende 
Geschmeidigkeit, ganz im Gegensatz zu der Ausschließlichkeit und Steifheit, die den Sektengeist 
kennzeichnet. … Die Kirche ist überall zu Hause und jeder soll sich in der Kirche zu Hause fühlen 
können. So trägt der auferstandene Herr, wenn er sich seinen Freunden kundtut, das Gesicht aller 
Rassen, und jeder hört ihn in seiner eigenen Sprache.“ (Henri de Lubac, Glauben aus der Liebe. 
Catholicisme. Einsiedeln 31992, 263). Vgl. Roman Siebenrock, Identität als Weite. Die Idee der 
Katholizität nach Henri de Lubacs "Catholicisme" (1938) in einer ratlosen Zeit - eine Relecture, in: 
Peter Reifenberg (Hg.): Gott für die Welt. Henri de Lubac, Gustav Siewerth und Hans Urs von 
Balthasar in ihren Grundanliegen. Festschrift für Walter Seidel. Mainz 2001, 56 – 72. 



sich breit. Im Kern ist diese narzisstisch orientierte Identität aber morbid: „Während 

das Subjekt zugrunde geht, negiert es alles, was nicht seiner eigenen Art ist.“[9] 

Wer nur mit sich selbst beschäftigt ist, kann andere gar nicht wahrnehmen. 

Schizoide, gespaltene Personen können nicht integrieren. Die Zuspitzung der 

Individualisierung kennt keine verbindlichen Netzwerke und keine Zugehörigkeiten 

mehr. Egoisten lassen andere am eigenen Leben, am Wohlstand und an der Kultur 

nicht partizipieren. Wer selbst nicht integer ist, kann nicht für Integration sein. 

Entwurzelte Menschen müssen auch andere entwurzeln. 

Das Selbsterhaltungs-Ich zeichnet sich durch Misstrauen, Rationalität, Kontrolle und 

Kritik aus. In Verhärtungen oder auch in Blockbildungen findet das Individuum nicht 

sein Heil. Eine Selbstverwirklichung, die alles Fremde als Hemmung, Begrenzung, 

Behinderung, Bedrohung und Feind seiner selbst verdächtigt und nur die Perspektive 

der Befreiung von anderen kennt, landet in der Vereinzelung. Menschliche Identität 

gelingt nicht in der Gettoisierung oder in einer Festung, nicht durch kämpferische 

Selbstverteidigung, Verhärtung oder Totalbewaffnung und ist auch nicht machbar. 

 

Feindbilder 

 

Wer gegen wen? Das ist nicht nur im Sport die Frage. Das gilt auch für Medien, 

Politik oder Wirtschaft. Gesellschaften im Kleinen und Großen werden konstruiert 

nach dem Muster: Wo sind meine Feinde? Von wem setzen wir uns ab? Es ist 

Ausdruck von menschlicher Schwäche und nicht von Stärke, anderen Menschen und 

Völkern von vornherein mit Abwertung und Verdacht zu begegnen oder alle, die sich 

nicht angleichen und unterwerfen, ins Lager der Feinde zu verweisen. Alles, was im 

Gegensatz zum Eigenen, zum Nahen, Bekannten, Gewohnten und Vertrauten steht, 

ist dann nicht geheuer und wird als Bedrohung erfahren. Sozialphilosophisch hat der 

deutsche Schriftsteller Hans Magnus Enzensberger festgehalten, dass der Konflikt 

mit dem Nachbarn der Fremdenfeindschaft vorausgeht: „Der verabscheute Andere ist 

ursprünglich wohl immer der Nachbar, und erst, wenn sich größere Gemeinwesen 

gebildet haben, wird der Fremde jenseits der Grenze zum Feind erklärt.“[10] 

 
                                                
[9] Theodor W. Adorno, Minima moralia. Reflexionen aus dem beschädigten Leben (Ges. Schriften 4, 

hg. Von R. Tiedemann), Frankfurt 1980, 51.  

[10] Hans Magnus Enzensberger, Aussichten auf den Bürgerkrieg, Frankfurt am Main 1993, 11. 



Ich und die Anderen 

 

Nach Emmanuel Lévinas[11], der als „Denker des Anderen bekannt ist, führt die 

Begegnung mit dem Anderen in seiner Uneinholbarkeit und Einzigkeit zu einer 

Erschütterung der je eigenen Welt. In der Erfahrung „Von-Angesicht-zu-Angesicht“ 

werden wir mit der Fremdheit des Anderen konfrontiert. Das eigene Ich wird dabei 

relativiert. Ein Selbstverständnis von einem spontanen Sich-selbst-Entwerfen und-

Entfalten wird massiv in Frage gestellt. 

Diese Erfahrung kann nun unterschiedlich bewältigt werden: Man kann die 

Fremdheitserfahrung in einer Weise bewältigen, indem man den anderen den 

eigenen Anschauungs- und Denkformen unterwirft und ihn in den eigenen 

Weltentwurf einordnet. Oder das Subjekt erkennt seine Verantwortung an, dem 

Anderen als ihm selbst zu antworten. In der Anerkennung dieser Verantwortung 

muss es bereit sein, die eigene Verfügungsgewalt einzuschränken. Durch das Antlitz 

des Anderen wird der eigene Narzissmus, die ich-zentrierte Welt aufgebrochen. Der 

Andere kann nicht restlos in den eigenen Horizont eingeordnet werden. Echte 

Begegnung fordert das Herausgehen aus sich selbst, das Verlassen liebgewordener 

Vorstellungen, den Abschied von Bildern, in denen sich das Ich seine Welt 

zurechtlegt und zimmert. Angeblickt und angegangen vom Anderen in seiner 

Bedürftigkeit und Unerreichbarkeit ist ihm gegenüber keine Indifferenz möglich.  

Sie tragen in sich aber auch eine Dringlichkeit, eine ethische Verpflichtung und 

Forderung, andere nicht gering zu schätzen, nicht zu verachten, nicht als Material zu 

missbrauchen[12]. Bedürftigkeit, Not und Begrenztheit treten als Appell gegenüber, 

der Nähe, Geduld und Solidarität einfordert. Das konkrete Engagement für das 

Leben und die Freiheit des und der Anderen sprengt den Kerker der Ichgefangenheit 

und der subjektiven Verschlossenheit. Das Sein-für-den-Anderen, die Proexistenz als 

neue Orientierung der Freiheit kommen dabei an kein Ende. 

                                                
[11] Totalite et infini. Dt. Totalität und Unendlichkeit. Versuch über die Exteriorität. Übersetzt von W.N. 

Krewani, Freiburg/ München 1987. Vgl. dazu: Walter Schaupp / Melanie Wolfers, Denken der 
Differenz – Leben in Achtung vor dem Anderen. Anstöße heutiger Philosophie für das Leben in einer 
Gemeinschaft, in: GuL 76 (2003), 254-262. 

[12] Vgl. dazu: Emmanuel Levinas, En découvrant l’existence avec Husserl et Heidegger, Réimpression 
conforme à la première suivie d’Essais nouveaux, Paris 4 1982, 165-178; deutsch: Die Spur des 
Anderen. Untersuchungen zur Phänomenologie und Sozialphilosophie. Übersetzt, herausgegeben 
und eingeleitet von Wolfgang Nikolaus Krewani, Freiburg/München 1983, 185-208. 



Dabei bleiben die Unverfügbarkeit und das wesentliche Nicht-Begreifen des 

Anderen. Die Grenze des Anderen soll nicht vereinnahmt werden. Es bleibt ein 

Leiden an der Fremdheit. Die Fremdheit des Anderen zu respektieren, das Aushalten 

der Differenz als positiver Raum der Begegnung, werden zu einer Weise, in der 

Menschen gegenseitig ihre Würde wahren und das Geheimnis des nicht 

begreiflichen Gottes verehren. 

Die italienische Philosophin Luisa Muraro[13] macht eine andere Seite des 

Differenzdenkens sichtbar. Muraro denkt primär über die eigene Andersheit, über die 

eigene, nicht einholbare Differenz zu den anderen nach und spricht in diesem 

Zusammenhang von der Notwendigkeit eines „Von-sich-selbst-Ausgehens“ und 

„Sich-nicht-finden-Lassens“. „Von-sich-selbst-Ausgehen“ bedeutet, die eigene 

Differenz im Sinn der eigenen, unableitbaren Originalität zu entdecken und zur 

Freiheit zu finden, diese Differenz positiv zu leben. Das inkludiert eine innere Freiheit 

von herrschenden Meinungen und von den Zwängen der Strukturen. Es bedeutet 

auch, dass es in mir ein bleibendes Geheimnis gibt, das dem anderen immer 

unzugänglich bleiben wird. Ich werde von den anderen, von der Gemeinschaft nie 

ganz gefunden. Ich bin immer mehr als die Meinung der anderen über mich. 

Zur Religions- und Gewissensfreiheit, zum Respekt und Toleranz gegenüber 

anderen Konfessionen, zum friedlichen Dialog mit ihnen, zum Lernen voneinander 

gibt es vom Zweiten Vatikanischen Konzil her keine Alternative. 

 

Manfred Scheuer, Bischof von Innsbruck 

Präsident von Pax Christi Österreich 

 
 

 
 
 

 
 

                                                
[13] Sich-nicht-finden-Lassen, in: Die Welt zur Welt bringen. Politik, Geschlechterdifferenz und die 

Arbeit am Symbolischen. Hg. von Antje Schrupp, Königsstein/Ts. 1999, 18-37. 


