Heimat zwischen Ausgrenzung, Vertreibung und Integration

Gedenken an die Vertreibung der Zillertaler Protestanten im Jahr 1837
Mayrhofen, 16. September 1837

,Die innere Realitat eines Menschen besteht im Verhaltnis zwischen der
Vergangenheit und seiner Zukunft: Wer ihm die eine oder die andere raubt, fugt ihm
den groRtmoglichen Schaden zu. Ganz wegschaffen, was ich gewesen bin:
Entwurzelung, Herabsetzung, Versklavung. Hinsichtlich der Zukunft: Todesurteil.“!"!
Der Raub der Vergangenheit fuhrt zu Entwurzelung und Versklavung. Positiv
gewendet: Das Gedachtnis gehort zu unserem Leben in der Zeit. Es ist Bedingung
fur ldentitat und Selbstbewusstsein. Gedachtnisschwund kann so weit fuhren, dass
ein Mensch von seiner Vergangenheit wie abgeschnitten ist: Er weil3 nicht mehr, wer
er ist. Wer das Gedachtnis verliert, verliert die Orientierung. Es gibt aber auch die
Schattenseite der Erinnerung: Wer von der eigenen Vergangenheit nicht loskommt,
muss an der Gegenwart verzweifeln. Und: Im Gedachtnis steckt nicht nur das
Potential der Hoffnung, sondern auch das der Verzweiflung, der Verachtung, des
Hasses und der Gewalt.

~Wer nicht eine Vergangenheit zu verantworten und eine Zukunft zu gestalten
gesonnen ist, der ist ,vergesslich’, und ich weil3 nicht, wie man einen solchen
Menschen packen, stellen, zur Besserung bringen kann.” Dietrich Bonhoeffer geht es
um den Schnittpunkt einer in moralischer Verantwortung Ubernommenen
Vergangenheit und einer verantwortungsvollen Gestaltung der Zukunft in der
Gegenwart: ,Die Guter der Gerechtigkeit, der Wahrheit, der Schonheit ... brauchen
Zeit, Bestandigkeit, ,Gedachtnis’, oder sie degenerieren.“?

Die Geschichte Tirols ist durchaus ein Ringen um Freiheit. Das Freiheitsbewusstsein
erfuhr im Verlauf der Geschichte Einfarbungen und auch Verdunkelungen. Zur
Geschichte der Freiheit gehdren z.B. der Tiroler Landlibell von Kaiser Maximilian
1511 sowie die Personen und Ereignisse um 1796 und 1809. Es ist aber auch eine
Geschichte der Vertreibung und der Ausgrenzung der Hutterer und der Protestanten,

es ist das Leiden der judischen Gemeinde, und es ist der Widerstand gegen Diktatur

[ Simone Weil, Cahiers, Aufzeichnungen I|. Hg. und ubers. von E. Edl und W. Matz, Minchen-Wien o.
J., 176.

© Dietrich Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen aus der Haft. Hg. von
E. Bethge, Gitersloh '*1985, 109f.



und Ideologie im Dritten Reich. Die Geschichte ist keine reine Helden- oder
Siegergeschichte. Und die Tiroler waren auch nicht nur Opfer.

Was verstehen viele Tiroler unter Freiheit? Der in Reichsacht und Bann verfallene
Herzog Friedrich, genannt Friedl mit der leeren Tasche, hat im 15. Jahrhundert den
Rofnern das Asylrecht, die vollstandige Steuerfreiheit und das Jagdrecht verbrieft.
Zudem gewahrte er eigenen Burgfrieden, d.h. eigene Gerichtsbarkeit, Militarfreiheit
und das Recht auf das Tragen von Waffen. Diese Rechte und Freiheiten wurden
noch von Maria Theresia bestatigt. Josef Il. hat sie aufgehoben und sie wurden nie
wieder eingefuhrt. Da ist sehr viel dabei, was viele Tiroler unter Freiheit verstehen.
Dafur wurde auch gegen die Franzosen und Bayern gekampft. Die ,Religionsfreiheit"
war sicher nicht das alleinige Motiv fur die Tiroler Freiheitskampfe, sie darf aber nicht
ubersehen werden.

Diese Geschichte Tirols ist auch eine Geschichte der Kriege. Konfessionell gepragt
war der DreiBigjahrige Krieg, in dem 1622 Galtur niedergebrannt und geplundert
wurde. Die Kirche und viele Hauser gingen in Flammen auf. Das Dorf hat sich lange
nicht von diesen Schaden erholt, und die aufgelaufenen Steuerschulden wurden erst
im Jahre 1645 erlassen. Und Reutte wurde im Dreildigjahrigen Krieg von den
Schweden niedergebrannt und zerstort.

Die Geschichte Tirols ist auch eine Geschichte der Reformation und deren
Unterdrickung, eine Geschichte der Ausgrenzung und Vertreibung der Taufer und
der Protestanten. Das gilt fir die Hutterer™™ im 16. Jahrhundert, das gilt fiir die
Deferegger Protestanten (gehorte damals politisch und kirchlich zu Salzburg) im
Jahre 1684 und fur die Zillertaler ,Inklinanten® 1837.

Zillertaler Inklinanten!

11 Josef Gelmi, Geschichte der Kirche in Tirol, Innsbruck-Wien-Bozen 2001, 153ff.

™ Josef Gelmi, Geschichte der Kirche in_Tirol, Innsbruck-Wien-Bozen 2001, 305-307; Erich
Beyreuther: "Zillertaler Emigranten”. In: RGG® Bd. 6, 1910; Franz Loidl (Hg.): Zur 150-Jahr-Feier der
Emigration der Zillertaler "Inklinanten". Wien: Wiener Katholische Akademie 1987; Grete
Mecenseffy: Geschichte des Protestantismus in Osterreich. Graz; KéIn 1956; Ekkart Sauser: Die
Zillertaler Inklinanten und ihre Ausweisung im Jahre 1837. Innsbruck 1959; Peter Stoger:
Eingegrenzt und ausgegrenzt. Tirol und das Fremde. Frankfurt am Main 2002; ,Ein rheinischer
Rechtsgelehrter®: Fiir die Glaubenseinheit Tirols: Ein offenes deutsches Wort an das Tiroler Volk,
Vereins-Buchdruckerei, 1861 (Streitschrift gegen konfessionell gemischte Lander mit verschiedenen
Herleitungen warum das Toleranzpatent in Tirol angeblich nicht gelten soll.); Wilfried Beimrohr: Die
Zillertaler Protestanten oder Inklinanten und ihre Austreibung 1837, 2007, Tiroler Landesarchiv.



Das Zillertal, das bis zur napoleonischen Zeit politisch zum Erzbistum Salzburg
gehorte, kam 1816 zum Kronland Tirol und damit zum Osterreichischen Kaiserreich.
Seit 1832 galten auch fur Tirol die Osterreichischen Toleranzgesetze. Von Wien aus
wurde das Land aber streng zentralistisch regiert. Die restaurative Politik des Fursten
Metternich flrchtete nichts mehr als Unruhen und Revolten, die es folglich im Keime
zu ersticken galt. Die Kirche unterstitzte im grof3en und ganzen dieses Regime,
wenn sie auch unter den immer noch herrschenden josephinischen Gesetzen zu
leiden hatte. Kirchlich gehorte das Zillertal auf der rechten FluRseite zum Erzbistum
Salzburg und auf der linken zum Bistum Brixen. Ahnlich wie in Defereggen gab es
auch im Zillertal driickende Armut, die viele zwang, jahreszeitlich auszuwandern und
in wirtschaftlich gesegneteren Gebieten ihr Auskommen zu suchen.

In diesem Umfeld machte sich in den spaten zwanziger Jahren des 19. Jahrhunderts
vor allem in den Gemeinden Zell, Schwendau, Schwendberg, Ramsberg, Mayrhofen,
Brandberg und Finkenberg eine protestantische Bewegung bemerkbar, deren
Mitglieder vom Salzburger Erzbischof Augustin Gruber (1823-1835) ,Inklinanten®
genannt wurden, weil er in ihnen nicht wirkliche Protestanten sehen wollte oder
konnte. Im Unterschied zu den Defereggern gingen die Zillertaler Protestanten auf
Reste der evangelischen Mission im 16. Jahrhundert zurlck, die der
Rekatholisierung entgangen waren und Verbindungen mit ihren Gesinnungsbrudern
im hintersten Ahrntal unterhielten. Da kein Pastor die Zillertaler Protestanten
betreuen durfte, waren sie gezwungen, die mundliche Tradition besonders zu pflegen
und vor allem sich lutherische Blcher aus dem Ausland zu besorgen. Bei einer
Blcherkontrolle, die das Brixner Ordinariat 1741 durchfuhrte, wurden 160 Bucher
und eine Menge lutherischer Schriften beschlagnahmt. Als 1741 und 1745
salzburgische Beamte die Hauser in Brandberg besuchten, stellten sie fest, dass in
jeder zweiten Familie der katholischen Lehre widersprechende Ansichten geaullert
wurden. So glaubte Georg Haidacher, dass neben der Hostie auch die
Kelchkommunion zu empfangen sei. Nach Martin Staindl hatte der Papst die Beichte
erfunden und Philipp Gruber meinte, dass das Fegfeuer ebenfalls auf den Papst
zuruckgehe. Ende 1829 taten einige Manner in Mayrhofen und Zell ihren Austritt aus
der katholischen Kirche kund. Daraufhin verlieen immer mehr Leute die katholische
Kirche. Angefuhrt wurden sie von Bartima Heim, von dem der Salzburger Erzbischof
sagte, dass er ,in jeder arbeitsfreien Stunde vor seiner Bibel und anderen

lutherischen Blichern" sitze. Neben ihm trat auch Johann Fleidl als Anfuhrer auf. Von



ihm sagte Dekan Sander aus Zell 1830: ,Er ist der Hauptpastor und
Proselytenmacher der Zeller Renitenten". Im Marz 1830 lehnte der Brixner
Furstbischof Galura (1829-1856) die Anwendung des Toleranzpatentes fur Tirol ab.
Viel scharfer sprach sich im Juli 1830 der Salzburger Oberhirte in einem Schreiben
an das Tiroler Gubernium gegen die Bildung einer protestantischen Gemeinde im
Zillertal aus.

Im Juni 1832 wandten sich die ,Inklinanten® an den Kaiser und baten um Aufhebung
vom Gewissenszwang und um Freiheit von rechtlichen Einschrankungen. Kurz
darauf durften sie diese Bitte auch dem auf Besuch in Innsbruck weilenden Kaiser
selbst vorbringen. Standische Vertreter des Unterinntales aber baten ihrerseits die
Regierung, das Gesuch der Inklinanten entschieden abzulehnen. Im Gubernium gab
es Leute, die den Inklinanten wohlgesinnt waren. In diesem Zusammenhang muss
vor allem der geistliche Referent, Franz Wilhelm Sondermann, genannt werden, der
1835 sogar sein Priesteramt aufgab, Protestant wurde und nach Berlin Ubersiedelte.
Anderseits gab es aber auch Falken wie den Landesgouverneur Friedrich von
Wilczek, der die Inklinanten ,verrickte Theologen im Bauernkittel" nannte. Im Marz
1834 beschaftigte sich der Wiener Staatsrat mit der Zillertaler Angelegenheit und
folgte dem Gutachten des geistlichen Referenten, Propst Alois Justl, der in der
Einheit des Glaubens auch eine Garantie fur die Einheit des Staates sah und sich
deshalb nicht fur die Toleranz entscheiden konnte. So kam es am 2. April 1834 zur
allerhdchsten EntschlieBung des Kaisers, welche die Zillertaler Protestanten vor die
Wahl stellte, entweder in ein anderes Osterreichisches Land auszuwandern, wo das
Toleranzpatent Anwendung gefunden hatte, oder aber zum katholischen Glauben
zuruckzukehren. Da diese Entschlie3ung einige Fragen offen lief3 und die Inklinanten
sie im Widerspruch mit den vermeintlichen Versprechungen des Kaisers im Jahre
1832 sahen, vergingen weitere Jahre bis zu einer endgultigen Entscheidung. Im
Jahre 1835 weigerte sich Erzherzog Johann auf seinem Besuch im Zillertal, mit den
Inklinanten zu sprechen. Ein Jahr spater verscharfte sich die Situation im Lande. Der
neue Salzburger Erzbischof Friedrich von Schwarzenberg (1836-1850) verlangte in
einer Eingabe, die er im Februar 1836 dem Innsbrucker Gubernium zukommen liel3,
die gewaltsame Ausweisung der Protestanten, denen er vorwarf, ihre religidsen
Feiern mit Schnapsgelagen zu beenden und politisch nicht verlasslich zu sein. Im

November 1836 zeichnete dann der Erzbischof nach einer Visitation des Zillertales in



einer Eingabe an das Gubernium ein Uberaus dusteres Bild Uber die dortigen
Zustande.

Am 12. Januar 1837 kam es schlieBlich zum kaiserlichen Dekret, das die Inklinanten
aufforderte, innerhalb von 14 Tagen zu erklaren, ob sie zur katholischen Kirche
zuruckkehren wollten oder nicht. Jene, die sich zum Protestantismus bekannten,
mussten binnen vier Monaten auswandern oder in ein Osterreichisches Land ziehen,
wo es nichtkatholische Gemeinden gab. Um den Exulanten das Verlassen der
Heimat leichter zu machen, kam ihnen die Regierung mit finanzieller Unterstitzung
entgegen. Fur jene, die nach Preulden auswanderten, traf ein Gesandter der Berliner
Regierung Abmachungen in Wien. Insgesamt verlieBen 427 Personen das Zillertal.
416 von ihnen wanderten nach Preullisch-Schlesien aus, nur 11 zogen in andere
Osterreichische Lander. Wahrend 70 Prozent der Vertriebenen zur Erzdibzese
Salzburg gehorten, waren 30 Prozent aus dem Bistum Brixen (Hippach und
Finkenberg). Unter den Exulanten waren besonders viele Unverheiratete und viele
Dienstboten. Nur wenige kehrten wieder zur katholischen Kirche zuruck. Der
spektakuldrste Fall war jener von Andreas Egger.!” Er hatte seine katholisch
gebliebene Frau und die Kinder zurlckgelassen, ist nach Preuflen gezogen, 1862
wieder nach Tirol zurickgekehrt und hat sich dann mit der katholischen Kirche
wieder ausgesohnt. Zwei seiner Sohne wurden Priester. Blasius brachte es
schlieBlich zum Dekan und Franz wurde sogar Bischof von Brixen.! Der Sohn eines
mit den Inklinanten sympathisierenden Holzknechts war der Franziskaner Michael
Kolland, der 1860 in Damaskus das Martyrium erlitt und 1926 selig gesprochen

wurde.["

el Vgl. dazu Franz Egger, Ein Bischof erzahlt von seiner Mutter, Innsbruck 1935.

! Franz Egger, Fiirstbischof von Brixen, * 26.4. 1836 in Hippach (Zillertal), + 17.5. 1918 in Innsbruck.
Seine Studien machte er am Kassianeum zu Brixen/Sudtirol und am Germanikum zu Rom. 1908
wurde er Weihbischof und Generalvikar von Brixen mit dem Sitz in Feldkirch-Vorarlberg. 1912 wurde
er Bischof von Brixen, als solcher war er auch Mitglied des 6sterreichischen Reichsrates und des
Tiroler Landtages.

I Ordensname Engelbert, geb. am 21. September 1827 in Ramsau/Zillertal, wurde 1847

Franziskaner, 1851 Priester, wirkte seit 1855 im Heiligen Land, wo er zuletzt in der Pfarrseelsorge

unter den Arabern und Armeniern des lateinischen Ritus in Damaskus tatig war. Kolland war ein

frommer Mann, der mit groRer Gite und Geduld seinen Mitmenschen begegnete. Mit sieben
anderen Franziskanern wurde er in der Nacht vom 9. auf den 10. Juli 1860 bei einem Uberfall
moslemischer Drusen auf das Kloster in Damaskus durch Sabelhiebe ermordet. — Seligsprechung

am 10. Oktober 1926.



Heimat als Gleichung?

Ein entscheidender Grund fur die politische und katholisch kirchliche Ablehnung der
Toleranz gegenuber den Protestanten war die Position, dass die Glaubenseinheit
entscheidend fur die Landeseinheit und fur die Reichseinheit sei.

Wir durfen Identitat und Einheit jedoch nicht als Gleichung denken, weder fur unsere
eigene Person noch fur die Vorstellung unseres Landes, noch fur die Vorstellung von
Kirche. Das ware narzisstisch im Sinne von Narziss, der sich in das eigene
Spiegelbild verliebt und den nichts anderes mehr interessiert. Narziss ist dem Tod
geweiht. Identitat oder Selbstbewusstsein ist auch nicht durch blof3e Abgrenzung von
anderen zu erreichen: die Katholiken von den Protestanten, die Schwarzen von den
Roten und Blauen, die Tiroler von den Wienern, die Osterreicher von den Deutschen,
den lItalienern, den Tschuschen, den Turken. Ein solches Verstandnis wurde auch
nicht dem ,Katholischen® in der urspringlichen Bedeutung des Wortes
entsprechen.’’! Das ,Eigene“ ist keine geschlossene, fensterlose Monade, Heimat
kann keine Festung und auch kein Bunker sein. Heimat gibt es nicht ohne Wachstum
und nicht ohne Veranderung, nicht ohne Begegnung mit dem und den Fremden,
nicht ohne Gastfreundschaft und nicht ohne Einlassen auf Neues.

Das ist nicht nur vergangen, sondern auch gegenwartig brisant. Ausland und Elend
haben eine Wurzel. ,Menschen® mit Rechten und mit Wuirde sind fur manche
politische Gruppen nur jene, die der eigenen Nation oder Rasse angehoren. Die
anderen gelten als Barbaren oder Untermenschen. Das fuhrt dann zum Tanz um das
goldene Kalb der Identitat, um die personliche, berufliche, nationale, politische,
mannliche, weibliche, kirchliche, parteiliche, ideologische Identitat. Selbstbewusstsein

und Zelebration werden eins. Eitelkeit und Arroganz gegenuber dem anderen machen

Bl Der Katholizismus ist ... die einzige Wirklichkeit, die, um zu sein, es nicht noétig hat, sich
entgegenzusetzen, also alles andere als eine ,geschlossene Gesellschaft’. Ewig und seiner selbst
sicher wie sein Griinder, hindert ihn gerade die Unduldsamkeit seiner Grundsatze nicht blof, sich in
vergangliche Werte zu verlieren, sie sichert ihm zugleich eine unendlich umfassende
Geschmeidigkeit, ganz im Gegensatz zu der AusschlieBlichkeit und Steifheit, die den Sektengeist
kennzeichnet. ... Die Kirche ist tUberall zu Hause und jeder soll sich in der Kirche zu Hause fiihlen
kdénnen. So tragt der auferstandene Herr, wenn er sich seinen Freunden kundtut, das Gesicht aller
Rassen, und jeder hort ihn in seiner eigenen Sprache.” (Henri de Lubac, Glauben aus der Liebe.
Catholicisme. Einsiedeln 1992, 263). Vgl. Roman Siebenrock, Identitdt als Weite. Die Idee der
Katholizitat nach Henri de Lubacs "Catholicisme" (1938) in einer ratlosen Zeit - eine Relecture, in:
Peter Reifenberg (Hg.): Gott fir die Welt. Henri de Lubac, Gustav Siewerth und Hans Urs von
Balthasar in ihren Grundanliegen. Festschrift fiir Walter Seidel. Mainz 2001, 56 — 72.



sich breit. Im Kern ist diese narzisstisch orientierte Identitat aber morbid: ,Wahrend
das Subjekt zugrunde geht, negiert es alles, was nicht seiner eigenen Art ist.4*!

Wer nur mit sich selbst beschaftigt ist, kann andere gar nicht wahrnehmen.
Schizoide, gespaltene Personen konnen nicht integrieren. Die Zuspitzung der
Individualisierung kennt keine verbindlichen Netzwerke und keine Zugehorigkeiten
mehr. Egoisten lassen andere am eigenen Leben, am Wohlstand und an der Kultur
nicht partizipieren. Wer selbst nicht integer ist, kann nicht fur Integration sein.
Entwurzelte Menschen mussen auch andere entwurzeln.

Das Selbsterhaltungs-Ich zeichnet sich durch Misstrauen, Rationalitat, Kontrolle und
Kritik aus. In Verhartungen oder auch in Blockbildungen findet das Individuum nicht
sein Heil. Eine Selbstverwirklichung, die alles Fremde als Hemmung, Begrenzung,
Behinderung, Bedrohung und Feind seiner selbst verdachtigt und nur die Perspektive
der Befreiung von anderen kennt, landet in der Vereinzelung. Menschliche Identitat
gelingt nicht in der Gettoisierung oder in einer Festung, nicht durch kampferische

Selbstverteidigung, Verhartung oder Totalbewaffnung und ist auch nicht machbar.

Feindbilder

Wer gegen wen? Das ist nicht nur im Sport die Frage. Das gilt auch fur Medien,
Politik oder Wirtschaft. Gesellschaften im Kleinen und Grof3en werden konstruiert
nach dem Muster: Wo sind meine Feinde? Von wem setzen wir uns ab? Es ist
Ausdruck von menschlicher Schwache und nicht von Starke, anderen Menschen und
Voélkern von vornherein mit Abwertung und Verdacht zu begegnen oder alle, die sich
nicht angleichen und unterwerfen, ins Lager der Feinde zu verweisen. Alles, was im
Gegensatz zum Eigenen, zum Nahen, Bekannten, Gewohnten und Vertrauten steht,
ist dann nicht geheuer und wird als Bedrohung erfahren. Sozialphilosophisch hat der
deutsche Schriftsteller Hans Magnus Enzensberger festgehalten, dass der Konflikt
mit dem Nachbarn der Fremdenfeindschaft vorausgeht: ,Der verabscheute Andere ist
ursprunglich wohl immer der Nachbar, und erst, wenn sich groRere Gemeinwesen

gebildet haben, wird der Fremde jenseits der Grenze zum Feind erklart."!

Bl Theodor W. Adorno, Minima moralia. Reflexionen aus dem beschadigten Leben (Ges. Schriften 4,
hg. Von R. Tiedemann), Frankfurt 1980, 51.

0% Hans Magnus Enzensberger, Aussichten auf den Birgerkrieg, Frankfurt am Main 1993, 11.



Ich und die Anderen

Nach Emmanuel Lévinas!', der als ,Denker des Anderen bekannt ist, filhrt die
Begegnung mit dem Anderen in seiner Uneinholbarkeit und Einzigkeit zu einer
Erschitterung der je eigenen Welt. In der Erfahrung ,Von-Angesicht-zu-Angesicht*
werden wir mit der Fremdheit des Anderen konfrontiert. Das eigene Ich wird dabei
relativiert. Ein Selbstverstandnis von einem spontanen Sich-selbst-Entwerfen und-
Entfalten wird massiv in Frage gestellt.

Diese Erfahrung kann nun unterschiedlich bewaltigt werden: Man kann die
Fremdheitserfahrung in einer Weise bewaltigen, indem man den anderen den
eigenen Anschauungs- und Denkformen unterwirft und ihn in den eigenen
Weltentwurf einordnet. Oder das Subjekt erkennt seine Verantwortung an, dem
Anderen als ihm selbst zu antworten. In der Anerkennung dieser Verantwortung
muss es bereit sein, die eigene Verfugungsgewalt einzuschranken. Durch das Antlitz
des Anderen wird der eigene Narzissmus, die ich-zentrierte Welt aufgebrochen. Der
Andere kann nicht restlos in den eigenen Horizont eingeordnet werden. Echte
Begegnung fordert das Herausgehen aus sich selbst, das Verlassen liebgewordener
Vorstellungen, den Abschied von Bildern, in denen sich das Ich seine Welt
zurechtlegt und zimmert. Angeblickt und angegangen vom Anderen in seiner
Bedurftigkeit und Unerreichbarkeit ist ihm gegenuber keine Indifferenz moglich.

Sie tragen in sich aber auch eine Dringlichkeit, eine ethische Verpflichtung und
Forderung, andere nicht gering zu schatzen, nicht zu verachten, nicht als Material zu

missbrauchen!'?

. Bedurftigkeit, Not und Begrenztheit treten als Appell gegenuber,
der Nahe, Geduld und Solidaritat einfordert. Das konkrete Engagement fur das
Leben und die Freiheit des und der Anderen sprengt den Kerker der Ichgefangenheit
und der subjektiven Verschlossenheit. Das Sein-fur-den-Anderen, die Proexistenz als

neue Orientierung der Freiheit kommen dabei an kein Ende.

Ul Totalite et infini. Dt. Totalitat und Unendlichkeit. Versuch ber die Exterioritat. Ubersetzt von W.N.
Krewani, Freiburg/ Minchen 1987. Vgl. dazu: Walter Schaupp / Melanie Wolfers, Denken der
Differenz — Leben in Achtung vor dem Anderen. Anst6Re heutiger Philosophie fir das Leben in einer
Gemeinschaft, in: GuL 76 (2003), 254-262.

21 vgl. dazu: Emmanuel Levinas, En découvrant I'existence avec Husserl et Heidegger, Réimpression
conforme a la premiére suivie d’Essais nouveaux, Paris * 1982, 165-178; deutsch: Die Spur des
Anderen. Untersuchungen zur Phianomenologie und Sozialphilosophie. Ubersetzt, herausgegeben
und eingeleitet von Wolfgang Nikolaus Krewani, Freiburg/Minchen 1983, 185-208.



Dabei bleiben die Unverfugbarkeit und das wesentliche Nicht-Begreifen des
Anderen. Die Grenze des Anderen soll nicht vereinnahmt werden. Es bleibt ein
Leiden an der Fremdheit. Die Fremdheit des Anderen zu respektieren, das Aushalten
der Differenz als positiver Raum der Begegnung, werden zu einer Weise, in der
Menschen gegenseitig ihre Wurde wahren und das Geheimnis des nicht
begreiflichen Gottes verehren.

Die italienische Philosophin Luisa Muraro!™ macht eine andere Seite des
Differenzdenkens sichtbar. Muraro denkt primar Uber die eigene Andersheit, Uber die
eigene, nicht einholbare Differenz zu den anderen nach und spricht in diesem
Zusammenhang von der Notwendigkeit eines ,Von-sich-selbst-Ausgehens® und
»oich-nicht-finden-Lassens®. ,Von-sich-selbst-Ausgehen® bedeutet, die eigene
Differenz im Sinn der eigenen, unableitbaren Originalitat zu entdecken und zur
Freiheit zu finden, diese Differenz positiv zu leben. Das inkludiert eine innere Freiheit
von herrschenden Meinungen und von den Zwangen der Strukturen. Es bedeutet
auch, dass es in mir ein bleibendes Geheimnis gibt, das dem anderen immer
unzuganglich bleiben wird. Ich werde von den anderen, von der Gemeinschaft nie
ganz gefunden. Ich bin immer mehr als die Meinung der anderen tber mich.

Zur Religions- und Gewissensfreiheit, zum Respekt und Toleranz gegenuber
anderen Konfessionen, zum friedlichen Dialog mit ihnen, zum Lernen voneinander

gibt es vom Zweiten Vatikanischen Konzil her keine Alternative.

Manfred Scheuer, Bischof von Innsbruck

Prasident von Pax Christi Osterreich

3 Sich-nicht-finden-Lassen, in: Die Welt zur Welt bringen. Politik, Geschlechterdifferenz und die
Arbeit am Symbolischen. Hg. von Antje Schrupp, Konigsstein/Ts. 1999, 18-37.



