
Angst und Vertrauen 
Akademischer Abschlussgottesdienst der Universitäten im Innsbrucker Dom 
22. Juni 2014 
  
„Wahrscheinlich gibt es keinen Gott. Nun machen Sie sich keine Sorgen mehr und 
genießen Sie das Leben.“ (Ariane Sherine) Atheisten beschlossen, christlichen 
Slogans mit beruhigenden atheistischen Anzeigen zu begegnen. Für Aufsehen 
sorgte Richard Dawkins mit seinem viel zitierten Buch „Der Gotteswahn“, in dem er 
mit antireligiöser Propaganda Menschen zum Atheismus geradezu bekehren will. 
Darin erachtet er Fanatismus, Angst, Fundamentalismus und hemmungslose 
Gewaltbereitschaft als konstitutiv für jedwede „Religion“. Abgewandelt auf das 
heutige Evangelium: Wenn ihr wollt, dass ihr keine Sorgen habt und euch nicht 
fürchten müsst, dann nehmt Abschied von Gott, von der Religion und von der Kirche. 
Aber sind in einer säkularen Welt die Ängste ausgemerzt? Ist der große Exorzismus, 
die Austreibung der Ängste vor den unberechenbaren Mächten der Natur, vor der 
Zukunft, vor der Sinnlosigkeit durch die Aufklärung und durch die Wissenschaft ein 
für allemal gelungen? Systemängste wie ein zwanghaftes Sicherheitsbedürfnis und 
Skrupulosität, Integralismus, aggressive Selbstlegitimation, sprechen eine andere 
Sprache 
  
Unsicherheit und Unübersichtlichkeit 
  
Glaube und Kirche waren in Tirol nicht selten durch Angst besetzt. Glaube war 
geprägt von Pflicht und von einem schlechten Gewissen. Nicht wenige deuten die 
letzten 50 Jahre als einen Weg der Befreiung von der Angst. Manchmal habe ich 
freilich den Eindruck, dass die Angst nur durch den Druck ersetzt wurde, durch den 
unheimlichen Druck, den wir uns selbst machen und den wir auf andere ausüben, sei 
es in der Arbeit, aber auch im Bereich der Sexualität und der Beziehung. Konkurrenz, 
Rivalität und Leistungsdruck sind ja nur die Kehrseite dessen, dass man zu kurz 
gekommen ist, Angst, zu wenig zu haben und zu wenig zu bekommen: zu wenig 
Liebe, zu wenig Wertschätzung. Auch die fortschreitende Verrechtlichung aller 
Lebenswelten, Sicherheitsdenken und Bürokratie haben sehr viel mit Ängsten zu tun. 
Viele Autoren der Gegenwart (Ulrich Beck, Jürgen Habermas, Jean Francois 
Lyotard) betrachten Komplexität als ein wesentliches Merkmal unserer 
Transformationsgesellschaft; die Komplexität führt zu Ungewissheit, daraus ergibt 
sich ein Gefühl der Überforderung. Wo sich Unsicherheit und Unübersichtlichkeit 
breit machen, schleicht sich auch die Angst ein. Und Angst ist nicht nur ein guter 
Ratgeber in Gefahr oder ein Signal in der Dunkelheit, sie kann auch unberechenbar 
und sogar böse machen. Die gegenwärtige Gesellschaft ist durch ein hohes Maß an 
Komplexität und Pluralismus, durch eine massive Unübersichtlichkeit gekennzeichnet. 
Traditionelle Sinn- und Wertsysteme bröseln. Eine Reaktion auf diese Unsicherheit 
und Unbehaustheit ist der Fundamentalismus. Fundamentalismus meint (auch) ein 
Denkverhalten, das die komplexe Wirklichkeit auf Überschaubares reduzieren will. 
Auf der Suche nach eindeutigen Wahrheiten herrschen Schemata wie: Entweder-
Oder, Schwarz-Weiß, Freund-Feind. 
  
Macht Angst böse? 
  
Was stellen Ängste mit uns an? „Die Angst ist es, die böse macht, und das Böse ist 
es, das Angst macht.“[1] Es gibt eine Angst vor sich selbst[2]. „Heute abends besuch 
ich mich; ich bin gespannt, ob ich daheim bin.“ (Karl Valentin) Es ist die Angst vor der 



eigenen Wahrheit da, sich selbst in einem Spiegel ohne Maske zu sehen. Es gibt die 
Angst vor der Einsamkeit, weil in ihr auch die Schattenseite des Lebens, die eigene 
Feigheit und Brutalität hochkommen könnte. Diese Angst ist zugleich eine Angst vor 
der Eigenständigkeit, eine Angst vor der Selbstwerdung. Man könnte sich womöglich 
nicht mehr auf andere ausreden und steht dann sehr allein da mit seinen 
Ent-scheidungen und Auffassungen. Nach Fritz Riemann[3] steckt diese Angst vor 
dem Subjektsein in depressiven Keimsituationen. Sie äußert sich in früher 
Resignation. Man versucht erst gar nicht, weil ja doch alles aussichtslos und 
hoffnungslos ist. Im Alltag zeigt sich diese Angst im Nicht-fragen, Nicht-fordern, 
Nicht-zugreifen, Nicht-nein-sagen-können, was immer wieder den Ansatz für weitere 
Hemmungen abgibt. Es gibt auch eine unbewusste Tendenz, sich überfordern zu 
lassen. 
Es gibt auch eine Angst vor der Begegnung, vor der Hingabe, vor einer Bindung. 
Eher schizoide Ansätze zeigen sich in der Angst vor Nähe und Hingabe. So 
genannte Schizoide können sich viel leichter aggressiv, negativ und kritisch äußern 
und verhalten als bejahend und annehmend. Ein inadäquates Misstrauen kann zur 
wachsenden und bleibenden Distanz zur Realität führen. In Ansätzen hysterische 
Charaktere haben Angst vor der Bindung und der Dauer. Sie neigen dazu, den 
eigenen Schatten auf andere zu projizieren, anderen die Schuld zu geben. Solche 
Menschen wollen meist zu viel und vergessen bzw. verdrängen leicht das 
Unangenehme und Störende. Sie sehen das Wunschziel, ohne die Schritte, die zur 
Verwirklichung führen, einzubeziehen. Die Versprechungen haben keinen Unterbau. 
Letztlich bleibt immer ein Hintertürchen offen. 
Schließlich kann es auch die Angst vor einer Veränderung, vor der Verwandlung 
geben. Ein krampfhaftes Festhalten am lieb gewordenen kleinen Ich wehrt sich, dass 
da etwas zurechtgerichtet, zusammengestutzt und neu entfaltet werden soll. Es 
steckt eine Werdescheu, ein Todestrieb dahinter, wenn das Herz an Versteinerungen 
hängt. Eher zwanghafte Keimsituationen zeigen sich in der Angst vor Spontaneität 
und Wandel. Es dominieren Zweifel, Zögern, Rationalisierungen, Vorsicht und 
Aufschub gegenüber Risiko und der Kreativität. Skrupel werden zur Schutzhaltung 
vor Aktivität und Spontaneität. 
Eine Wurzel des Bösen und der Sünde ist die Angst vor Gott[4], bzw. ein 
Urmisstrauen Gott gegenüber. Die Sündenfallsgeschichte in Gen 3 weist ein 
Verkennen Gottes als Ursprung des Bösen auf. Es wird vorgegaukelt, dass Gott 
doch nicht gut und großzügig, sondern kleinlich, neidig und gefährlich ist. 
Möglicherweise ist er mies, brutal, ungerecht und unfair. Dieses Verkennen Gottes 
zeigt sich zum einen in der Furcht vor der Strafe und der damit verbundenen 
Verweigerung, das eigene Leben, das eigene Talent schöpferisch einzusetzen und 
zu wagen (Mt 25,14-30). Zum anderen führt das Ressentiment gegen Gott zur Sorge, 
zu kurz zu kommen, das Beste im Leben zu versäumen. So muss man sich 
anderweitig schadlos halten. 
  
Fürchtet euch nicht! 
  
Die Situation der Menschen in der Bibel ist wie bei den Jüngern Jesu oft von „Angst 
und Verschlossenheit“ geprägt. Auch in der Begegnung mit Gott und mit Jesus 
stehen zunächst Angst und Erschrecken. Gerade das wird aber in der Begegnung 
verwandelt. Wenn Maria Gott begegnet, findet sie letztlich Trost, Freude, Zuversicht 
und Hoffnung. Im letzten weiß dann der Mensch: so ist es gut, so ist es recht, so soll 
es sein. Das Evangelium ist eine Botschaft der Freude. Gott ist der „Gott allen 
Trostes“ (2 Kor). Gott führt im letzten zu Glück und Heil, zur Sinnerfüllung und 



Lebensganzheit. Gott ist kein Rivale und kein Konkurrent des Menschen. Wohl kann 
ein Anruf Gottes zunächst einmal beunruhigen und auch in Angst und Schrecken 
versetzen, wie es bei vielen Berufungserzählungen der Fall ist (Lk 1,29; 5,9). Es 
heißt dann aber immer: „Fürchte dich nicht!“ (Lk 1,30). Auf Dauer sind Angst, Sorgen 
und Schrecken nicht vom Geist Gottes. Friede, Hoffnung und Gelassenheit sind 
Grunderkennungszeichen für den Willen Gottes. 
„Ein Mensch, der recht sich überlegt, dass Gott ihn anschaut unentwegt, fühlt mit der 
Zeit in Herz und Magen, ein ausgesprochnes Unbehagen. Und bittet schließlich ihn 
voll Graun, nur fünf Minuten weg zu schaun. Er wolle zwischendurch allein, recht 
brav und artig sein. Doch Gott davon nicht überzeugt, ihn ewig unbeirrt 
beäugt.“ (Eugen Roth) - „Und weil das Auge dort ist, wo die Liebe weilt, erfahre ich, 
dass Du mich liebst. … Dein Sehen, Herr, ist Lieben, und wie Dein Blick mich 
aufmerksam betrachtet, dass er sich nie abwendet, so auch Deine Liebe. … Soweit 
Du mit mir bist, soweit bin ich. Und da Dein Sehen Dein Sein ist, bin ich also, weil Du 
mich anblickst. … Indem Du mich ansiehst, lässt Du, der verborgene Gott, Dich von 
mir erblicken. … Und nichts anderes ist Dein Sehen als Lebendigmachen. … Dein 
Sehen bedeutet Wirken.“[5] (Nikolaus Cusanus) Lebensraum des Vertrauens, der 
inneren Freiheit und Individualität, die vor der Menschenfurcht und vor dem 
Aufgehen in die Masse bewahren, sind für die Heiligen übrigens Gebet, Sonntag und 
Eucharistie. Gebet nicht fatalistisch oder quietistisch, „sondern als Résistance der 
Innerlichkeit, als höchste innere Freiheit, die gerade dazu befähigt, angstfreier und 
nicht korrumpierbar sich einzumischen in die Verhältnisse, wie sie sind.“[6] 
  
Manfred Scheuer, Bischof von Innsbruck 
  
 
 
[1]Eugen Drewermann, Strukturen des Bösen. Die jahwistische Urgeschichte in 
exegetischer, psychoanalytischer und philosophischer Sicht, Paderborn 1982, Bd. III, 
XVI. 
[2]Vgl. dazu Hubertus Halbfas, Der Sprung in den Brunnen. Eine Gebetsschule, 
Düsseldorf 1981, 12-17. 
[3]Fritz Riemann, Grundformen der Angst, München 1983; ders., Grundformen 
helfender Partnerschaft, München 1982, 40-47. 
[4]Vgl. Art. Gottesfurcht, in: LThK 34, 912-914. 
[5] Nikolaus von Kues, De visione Dei/Die Gottesschau, in: Philosophisch-
Theologische Schriften, hg. und eingef. Von Leo Gabriel. Übersetzt von Dietlind und 
Wilhelm Dupré, Wien 1967, Bd. III, 105-111. 
[6] Gotthard Fuchs, Und alle Fragen offen?, in: ders. (Hg.), Angesichts des an Gott 
glauben? Zur Theologie der Klage, Frankfurt 1996, 264. 


