
Zeichen	
  der	
  Zeit	
  
Sozialwort	
  10+	
  
Innsbruck,	
  6.Juni	
  2014	
  
	
  	
  
	
  	
  
I.	
  Zeichen	
  der	
  Zeit:	
  Jesus	
  und	
  das	
  II.	
  Vatikanische	
  Konzil	
  
	
  	
  
„Außerdem	
  sagte	
  Jesus	
  zu	
  den	
  Leuten:	
  Sobald	
  ihr	
  im	
  Westen	
  Wolken	
  aufsteigen	
  seht,	
  
sagt	
  ihr:	
  Es	
  gibt	
  Regen.	
  Und	
  es	
  kommt	
  so.	
  Und	
  wenn	
  der	
  Südwind	
  weht,	
  dann	
  sagt	
  ihr:	
  Es	
  
wird	
  heiß.	
  Und	
  es	
  trifft	
  ein.	
  Ihr	
  Heuchler!	
  Das	
  Aussehen	
  der	
  Erde	
  und	
  des	
  Himmels	
  könnt	
  
ihr	
  deuten.	
  Warum	
  könnt	
  ihr	
  dann	
  die	
  Zeichen	
  dieser	
  Zeit	
  nicht	
  deuten?	
  Warum	
  findet	
  
ihr	
  nicht	
  schon	
  von	
  selbst	
  das	
  rechte	
  Urteil?“	
  (Lk	
  12,54-­‐57)	
  
	
  	
  
„Freude	
  und	
  Hoffnung,	
  Trauer	
  und	
  Angst	
  der	
  Menschen	
  von	
  heute,	
  besonders	
  der	
  Armen	
  
und	
  Bedrängten	
  aller	
  Art,	
  sind	
  auch	
  Freude	
  und	
  Hoffnung,	
  Trauer	
  und	
  Angst	
  der	
  Jünger	
  
Christi.	
  Und	
  es	
  gibt	
  nichts	
  wahrhaft	
  Menschliches,	
  das	
  nicht	
  in	
  ihren	
  Herzen	
  seinen	
  
Widerhall	
  fände.	
  Ist	
  doch	
  ihre	
  eigene	
  Gemeinschaft	
  aus	
  Menschen	
  gebildet,	
  die,	
  in	
  
Christus	
  geeint,	
  vom	
  Heiligen	
  Geist	
  auf	
  ihrer	
  Pilgerschaft	
  zum	
  Reich	
  des	
  Vaters	
  geleitet	
  
werden	
  und	
  eine	
  Heilsbotschaft	
  empfangen	
  haben,	
  die	
  allen	
  auszurichten	
  ist.	
  Darum	
  
erfährt	
  diese	
  Gemeinschaft	
  sich	
  mit	
  der	
  Menschheit	
  und	
  ihrer	
  Geschichte	
  wirklich	
  
engstens	
  verbunden."	
  (II.	
  Vatikanum,	
  Gaudium	
  et	
  spes	
  1)	
  
	
  	
  
„Zur	
  Erfüllung	
  dieses	
  ihres	
  Auftrags	
  obliegt	
  der	
  Kirche	
  allzeit	
  die	
  Pflicht,	
  nach	
  den	
  
Zeichen	
  der	
  Zeit	
  zu	
  forschen	
  und	
  sie	
  im	
  Licht	
  des	
  Evangeliums	
  zu	
  deuten.	
  So	
  kann	
  sie	
  
dann	
  in	
  einer	
  jeweils	
  einer	
  Generation	
  angemessenen	
  Weise	
  auf	
  die	
  bleibenden	
  Fragen	
  
der	
  Menschen	
  nach	
  dem	
  Sinn	
  des	
  gegenwärtigen	
  und	
  des	
  zukünftigen	
  Le-­‐bens	
  und	
  nach	
  
dem	
  Verhältnis	
  beider	
  zueinander	
  Antwort	
  geben.	
  Es	
  gilt	
  also,	
  die	
  Welt,	
  in	
  der	
  wir	
  leben,	
  
ihre	
  Erwartungen,	
  Bestrebungen	
  und	
  oft	
  ihren	
  dramatischen	
  Charakter	
  zu	
  erfassen	
  und	
  
zu	
  verstehen."	
  (II.	
  Vatikanum,	
  Gaudium	
  et	
  spes	
  4)	
  
	
  	
  
„Im	
  Glauben	
  daran,	
  dass	
  es	
  vom	
  Geist	
  des	
  Herrn	
  geführt	
  wird,	
  der	
  den	
  Erdkreis	
  erfüllt,	
  
bemüht	
  sich	
  das	
  Volk	
  Gottes,	
  in	
  den	
  Ereig-­‐nissen,	
  Bedürfnissen	
  und	
  Wünschen,	
  die	
  es	
  
zusammen	
  mit	
  den	
  übrigen	
  Menschen	
  unserer	
  Zeit	
  teilt,	
  zu	
  unterscheiden,	
  was	
  darin	
  
wahre	
  Zeichen	
  der	
  Gegenwart	
  oder	
  der	
  Absicht	
  Gottes	
  sind.	
  Der	
  Glaube	
  er-­‐hellt	
  nämlich	
  
alles	
  mit	
  einem	
  neuen	
  Licht,	
  enthüllt	
  den	
  göttlichen	
  Ratschluss	
  hinsichtlich	
  der	
  
integralen	
  Berufung	
  des	
  Menschen	
  und	
  orientiert	
  daher	
  den	
  Geist	
  auf	
  wirklich	
  humane	
  
Lösungen	
  hin."	
  (II.	
  Vatikanum,	
  Gaudium	
  et	
  spes	
  11)	
  
	
  	
  
Als	
  Zeichen	
  der	
  Zeit	
  nennt	
  die	
  Pastoralkonstitution	
  des	
  Zweiten	
  Vatikanischen	
  Konzils	
  
tiefgehende	
  und	
  rasche	
  Veränderungen.	
  Es	
  spricht	
  von	
  einer	
  wirklichen	
  sozialen	
  und	
  
kulturellen	
  Umgestaltung,	
  die	
  sich	
  auch	
  auf	
  das	
  religiöse	
  Leben	
  auswirkt.	
  Der	
  Mensch	
  
dehnt	
  seine	
  Macht	
  so	
  weit	
  aus	
  und	
  kann	
  sie	
  doch	
  nicht	
  immer	
  so	
  steuern,	
  dass	
  sie	
  ihm	
  
wirklich	
  dient.	
  Noch	
  niemals	
  verfügte	
  die	
  Menschheit	
  über	
  soviel	
  Reichtum,	
  
Möglichkeiten	
  und	
  wirtschaftliche	
  Macht,	
  und	
  doch	
  leidet	
  noch	
  ein	
  ungeheurer	
  Teil	
  der	
  
Bewohner	
  unserer	
  Erde	
  Hunger	
  und	
  Not,	
  gibt	
  es	
  noch	
  unzählige	
  Analphabeten.	
  Niemals	
  
hatten	
  die	
  Menschen	
  einen	
  so	
  wachen	
  Sinn	
  für	
  Freiheit	
  wie	
  heute,	
  und	
  gleichzeitig	
  
entstehen	
  neue	
  Formen	
  von	
  gesellschaftlicher	
  und	
  psychischer	
  Knechtung.	
  Die	
  Welt	
  
spürt	
  lebhaft	
  ihre	
  Einheit	
  und	
  die	
  wechselseitige	
  Abhängigkeit	
  aller	
  von	
  allen	
  in	
  einer	
  
notwendigen	
  Solidarität	
  und	
  wird	
  doch	
  zugleich	
  heftig	
  von	
  einander	
  widerstreitenden	
  
Kräften	
  auseinander	
  gerissen.	
  Denn	
  harte	
  politische,	
  soziale,	
  wirtschaftliche,	
  rassische	
  



und	
  ideologische	
  Spannungen	
  dauern	
  an.	
  Man	
  strebt	
  schließlich	
  unverdrossen	
  nach	
  
einer	
  vollkommeneren	
  Ordnung	
  im	
  irdischen	
  Bereich,	
  aber	
  das	
  geistliche	
  Wachstum	
  hält	
  
damit	
  nicht	
  gleichen	
  Schritt.	
  Betroffen	
  von	
  einer	
  so	
  komplexen	
  Situation,	
  tun	
  sich	
  viele	
  
unserer	
  Zeitgenossen	
  schwer,	
  die	
  ewigen	
  Werte	
  recht	
  zu	
  erkennen	
  und	
  mit	
  dem	
  Neuen,	
  
das	
  aufkommt,	
  zu	
  einer	
  richtigen	
  Synthese	
  zu	
  bringen;	
  so	
  sind	
  sie,	
  zwischen	
  Hoffnung	
  
und	
  Angst	
  hin	
  und	
  her	
  getrieben.	
  (GS	
  4)	
  In	
  den	
  Konzilsdokumenten	
  atmet	
  sicher	
  ein	
  
Grundoptimismus,	
  wie	
  er	
  auch	
  für	
  Johannes	
  XXIII.	
  charakteristisch	
  war.	
  Es	
  war	
  aber	
  
kein	
  blinder	
  Optimismus,	
  denn	
  es	
  wurden	
  auch	
  die	
  Sorgen,	
  die	
  Spannungen	
  und	
  die	
  
Angründe	
  menschlicher	
  Möglichkeiten	
  benannt.	
  Die	
  Zeichen	
  der	
  Zeit	
  wurden	
  dabei	
  im	
  
Glauben	
  an	
  das	
  inkarnierte	
  Wort	
  und	
  in	
  der	
  erdenschweren	
  Hoffnung	
  auf	
  eine	
  
Entwicklung	
  auf	
  Gerechtigkeit	
  und	
  Frieden	
  hin	
  gedeutet.[1]	
  
	
  	
  
II.	
  Gegenwärtige	
  Herausforderungen	
  
	
  	
  
Seit	
  dem	
  Konzil	
  hat	
  sich	
  vieles	
  verändert.	
  Die	
  Moderne	
  wurde	
  von	
  der	
  Postmoderne	
  
abgelöst.	
  Umgepolt	
  wurden	
  nicht	
  nur	
  die	
  Optimismen,	
  sondern	
  auch	
  die	
  
Geschichtsauffassung,	
  Freiheit	
  und	
  Humanität	
  würden	
  sich	
  linear	
  in	
  Richtung	
  Fortschritt	
  
entwickeln.	
  Vermutlich	
  wurde	
  inzwischen	
  auch	
  die	
  Hoffnung	
  zu	
  Grabe	
  getragen,	
  der	
  
Mensch	
  würde	
  zum	
  Herren	
  der	
  Geschichte.	
  Die	
  entscheidenden	
  Transformationsmächte	
  
der	
  Neuzeit	
  wie	
  Wissenschaft	
  oder	
  Technik	
  zeigen	
  sich	
  immer	
  weniger	
  demokratisch	
  
legitimiert	
  noch	
  kontrollierbar.	
  Mit	
  Wissenschaft	
  und	
  Technik	
  verbinden	
  wir	
  
gegenwärtig	
  nicht	
  nur	
  Hoffnung	
  auf	
  Verbesserung	
  der	
  Lebensbedingungen	
  (so	
  seit	
  
Bacon	
  und	
  Descartes)	
  sondern	
  auch	
  Erfahrungen	
  der	
  Bedrohung	
  (Atom,	
  
Genmanipulation)	
  und	
  der	
  Kontingenz,	
  wie	
  es	
  ökologische	
  Rückwirkungen	
  der	
  Technik	
  
z.	
  B.	
  in	
  Klimaszenarien	
  deutlich	
  machen.	
  Massiv	
  zugenommen	
  hat	
  die	
  Mobilität	
  weiter	
  
Kreise.	
  Mobilität	
  bringt	
  für	
  die	
  Wirtschaft	
  und	
  für	
  viele	
  Menschen	
  Vorteile.	
  Andererseits	
  
verursacht	
  sie	
  aber	
  auch	
  große	
  Belastungen	
  für	
  Mensch	
  und	
  Umwelt,	
  Belastungen	
  
öffentlicher	
  Haushalte,	
  sowie	
  einen	
  massiven	
  Ressourcenverbrauch.	
  Und	
  was	
  bringt	
  die	
  
Mobilität	
  für	
  das	
  Menschsein?[2]	
  Die	
  allgemeine	
  Erreichbarkeit	
  der	
  Dinge	
  macht	
  uns	
  die	
  
Dinge	
  nicht	
  vertrauter,	
  sondern	
  entfremdet	
  sie	
  uns,	
  weil	
  wir	
  uns	
  auf	
  die	
  Erfahrung	
  des	
  
Fremden	
  nicht	
  mehr	
  einlassen.	
  
	
  	
  
Armut	
  
	
  	
  
In	
  den	
  letzten	
  Jahren	
  führte	
  der	
  liberale	
  Wirtschaftsmarkt	
  nicht	
  durch	
  selbstregulative	
  
Kräfte	
  zum	
  Wohlstand	
  und	
  Glück	
  aller.	
  „Wenn	
  du	
  arm	
  bist,	
  bleibst	
  du	
  auch	
  blöd!“	
  Max	
  
Friedrich	
  verweist	
  auf	
  die	
  dramatischen	
  Folgen	
  von	
  Kinderarmut,	
  da	
  Bildung	
  und	
  
Intellekt	
  ganz	
  stark	
  finanzabhängig	
  seien.	
  Dies	
  ist	
  auch	
  deshalb	
  alarmierend,	
  weil	
  
Kinderarmut	
  über	
  das	
  Fehlen	
  von	
  Geld	
  hinausgeht.	
  Den	
  Kindern	
  bieten	
  sich	
  schlechtere	
  
Lebensperspektiven.	
  Viele	
  wachsen	
  vernachlässigt	
  auf,	
  manche	
  in	
  einem	
  Umfeld	
  von	
  
Gewalt,	
  viele	
  isoliert	
  und	
  mit	
  wenig	
  Selbstvertrauen.	
  Dass	
  ausgerechnet	
  Kinder	
  in	
  vielen	
  
Fällen	
  ein	
  Armutsrisiko	
  darstellen,	
  ist	
  absolut	
  inakzeptabel.	
  Menschen,	
  die	
  dadurch	
  in	
  
Armut	
  geraten,	
  dass	
  sie	
  Kinder	
  großziehen,	
  fühlen	
  sich	
  zu	
  Recht	
  von	
  der	
  Gesellschaft	
  im	
  
Stich	
  gelassen.	
  In	
  einer	
  Situation,	
  in	
  der	
  die	
  Gründung	
  einer	
  Familie	
  eine	
  spürbare	
  
ökonomische	
  wie	
  strukturelle	
  Belastung	
  darstellt,	
  wird	
  es	
  jungen	
  Menschen	
  erschwert,	
  
sich	
  auf	
  dieses	
  Neue	
  einzulassen.	
  
Junge	
  brauchen	
  zu	
  einem	
  erfüllten	
  Leben	
  eine	
  Lebensrichtung,	
  eine	
  Lebenstiefe,	
  
Lebenskraft,	
  ein	
  „Warum“	
  im	
  Leben.	
  Und	
  sie	
  brauchen	
  einen	
  Lebensplatz.	
  
„Lebensplatz“	
  ist	
  analog	
  zum	
  „Arbeitsplatz“	
  mehr	
  als	
  nur	
  „Leben“	
  so	
  wie	
  ein	
  Arbeitsplatz	
  
mehr	
  als	
  nur	
  Arbeit	
  ist.	
  Und	
  doch	
  bleibt	
  die	
  Arbeit	
  und	
  die	
  Erwerbsarbeit	
  eine	
  Säule	
  



unserer	
  Identität.	
  Arbeitslose	
  und	
  Menschen	
  ohne	
  Erwerbschance	
  werden	
  buchstäblich	
  
wertlos	
  gemacht.	
  Das	
  Ansehen	
  eines	
  Menschen	
  in	
  seiner	
  Umgebung	
  hängt	
  nicht	
  zuletzt	
  
von	
  der	
  Arbeit	
  ab.	
  Abwertung	
  der	
  Arbeit	
  führt	
  auch	
  zu	
  einer	
  Abwertung	
  der	
  Menschen.	
  
Jugendarbeitslosigkeit	
  ist	
  eine	
  schwere	
  Hypothek	
  für	
  die	
  zukünftige	
  Entwicklung	
  der	
  
Gesellschaft.	
  
Verschämte	
  Armut	
  gibt	
  es	
  gerade	
  im	
  Alter:	
  „Jeder	
  zweite	
  Österreicher	
  fürchtet	
  sich	
  vor	
  
Altersarmut	
  –	
  diese	
  Angst	
  ist	
  berechtigt,	
  deckt	
  sie	
  sich	
  doch	
  mit	
  den	
  aktuellen	
  Fakten.	
  
Obwohl	
  wir	
  einen	
  Trend	
  beobachten,	
  dass	
  die	
  Alterseinkünfte	
  bei	
  Frauen	
  steigen,	
  ist	
  das	
  
Risiko	
  Altersarmut	
  für	
  Frauen	
  in	
  Österreich	
  etwa	
  dreimal	
  größer	
  als	
  für	
  
Männer“	
  (Johann	
  Oswald).	
  
	
  	
  
Workplace	
  violence	
  
	
  	
  
Der	
  Kriminalpsychologe	
  Thomas	
  Müller[3]	
  ist	
  überzeugt,	
  dass	
  „workplace	
  violence“	
  eine	
  
der	
  größten	
  gesellschaftlichen	
  und	
  damit	
  auch	
  kriminalpsychologischen	
  
Herausforderungen	
  der	
  nächsten	
  30	
  Jahre	
  sein	
  wird.	
  Unter	
  workplace	
  violence	
  versteht	
  
man	
  alle	
  Formen	
  destruktiver	
  Handlungen	
  am	
  Arbeitsplatz,	
  die	
  die	
  Firma	
  in	
  
Schwierigkeiten	
  bringen	
  sollen.	
  Das	
  Spektrum	
  ist	
  breit:	
  Ob	
  jemand	
  nun	
  absichtlich	
  eine	
  
zentrale	
  Tür	
  blockiert,	
  dem	
  Vorstand	
  böse	
  Briefe	
  schreibt,	
  in	
  die	
  Portokasse	
  greift,	
  
sensible	
  Daten	
  stiehlt	
  oder	
  gar	
  handgreiflich	
  wird	
  –	
  der	
  Täter	
  hat	
  an	
  seinem	
  Arbeitsplatz	
  
Wut	
  und	
  Zorn	
  in	
  sich	
  angestaut,	
  die	
  er	
  mit	
  seinen	
  Aktionen	
  zielgerichtet	
  entlädt.	
  Müller	
  
sieht	
  den	
  Grund	
  dafür:	
  Weil	
  unsere	
  Arbeitswelt	
  immer	
  weniger	
  menschengerecht	
  ist.	
  
Weil	
  in	
  Konzernen	
  die	
  obersten	
  Etagen	
  kaum	
  mehr	
  wissen,	
  wie	
  es	
  den	
  Mitarbeitern	
  in	
  
den	
  unteren	
  Etagen	
  geht.	
  Weil	
  Menschen	
  nicht	
  mehr	
  verstehen,	
  für	
  wen	
  und	
  für	
  was	
  sie	
  
eigentlich	
  arbeiten.	
  Workplace	
  Violence	
  ist	
  im	
  Grunde	
  immer	
  ein	
  Ausdruck	
  von	
  
Überforderung.	
  Wenn	
  jemand	
  eine	
  Zeit	
  lang	
  Stress	
  hat,	
  ist	
  das	
  in	
  der	
  Regel	
  kein	
  großes	
  
Problem.	
  Kommt	
  eine	
  massive	
  persönliche	
  Belastung	
  wie	
  Jobangst	
  hinzu,	
  können	
  die	
  
meisten	
  damit	
  auch	
  noch	
  umgehen.	
  Fehlt	
  es	
  aber	
  zudem	
  an	
  der	
  Identifikation	
  mit	
  dem	
  
Job,	
  kann	
  die	
  Sache	
  gefährlich	
  werden.	
  Nach	
  dem	
  Motto	
  „Mir	
  geht	
  es	
  schlecht,	
  und	
  dem	
  
Chef	
  soll	
  es	
  jetzt	
  noch	
  viel	
  schlechter	
  gehen“	
  werden	
  das	
  Unternehmen	
  oder	
  deren	
  
Führungspersonen	
  torpediert.	
  Wie	
  man	
  miteinander	
  umgeht,	
  das	
  lernt	
  man	
  auf	
  der	
  
Straße	
  und	
  zu	
  Hause.	
  Und	
  genau	
  daran	
  mangelt	
  es.	
  Die	
  moralische	
  Wertigkeit,	
  wie	
  man	
  
mit	
  anderen	
  Menschen	
  umgeht,	
  ist	
  in	
  unserer	
  Gesellschaft	
  über	
  mehrere	
  Generationen	
  
immer	
  mehr	
  verwässert	
  worden.	
  Vielleicht	
  auch	
  deshalb,	
  weil	
  wir	
  immer	
  weniger	
  Zeit	
  
mit	
  unseren	
  Kindern	
  verbringen.	
  Wer	
  spricht	
  zu	
  Hause	
  das	
  Abendgebet	
  mit	
  den	
  
Kindern?	
  Wer	
  zieht	
  das	
  Resümee	
  über	
  die	
  Geschehnisse	
  des	
  Tages?	
  Wer	
  dankt	
  mit	
  ihnen	
  
für	
  die	
  guten	
  Stunden,	
  und	
  wer	
  arbeitet	
  mit	
  ihnen	
  die	
  schlechten	
  auf.	
  Wo	
  sonst	
  soll	
  ich	
  
Kommunikation,	
  Moral	
  und	
  Wertigkeit	
  lernen	
  als	
  in	
  der	
  Familie?	
  
	
  	
  
Feindbilder	
  
	
  	
  
Wer	
  gegen	
  wen?	
  Das	
  ist	
  nicht	
  nur	
  im	
  Sport	
  die	
  Frage.	
  Das	
  gilt	
  auch	
  für	
  Medien,	
  Politik	
  
oder	
  Wirtschaft.	
  Gesellschaften	
  im	
  Kleinen	
  und	
  Großen	
  werden	
  konstruiert	
  nach	
  dem	
  
Muster:	
  Wo	
  sind	
  meine	
  Feinde?	
  Von	
  wem	
  setzen	
  wir	
  uns	
  ab?	
  Es	
  ist	
  Ausdruck	
  von	
  
menschlicher	
  Schwäche	
  und	
  nicht	
  von	
  Stärke,	
  anderen	
  Menschen	
  und	
  Völkern	
  von	
  
vornherein	
  mit	
  Abwertung	
  und	
  Verdacht	
  zu	
  begegnen	
  oder	
  alle,	
  die	
  sich	
  nicht	
  
angleichen	
  und	
  unterwerfen,	
  ins	
  Lager	
  der	
  Feinde	
  zu	
  verweisen.	
  Alles,	
  was	
  im	
  Gegensatz	
  
zum	
  Eigenen,	
  zum	
  Nahen,	
  Bekannten,	
  Gewohnten	
  und	
  Vertrauten	
  steht,	
  ist	
  dann	
  nicht	
  
geheuer	
  und	
  wird	
  als	
  Bedrohung	
  erfahren.	
  Wer	
  kein	
  Hiesiger	
  ist,	
  gilt	
  als	
  suspekt.	
  
Sozialphilosophisch	
  hat	
  der	
  deutsche	
  Schriftsteller	
  Hans	
  Magnus	
  Enzensberger	
  



festgehalten,	
  dass	
  der	
  Konflikt	
  mit	
  dem	
  Nachbarn	
  der	
  Fremdenfeindschaft	
  vorausgeht:	
  
„Der	
  verabscheute	
  Andere	
  ist	
  ursprünglich	
  wohl	
  immer	
  der	
  Nachbar,	
  und	
  erst,	
  wenn	
  
sich	
  größere	
  Gemeinwesen	
  gebildet	
  haben,	
  wird	
  der	
  Fremde	
  jenseits	
  der	
  Grenze	
  zum	
  
Feind	
  erklärt.“[4]	
  
	
  	
  
Verrechtlichung	
  
	
  	
  
Jürgen	
  Habermas	
  spricht	
  von	
  einer	
  Kolonisierung	
  der	
  Lebenswelt	
  durch	
  systemische	
  
Intervention.	
  Besondere	
  Bedeutung	
  kommt	
  hier	
  dem	
  Recht	
  zu,	
  das	
  -­‐	
  als	
  kulturelle	
  
Institution	
  -­‐	
  einerseits	
  die	
  Medien	
  Macht	
  und	
  Geld	
  lebensweltlich	
  verankern	
  kann,	
  auf	
  
der	
  anderen	
  Seite	
  -­‐	
  als	
  systemisch	
  verfasster	
  Handlungszusammenhang	
  -­‐	
  auf	
  nicht-­‐
kommunikative	
  Art	
  in	
  die	
  Lebenswelt	
  interveniert.[5]	
  In	
  den	
  letzten	
  Jahren	
  haben	
  Recht	
  
und	
  Gesetzgebung	
  massiv	
  an	
  Raum	
  gewonnen.	
  Da	
  haben	
  wir	
  sicher	
  gegen	
  eine	
  
Verrechtlichung	
  der	
  Gesellschaft,	
  gegen	
  eine	
  Sicherheitsideologie	
  und	
  gegen	
  die	
  
zunehmende	
  Bürokratisierung	
  anzuarbeiten.	
  Praktisch	
  alle	
  Lebenswelten	
  sind	
  davon	
  
betroffen.	
  Gesetze	
  bzw.	
  Rechtsnormen,	
  d.h.	
  Dokumentationspflicht,	
  Aufsichtspflicht,	
  
Haftungsfragen,	
  Haltbarkeitsvorschriften,	
  Hygienevorschriften	
  und	
  Gesundheitsnormen	
  
haben	
  den	
  beruflichen	
  Alltag	
  massiv	
  verändert	
  und	
  sind	
  nicht	
  ganz	
  zu	
  lösen	
  von	
  den	
  
Interessen	
  der	
  Lobbys.	
  Es	
  gibt	
  die	
  Gefahr	
  Verrechtlichung	
  des	
  sozialen	
  Bereiches,	
  der	
  
Pflege,	
  des	
  Gesundheitswesens,	
  der	
  Bildung,	
  der	
  Schule,	
  auch	
  der	
  Wirtschaft	
  und	
  der	
  
Freizeit.	
  Alle	
  Lücken	
  eines	
  möglichen	
  Missbrauchs	
  müssen	
  geschlossen	
  werden.	
  –	
  
Dennoch:	
  Das	
  Gegenteil	
  von	
  Recht	
  ist	
  nicht	
  die	
  Freiheit	
  und	
  die	
  Liebe,	
  sondern	
  das	
  
Unrecht,	
  die	
  Barbarei,	
  die	
  Willkür	
  und	
  die	
  Unterdrückung.	
  Ein	
  Staat,	
  der	
  nicht	
  durch	
  
Gerechtigkeit	
  definiert	
  wäre,	
  wäre	
  nur	
  eine	
  große	
  Räuberbande	
  (Augustinus)[6].	
  
	
  	
  
Migration	
  
	
  	
  
Ein	
  soziales	
  Phänomen	
  epochaler	
  Art,	
  das	
  gegenwärtig	
  Millionen	
  von	
  Menschen	
  betrifft,	
  
ist	
  das	
  Phänomen	
  der	
  Migration.	
  Es	
  wirft	
  große	
  soziale,	
  wirtschaftliche,	
  politische,	
  
kulturelle	
  und	
  religiöse	
  Probleme	
  auf	
  und	
  stellt	
  die	
  Nationen	
  und	
  die	
  internationale	
  
Gemeinschaft	
  vor	
  dramatischen	
  Herausforderungen.[7]	
  Mit	
  den	
  Migrationströmen	
  geht	
  
eine	
  große	
  Last	
  an	
  Leid,	
  Entbehrung	
  und	
  Hoffnung	
  einher.	
  Bei	
  allen	
  Problemen	
  darf	
  
nicht	
  übersehen	
  werden,	
  dass	
  die	
  Fremdarbeiter	
  einen	
  bedeutenden	
  Beitrag	
  zur	
  
wirtschaftlichen	
  Entwicklung	
  des	
  Gastlandes	
  leisten	
  und	
  darüber	
  hinaus	
  dank	
  der	
  
Geldsendungen	
  auch	
  einem	
  Beitrag	
  zur	
  Entwicklung	
  ihrer	
  Ursprungsländer	
  erbringen.	
  
Sie	
  dürfen	
  folglich	
  nicht	
  wie	
  irgendein	
  anderer	
  Produktionsfaktor	
  behandelt	
  werden.	
  
Jeder	
  Migrant	
  ist	
  eine	
  menschliche	
  Person	
  mit	
  unveräußerlichen	
  Grundrechten.	
  
Eine	
  der	
  zentralen	
  politischen	
  Aufgaben,	
  die	
  Europa	
  heute	
  und	
  in	
  Zukunft	
  zu	
  bewältigen	
  
hat,	
  ist	
  die	
  Entwicklung	
  eines	
  politischen	
  Modells,	
  das	
  ein	
  friedliches	
  Zusammenleben	
  
von	
  Regionen,	
  Staaten,	
  Kulturen	
  und	
  Religionen	
  in	
  Europa	
  möglich	
  macht,	
  ohne	
  dazu	
  auf	
  
äußere	
  Feinde	
  angewiesen	
  zu	
  sein.	
  
	
  	
  
Umwelt	
  
	
  	
  
Die	
  Bewahrung	
  der	
  Schöpfung	
  und	
  die	
  Sorge	
  um	
  unsere	
  Lebensräume	
  gehören	
  zu	
  den	
  
Zeichen	
  der	
  Zeit.	
  Der	
  Klimawandel	
  entwickelt	
  sich	
  zu	
  einem	
  Brennpunkt	
  globaler	
  
Gerechtigkeit.	
  Die	
  Auswirkungen	
  bedrohen	
  die	
  Lebensgrundlage	
  vieler	
  Menschen,	
  Tiere	
  
und	
  Pflanzen.	
  Einige	
  Grad	
  Erwärmung	
  können	
  zu	
  großen	
  Problemen	
  bei	
  der	
  Ernährung	
  
führen	
  und	
  neue	
  Krankheiten	
  auslösen.	
  Konflikte	
  um	
  Wasser,	
  Öl,	
  Rohstoffe	
  und	
  



Lebensräume	
  führen	
  in	
  anderen	
  Ländern	
  schnell	
  zu	
  Krieg.	
  So	
  bildet	
  die	
  Frage	
  der	
  
Schöpfung	
  eine	
  Einheit	
  mit	
  der	
  Frage	
  nach	
  Gerechtigkeit	
  und	
  Frieden.	
  
Es	
  ist	
  eine	
  Frage	
  der	
  Gerechtigkeit	
  kommenden	
  Generationen	
  gegenüber,	
  wie	
  wir	
  mit	
  
der	
  Umwelt,	
  mit	
  dem	
  Lebensraum,	
  mit	
  der	
  Schöpfung	
  umgehen.	
  Die	
  Ursachen	
  für	
  die	
  
ökologische	
  Krise	
  sind	
  sicher	
  viele.	
  Deshalb	
  ist	
  auch	
  an	
  vielen	
  Stellen	
  der	
  Wirtschaft,	
  der	
  
Wissenschaft,	
  der	
  Politik	
  und	
  der	
  Technik	
  anzusetzen.	
  Die	
  Ursachen	
  finden	
  sich	
  auch	
  in	
  
unserer	
  Lebensweise	
  und	
  in	
  unseren	
  Grundeinstellungen,	
  die	
  im	
  Ansatz	
  nicht	
  von	
  
vornherein	
  schlecht	
  sind,	
  die	
  sich	
  aber	
  in	
  Vereinseitigung	
  oder	
  Maßlosigkeit	
  
verhängnisvoll	
  auswirken.	
  
	
  	
  
Gesundheitspolitik	
  und	
  Gesundheitsfürsorge	
  
	
  	
  
Gesundheit	
  und	
  Krankheit	
  sind	
  nicht	
  nur	
  anthropologische	
  Gegebenheiten,	
  vielmehr	
  
sind	
  Gesundheitsfürsorge	
  und	
  Gesundheitspolitik	
  zu	
  zentralen	
  Aufgaben	
  des	
  
Sozialstaates	
  geworden.	
  In	
  unseren	
  Gesellschaften	
  ermöglicht	
  der	
  Ausbau	
  des	
  
Gesundheitssystems	
  heute	
  allen	
  Bürgern	
  den	
  Zugang	
  zu	
  medizinischen	
  Leistungen.	
  Der	
  
Staat	
  nimmt	
  ihnen	
  auch	
  einen	
  Großteil	
  ihrer	
  privaten	
  Daseinssicherung	
  ab.	
  Indem	
  
soziale	
  Sicherungssysteme	
  und	
  die	
  staatliche	
  Gesundheitsfürsorge	
  Verantwortung	
  für	
  
das	
  soziale	
  Gut	
  Gesundheit	
  übernehmen	
  befriedigt	
  sie	
  nicht	
  nur	
  individuelle	
  Bedürfnisse,	
  
sie	
  stiften	
  vielmehr	
  einen	
  hohen	
  sozialen	
  Nutzen.	
  
Die	
  weitgehende	
  Übertragung	
  von	
  Lebensrisiken	
  auf	
  die	
  Solidargemeinschaft	
  der	
  
Versicherten	
  oder	
  die	
  staatlichen	
  Träger	
  des	
  Gesundheitssystems	
  führt	
  auch	
  ethische	
  
Probleme	
  mit	
  sich.	
  Sie	
  betreffen	
  nicht	
  nur	
  die	
  Frage	
  der	
  Finanzierbarkeit	
  des	
  
Gesundheitssystems	
  und	
  seinen	
  überproportional	
  wachsenden	
  Anteil	
  an	
  den	
  
öffentlichen	
  Ressourcen.	
  Die	
  Einstellung	
  zu	
  Gesundheit	
  und	
  Krankheit	
  ist	
  von	
  einer	
  
tiefen	
  Widersprüchlichkeit	
  gekennzeichnet.	
  Diese	
  ist	
  dem	
  Einzelnen	
  nicht	
  allein	
  als	
  
privates	
  Versagen	
  anzulasten.	
  Sie	
  entspricht	
  vielmehr	
  der	
  Beschleunigung	
  unseres	
  
gesellschaftlichen	
  Lebensrhythmus,	
  der	
  für	
  Krankheitszeichen	
  und	
  rekreativen	
  
Unterbrechungsphasen	
  immer	
  weniger	
  Raum	
  lässt.	
  Wo	
  die	
  Krankheit	
  dennoch	
  eine	
  
Unterbrechung	
  erzwingt,	
  wird	
  sie	
  zum	
  reparaturbedürftigen	
  Defekt	
  erklärt,	
  dessen	
  
schnellstmögliche	
  Behebung	
  wir	
  vom	
  Arzt	
  und	
  seiner	
  Kunst	
  und	
  erst	
  in	
  zweiter	
  Linie	
  
von	
  uns	
  selbst	
  erhoffen.	
  
	
  	
  
Kommunikation	
  und	
  Bildung	
  
	
  	
  
Deutlicher	
  geworden	
  ist	
  seit	
  dem	
  Konzil	
  die	
  Rolle	
  der	
  Medien.	
  Manche	
  Medien	
  verstehen	
  
sich	
  als	
  	
  Welterzeugungsmaschinen.	
  Anstelle	
  der	
  Religion	
  seien	
  sie	
  Opium	
  fürs	
  Volk	
  
geworden.	
  Medien	
  vermehren	
  einerseits	
  den	
  menschlichen	
  Fortschritt	
  und	
  schaffen	
  
immer	
  mehr	
  Menschen	
  Zugang	
  zu	
  Informationen,	
  die	
  früher	
  nur	
  einer	
  kleinen	
  Zahl	
  oder	
  
Elite	
  vorbehalten	
  waren.	
  Andererseits	
  kann	
  der	
  Mensch	
  die	
  Überfülle	
  an	
  Information	
  
kaum	
  mehr	
  verdauen:	
  Wir	
  wissen	
  sehr	
  viel,	
  was	
  wir	
  nicht	
  zum	
  Leben	
  brau-­‐chen,	
  
andererseits	
  wissen	
  wir	
  oft	
  nicht	
  oder	
  nicht	
  mehr,	
  was	
  wir	
  zum	
  Handeln	
  brauchen	
  
würden.	
  Woher	
  gewinnt	
  der	
  moderne	
  Mensch	
  dieses	
  Orientierungswissen?	
  Und	
  wer	
  ist	
  
Subjekt	
  der	
  Information	
  und	
  der	
  Kommunikation?	
  
Bildung	
  verstand	
  Hans	
  Georg	
  Gadamer	
  als	
  „Emporbildung	
  zur	
  Humanität“[8],	
  die	
  den	
  
Menschen	
  von	
  Geburt	
  an	
  prägt.	
  Bei	
  Bildung	
  geht	
  es	
  wesentlich	
  um	
  die	
  Aneignung	
  eines	
  
Wissens,	
  das	
  es	
  dem	
  Menschen	
  ermöglicht,	
  das	
  Leben	
  sinnvoll	
  zu	
  gestalten.	
  Wir	
  
brauchen	
  Orientierungswissen,	
  nicht	
  bloß	
  Strategien	
  des	
  Handelns	
  oder	
  das	
  Erlernen	
  
von	
  Funktionen.	
  Bildung	
  im	
  Sinne	
  von	
  Orientierungswissen	
  hat	
  sich	
  Fragen	
  zu	
  stellen	
  
wie:	
  Woher	
  kommen	
  wir,	
  wer	
  sind	
  wir,	
  wohin	
  gehen	
  wir?	
  Achtsamkeit,	
  soziales	
  



Verantwortungsbewusstsein	
  und	
  Engagement,	
  gelebte	
  Solidarität,	
  vielfältige	
  
Beziehungsfähigkeit	
  und	
  Weltoffenheit	
  sind	
  grundlegende	
  Ziele	
  einer	
  
Persönlichkeitsbildung.	
  „Bildung	
  hat	
  wesentlich	
  mit	
  Menschenwürde,	
  Gerechtigkeit	
  und	
  
Freiheit	
  zu	
  tun	
  und	
  muss	
  darum	
  Allgemeingut	
  bleiben.	
  Wird	
  Menschen	
  der	
  Zugang	
  zur	
  
Bildung	
  erschwert	
  oder	
  aus	
  finanziellen	
  Gründen	
  unmöglich	
  gemacht,	
  so	
  gereicht	
  dies	
  
zum	
  Nachteil	
  der	
  gesellschaftlichen	
  und	
  wirtschaftlichen	
  Entwicklung	
  des	
  Landes.	
  
Bildung	
  muss	
  zur	
  Gestaltung	
  des	
  Lebens	
  und	
  zu	
  gesellschaftlicher	
  Teilnahme	
  
befähigen.“[9]	
  
	
  	
  
Manfred	
  Scheuer,	
  Bischof	
  von	
  Innsbruck	
  
	
  
	
  
[1]	
  Papst	
  Johannes	
  XXIII.	
  teilte	
  nicht	
  die	
  Meinung	
  derer,	
  die	
  den	
  Frieden	
  in	
  den	
  Bereich	
  
des	
  Unmöglichen	
  rückten.	
  Er	
  sah	
  vier	
  Voraussetzungen	
  des	
  Friedens:	
  Wahrheit,	
  
Gerechtigkeit,	
  Liebe	
  und	
  Freiheit	
  (Johannes	
  XXIII.,	
  Pacem	
  in	
  terris,	
  in:	
  AAS	
  55	
  (1963),	
  
265-­‐266).	
  
[2]	
  Vgl.	
  dazu	
  Paul	
  Virilio,	
  Revolutionen	
  der	
  Geschwindigkeit,	
  Berlin	
  1993;	
  ders.,	
  
Fluchtgeschwindigkeit,	
  München	
  1996;	
  ders.,	
  Rasender	
  Stillstand,	
  Frankfurt	
  1997.	
  
[3]	
  Thomas	
  Müller,	
  Gierige	
  Bestie.	
  Erfolg	
  Demütigung.	
  Rache,	
  Salzburg	
  2006;	
  ders.,	
  
Bestie	
  Mensch.	
  Tarnung.	
  Lüge.	
  Strategie,	
  Reinbek	
  bei	
  Hamburg	
  2006.	
  
[4]	
  Hans	
  Magnus	
  Enzensberger,	
  Aussichten	
  auf	
  den	
  Bürgerkrieg,	
  Frankfurt	
  am	
  Main	
  
1993,	
  11.	
  
[5]	
  Jürgen	
  Habermas,	
  Theorie	
  des	
  kommunikativen	
  Handeln	
  Bd.2:	
  Zur	
  Kritik	
  der	
  
funktionalistischen	
  Vernunft,	
  Frankfurt	
  a.	
  M.	
  1981,	
  522ff.	
  
[6]	
  “Remota	
  itaque	
  iustitia	
  quid	
  sunt	
  regna	
  nisi	
  magna	
  latrocinia?”	
  (Augustinus,	
  De	
  
civitate	
  Dei	
  IV,4:	
  CCL	
  47,102)	
  
[7]	
  Benedikt	
  XVI.,	
  Enzyklika	
  Caritas	
  in	
  Veritate	
  über	
  die	
  ganzheitliche	
  	
  Entwicklung	
  des	
  
Menschen	
  in	
  der	
  Liebe	
  und	
  	
  in	
  	
  der	
  	
  Wahrheit,	
  Rom	
  2009,	
  Nr.	
  62.	
  Vgl.	
  Päpstlicher	
  Rat	
  der	
  
Seelsorge	
  für	
  die	
  Migranten	
  und	
  die	
  Menschen	
  unterwegs,	
  Instruktion	
  Erga	
  migrantes	
  
caritas	
  Christi	
  (3.	
  Mai	
  2004),	
  in:	
  AAS	
  96	
  (2004),	
  762-­‐822.	
  
[8]	
  Hans-­‐Georg	
  Gadamer,	
  Wahrheit	
  und	
  Methode.	
  Grundzüge	
  einer	
  philosophischen	
  
Hermeneutik,	
  Tübingen	
  4	
  1975,	
  7.	
  
[9]	
  Sozialwort	
  des	
  Ökumenischen	
  Rates	
  der	
  Kirchen	
  in	
  Österreich,	
  Wien	
  2003,	
  22.	
  


