Zeichen der Zeit
Sozialwort 10+
Innsbruck, 6.Juni 2014

I. Zeichen der Zeit: Jesus und das II. Vatikanische Konzil

»2Aufderdem sagte Jesus zu den Leuten: Sobald ihr im Westen Wolken aufsteigen seht,
sagt ihr: Es gibt Regen. Und es kommt so. Und wenn der Siidwind weht, dann sagt ihr: Es
wird heifd. Und es trifft ein. Ihr Heuchler! Das Aussehen der Erde und des Himmels kénnt
ihr deuten. Warum konnt ihr dann die Zeichen dieser Zeit nicht deuten? Warum findet
ihr nicht schon von selbst das rechte Urteil?“ (Lk 12,54-57)

,Freude und Hoffnung, Trauer und Angst der Menschen von heute, besonders der Armen
und Bedrangten aller Art, sind auch Freude und Hoffnung, Trauer und Angst der Jiinger
Christi. Und es gibt nichts wahrhaft Menschliches, das nicht in ihren Herzen seinen
Widerhall fande. Ist doch ihre eigene Gemeinschaft aus Menschen gebildet, die, in
Christus geeint, vom Heiligen Geist auf ihrer Pilgerschaft zum Reich des Vaters geleitet
werden und eine Heilsbotschaft empfangen haben, die allen auszurichten ist. Darum
erfahrt diese Gemeinschaft sich mit der Menschheit und ihrer Geschichte wirklich
engstens verbunden." (II. Vatikanum, Gaudium et spes 1)

,Zur Erfiillung dieses ihres Auftrags obliegt der Kirche allzeit die Pflicht, nach den
Zeichen der Zeit zu forschen und sie im Licht des Evangeliums zu deuten. So kann sie
dann in einer jeweils einer Generation angemessenen Weise auf die bleibenden Fragen
der Menschen nach dem Sinn des gegenwartigen und des zukiinftigen Le-bens und nach
dem Verhaltnis beider zueinander Antwort geben. Es gilt also, die Welt, in der wir leben,
ihre Erwartungen, Bestrebungen und oft ihren dramatischen Charakter zu erfassen und
zu verstehen." (II. Vatikanum, Gaudium et spes 4)

,Im Glauben daran, dass es vom Geist des Herrn gefiihrt wird, der den Erdkreis erfiillt,
bemiiht sich das Volk Gottes, in den Ereig-nissen, Bediirfnissen und Wiinschen, die es
zusammen mit den tibrigen Menschen unserer Zeit teilt, zu unterscheiden, was darin
wahre Zeichen der Gegenwart oder der Absicht Gottes sind. Der Glaube er-hellt namlich
alles mit einem neuen Licht, enthiillt den géttlichen Ratschluss hinsichtlich der
integralen Berufung des Menschen und orientiert daher den Geist auf wirklich humane
Losungen hin." (II. Vatikanum, Gaudium et spes 11)

Als Zeichen der Zeit nennt die Pastoralkonstitution des Zweiten Vatikanischen Konzils
tiefgehende und rasche Verdanderungen. Es spricht von einer wirklichen sozialen und
kulturellen Umgestaltung, die sich auch auf das religiose Leben auswirkt. Der Mensch
dehnt seine Macht so weit aus und kann sie doch nicht immer so steuern, dass sie ihm
wirklich dient. Noch niemals verfiligte die Menschheit iiber soviel Reichtum,
Moglichkeiten und wirtschaftliche Macht, und doch leidet noch ein ungeheurer Teil der
Bewohner unserer Erde Hunger und Not, gibt es noch unzahlige Analphabeten. Niemals
hatten die Menschen einen so wachen Sinn fiir Freiheit wie heute, und gleichzeitig
entstehen neue Formen von gesellschaftlicher und psychischer Knechtung. Die Welt
splirt lebhaft ihre Einheit und die wechselseitige Abhdngigkeit aller von allen in einer
notwendigen Solidaritat und wird doch zugleich heftig von einander widerstreitenden
Kraften auseinander gerissen. Denn harte politische, soziale, wirtschaftliche, rassische



und ideologische Spannungen dauern an. Man strebt schlief3lich unverdrossen nach
einer vollkommeneren Ordnung im irdischen Bereich, aber das geistliche Wachstum halt
damit nicht gleichen Schritt. Betroffen von einer so komplexen Situation, tun sich viele
unserer Zeitgenossen schwer, die ewigen Werte recht zu erkennen und mit dem Neuen,
das aufkommt, zu einer richtigen Synthese zu bringen; so sind sie, zwischen Hoffnung
und Angst hin und her getrieben. (GS 4) In den Konzilsdokumenten atmet sicher ein
Grundoptimismus, wie er auch fiir Johannes XXIII. charakteristisch war. Es war aber
kein blinder Optimismus, denn es wurden auch die Sorgen, die Spannungen und die
Angriinde menschlicher Moglichkeiten benannt. Die Zeichen der Zeit wurden dabei im
Glauben an das inkarnierte Wort und in der erdenschweren Hoffnung auf eine
Entwicklung auf Gerechtigkeit und Frieden hin gedeutet.[1]

II. Gegenwartige Herausforderungen

Seit dem Konzil hat sich vieles verandert. Die Moderne wurde von der Postmoderne
abgeldst. Umgepolt wurden nicht nur die Optimismen, sondern auch die
Geschichtsauffassung, Freiheit und Humanitat wiirden sich linear in Richtung Fortschritt
entwickeln. Vermutlich wurde inzwischen auch die Hoffnung zu Grabe getragen, der
Mensch wiirde zum Herren der Geschichte. Die entscheidenden Transformationsmachte
der Neuzeit wie Wissenschaft oder Technik zeigen sich immer weniger demokratisch
legitimiert noch kontrollierbar. Mit Wissenschaft und Technik verbinden wir
gegenwartig nicht nur Hoffnung auf Verbesserung der Lebensbedingungen (so seit
Bacon und Descartes) sondern auch Erfahrungen der Bedrohung (Atom,
Genmanipulation) und der Kontingenz, wie es 6kologische Riickwirkungen der Technik
z. B. in Klimaszenarien deutlich machen. Massiv zugenommen hat die Mobilitiat weiter
Kreise. Mobilitat bringt fiir die Wirtschaft und fiir viele Menschen Vorteile. Andererseits
verursacht sie aber auch grof3e Belastungen fiir Mensch und Umwelt, Belastungen
offentlicher Haushalte, sowie einen massiven Ressourcenverbrauch. Und was bringt die
Mobilitat fiir das Menschsein?[2] Die allgemeine Erreichbarkeit der Dinge macht uns die
Dinge nicht vertrauter, sondern entfremdet sie uns, weil wir uns auf die Erfahrung des
Fremden nicht mehr einlassen.

Armut

In den letzten Jahren fiihrte der liberale Wirtschaftsmarkt nicht durch selbstregulative
Krafte zum Wohlstand und Gliick aller. ,Wenn du arm bist, bleibst du auch blod!“ Max
Friedrich verweist auf die dramatischen Folgen von Kinderarmut, da Bildung und
Intellekt ganz stark finanzabhingig seien. Dies ist auch deshalb alarmierend, weil
Kinderarmut tiber das Fehlen von Geld hinausgeht. Den Kindern bieten sich schlechtere
Lebensperspektiven. Viele wachsen vernachlassigt auf, manche in einem Umfeld von
Gewalt, viele isoliert und mit wenig Selbstvertrauen. Dass ausgerechnet Kinder in vielen
Fdllen ein Armutsrisiko darstellen, ist absolut inakzeptabel. Menschen, die dadurch in
Armut geraten, dass sie Kinder grofdziehen, fiihlen sich zu Recht von der Gesellschaft im
Stich gelassen. In einer Situation, in der die Griindung einer Familie eine splirbare
okonomische wie strukturelle Belastung darstellt, wird es jungen Menschen erschwert,
sich auf dieses Neue einzulassen.

Junge brauchen zu einem erfiillten Leben eine Lebensrichtung, eine Lebenstiefe,
Lebenskraft, ein ,,Warum" im Leben. Und sie brauchen einen Lebensplatz.

,Lebensplatz” ist analog zum ,Arbeitsplatz“ mehr als nur , Leben“ so wie ein Arbeitsplatz
mehr als nur Arbeit ist. Und doch bleibt die Arbeit und die Erwerbsarbeit eine Saule



unserer Identitat. Arbeitslose und Menschen ohne Erwerbschance werden buchstdblich
wertlos gemacht. Das Ansehen eines Menschen in seiner Umgebung hangt nicht zuletzt
von der Arbeit ab. Abwertung der Arbeit flihrt auch zu einer Abwertung der Menschen.
Jugendarbeitslosigkeit ist eine schwere Hypothek fiir die zukiinftige Entwicklung der
Gesellschaft.

Verschiamte Armut gibt es gerade im Alter: ,Jeder zweite Osterreicher fiirchtet sich vor
Altersarmut - diese Angst ist berechtigt, deckt sie sich doch mit den aktuellen Fakten.
Obwohl wir einen Trend beobachten, dass die Alterseinkiinfte bei Frauen steigen, ist das
Risiko Altersarmut fiir Frauen in Osterreich etwa dreimal gréfRer als fiir

Maénner” (Johann Oswald).

Workplace violence

Der Kriminalpsychologe Thomas Miiller[3] ist liberzeugt, dass ,,workplace violence” eine
der grofdten gesellschaftlichen und damit auch kriminalpsychologischen
Herausforderungen der nachsten 30 Jahre sein wird. Unter workplace violence versteht
man alle Formen destruktiver Handlungen am Arbeitsplatz, die die Firma in
Schwierigkeiten bringen sollen. Das Spektrum ist breit: Ob jemand nun absichtlich eine
zentrale Tir blockiert, dem Vorstand bose Briefe schreibt, in die Portokasse greift,
sensible Daten stiehlt oder gar handgreiflich wird - der Tater hat an seinem Arbeitsplatz
Wut und Zorn in sich angestaut, die er mit seinen Aktionen zielgerichtet entladt. Miiller
sieht den Grund dafiir: Weil unsere Arbeitswelt immer weniger menschengerecht ist.
Weil in Konzernen die obersten Etagen kaum mehr wissen, wie es den Mitarbeitern in
den unteren Etagen geht. Weil Menschen nicht mehr verstehen, fiir wen und fiir was sie
eigentlich arbeiten. Workplace Violence ist im Grunde immer ein Ausdruck von
Uberforderung. Wenn jemand eine Zeit lang Stress hat, ist das in der Regel kein grof3es
Problem. Kommt eine massive persdnliche Belastung wie Jobangst hinzu, konnen die
meisten damit auch noch umgehen. Fehlt es aber zudem an der Identifikation mit dem
Job, kann die Sache gefahrlich werden. Nach dem Motto ,Mir geht es schlecht, und dem
Chef soll es jetzt noch viel schlechter gehen“ werden das Unternehmen oder deren
Fliihrungspersonen torpediert. Wie man miteinander umgeht, das lernt man auf der
Strafde und zu Hause. Und genau daran mangelt es. Die moralische Wertigkeit, wie man
mit anderen Menschen umgeht, ist in unserer Gesellschaft iiber mehrere Generationen
immer mehr verwassert worden. Vielleicht auch deshalb, weil wir immer weniger Zeit
mit unseren Kindern verbringen. Wer spricht zu Hause das Abendgebet mit den
Kindern? Wer zieht das Resiimee liber die Geschehnisse des Tages? Wer dankt mit ihnen
fiir die guten Stunden, und wer arbeitet mit ihnen die schlechten auf. Wo sonst soll ich
Kommunikation, Moral und Wertigkeit lernen als in der Familie?

Feindbilder

Wer gegen wen? Das ist nicht nur im Sport die Frage. Das gilt auch fiir Medien, Politik
oder Wirtschaft. Gesellschaften im Kleinen und Grofden werden konstruiert nach dem
Muster: Wo sind meine Feinde? Von wem setzen wir uns ab? Es ist Ausdruck von
menschlicher Schwache und nicht von Starke, anderen Menschen und Volkern von
vornherein mit Abwertung und Verdacht zu begegnen oder alle, die sich nicht
angleichen und unterwerfen, ins Lager der Feinde zu verweisen. Alles, was im Gegensatz
zum Eigenen, zum Nahen, Bekannten, Gewohnten und Vertrauten steht, ist dann nicht
geheuer und wird als Bedrohung erfahren. Wer kein Hiesiger ist, gilt als suspekt.
Sozialphilosophisch hat der deutsche Schriftsteller Hans Magnus Enzensberger



festgehalten, dass der Konflikt mit dem Nachbarn der Fremdenfeindschaft vorausgeht:
,Der verabscheute Andere ist urspriinglich wohl immer der Nachbar, und erst, wenn
sich grofiere Gemeinwesen gebildet haben, wird der Fremde jenseits der Grenze zum
Feind erklart.“[4]

Verrechtlichung

Jirgen Habermas spricht von einer Kolonisierung der Lebenswelt durch systemische
Intervention. Besondere Bedeutung kommt hier dem Recht zu, das - als kulturelle
Institution - einerseits die Medien Macht und Geld lebensweltlich verankern kann, auf
der anderen Seite - als systemisch verfasster Handlungszusammenhang - auf nicht-
kommunikative Art in die Lebenswelt interveniert.[5] In den letzten Jahren haben Recht
und Gesetzgebung massiv an Raum gewonnen. Da haben wir sicher gegen eine
Verrechtlichung der Gesellschaft, gegen eine Sicherheitsideologie und gegen die
zunehmende Biirokratisierung anzuarbeiten. Praktisch alle Lebenswelten sind davon
betroffen. Gesetze bzw. Rechtsnormen, d.h. Dokumentationspflicht, Aufsichtspflicht,
Haftungsfragen, Haltbarkeitsvorschriften, Hygienevorschriften und Gesundheitsnormen
haben den beruflichen Alltag massiv verdndert und sind nicht ganz zu l6sen von den
Interessen der Lobbys. Es gibt die Gefahr Verrechtlichung des sozialen Bereiches, der
Pflege, des Gesundheitswesens, der Bildung, der Schule, auch der Wirtschaft und der
Freizeit. Alle Liicken eines moglichen Missbrauchs miissen geschlossen werden. -
Dennoch: Das Gegenteil von Recht ist nicht die Freiheit und die Liebe, sondern das
Unrecht, die Barbarei, die Willkiir und die Unterdriickung. Ein Staat, der nicht durch
Gerechtigkeit definiert ware, wire nur eine grofse Rauberbande (Augustinus)[6].

Migration

Ein soziales Phanomen epochaler Art, das gegenwartig Millionen von Menschen betrifft,
ist das Phanomen der Migration. Es wirft grofde soziale, wirtschaftliche, politische,
kulturelle und religiose Probleme auf und stellt die Nationen und die internationale
Gemeinschaft vor dramatischen Herausforderungen.[7] Mit den Migrationstromen geht
eine grofde Last an Leid, Entbehrung und Hoffnung einher. Bei allen Problemen darf
nicht iibersehen werden, dass die Fremdarbeiter einen bedeutenden Beitrag zur
wirtschaftlichen Entwicklung des Gastlandes leisten und dariiber hinaus dank der
Geldsendungen auch einem Beitrag zur Entwicklung ihrer Ursprungsldander erbringen.
Sie diirfen folglich nicht wie irgendein anderer Produktionsfaktor behandelt werden.
Jeder Migrant ist eine menschliche Person mit unveraufderlichen Grundrechten.

Eine der zentralen politischen Aufgaben, die Europa heute und in Zukunft zu bewaltigen
hat, ist die Entwicklung eines politischen Modells, das ein friedliches Zusammenleben
von Regionen, Staaten, Kulturen und Religionen in Europa méglich macht, ohne dazu auf
aufdere Feinde angewiesen zu sein.

Umwelt

Die Bewahrung der Schopfung und die Sorge um unsere Lebensraume gehoren zu den
Zeichen der Zeit. Der Klimawandel entwickelt sich zu einem Brennpunkt globaler
Gerechtigkeit. Die Auswirkungen bedrohen die Lebensgrundlage vieler Menschen, Tiere
und Pflanzen. Einige Grad Erwdrmung kénnen zu grof3en Problemen bei der Erndhrung
fithren und neue Krankheiten auslosen. Konflikte um Wasser, 01, Rohstoffe und



Lebensrdume fithren in anderen Liandern schnell zu Krieg. So bildet die Frage der
Schopfung eine Einheit mit der Frage nach Gerechtigkeit und Frieden.

Es ist eine Frage der Gerechtigkeit kommenden Generationen gegeniiber, wie wir mit
der Umwelt, mit dem Lebensraum, mit der Schopfung umgehen. Die Ursachen fiir die
okologische Krise sind sicher viele. Deshalb ist auch an vielen Stellen der Wirtschaft, der
Wissenschaft, der Politik und der Technik anzusetzen. Die Ursachen finden sich auch in
unserer Lebensweise und in unseren Grundeinstellungen, die im Ansatz nicht von
vornherein schlecht sind, die sich aber in Vereinseitigung oder Maf3losigkeit
verhangnisvoll auswirken.

Gesundheitspolitik und Gesundheitsfiirsorge

Gesundheit und Krankheit sind nicht nur anthropologische Gegebenheiten, vielmehr
sind Gesundheitsfiirsorge und Gesundheitspolitik zu zentralen Aufgaben des
Sozialstaates geworden. In unseren Gesellschaften ermoglicht der Ausbau des
Gesundheitssystems heute allen Bilirgern den Zugang zu medizinischen Leistungen. Der
Staat nimmt ihnen auch einen Grof3teil ihrer privaten Daseinssicherung ab. Indem
soziale Sicherungssysteme und die staatliche Gesundheitsfiirsorge Verantwortung fiir
das soziale Gut Gesundheit iibernehmen befriedigt sie nicht nur individuelle Bediirfnisse,
sie stiften vielmehr einen hohen sozialen Nutzen.

Die weitgehende Ubertragung von Lebensrisiken auf die Solidargemeinschaft der
Versicherten oder die staatlichen Trager des Gesundheitssystems flihrt auch ethische
Probleme mit sich. Sie betreffen nicht nur die Frage der Finanzierbarkeit des
Gesundheitssystems und seinen tiberproportional wachsenden Anteil an den
offentlichen Ressourcen. Die Einstellung zu Gesundheit und Krankheit ist von einer
tiefen Widerspriichlichkeit gekennzeichnet. Diese ist dem Einzelnen nicht allein als
privates Versagen anzulasten. Sie entspricht vielmehr der Beschleunigung unseres
gesellschaftlichen Lebensrhythmus, der fiir Krankheitszeichen und rekreativen
Unterbrechungsphasen immer weniger Raum ldsst. Wo die Krankheit dennoch eine
Unterbrechung erzwingt, wird sie zum reparaturbediirftigen Defekt erklart, dessen
schnellstmogliche Behebung wir vom Arzt und seiner Kunst und erst in zweiter Linie
von uns selbst erhoffen.

Kommunikation und Bildung

Deutlicher geworden ist seit dem Konzil die Rolle der Medien. Manche Medien verstehen
sich als Welterzeugungsmaschinen. Anstelle der Religion seien sie Opium fiirs Volk
geworden. Medien vermehren einerseits den menschlichen Fortschritt und schaffen
immer mehr Menschen Zugang zu Informationen, die frither nur einer kleinen Zahl oder
Elite vorbehalten waren. Andererseits kann der Mensch die Uberfiille an Information
kaum mehr verdauen: Wir wissen sehr viel, was wir nicht zum Leben brau-chen,
andererseits wissen wir oft nicht oder nicht mehr, was wir zum Handeln brauchen
wirden. Woher gewinnt der moderne Mensch dieses Orientierungswissen? Und wer ist
Subjekt der Information und der Kommunikation?

Bildung verstand Hans Georg Gadamer als ,Emporbildung zur Humanitat“[8], die den
Menschen von Geburt an pragt. Bei Bildung geht es wesentlich um die Aneignung eines
Wissens, das es dem Menschen erméglicht, das Leben sinnvoll zu gestalten. Wir
brauchen Orientierungswissen, nicht blof3 Strategien des Handelns oder das Erlernen
von Funktionen. Bildung im Sinne von Orientierungswissen hat sich Fragen zu stellen
wie: Woher kommen wir, wer sind wir, wohin gehen wir? Achtsamkeit, soziales



Verantwortungsbewusstsein und Engagement, gelebte Solidaritat, vielfaltige
Beziehungsfahigkeit und Weltoffenheit sind grundlegende Ziele einer
Personlichkeitsbildung. ,Bildung hat wesentlich mit Menschenwiirde, Gerechtigkeit und
Freiheit zu tun und muss darum Allgemeingut bleiben. Wird Menschen der Zugang zur
Bildung erschwert oder aus finanziellen Griinden unmaéglich gemacht, so gereicht dies
zum Nachteil der gesellschaftlichen und wirtschaftlichen Entwicklung des Landes.
Bildung muss zur Gestaltung des Lebens und zu gesellschaftlicher Teilnahme
befahigen.“[9]

Manfred Scheuer, Bischof von Innsbruck

[1] Papst Johannes XXIIL. teilte nicht die Meinung derer, die den Frieden in den Bereich
des Unmoglichen riickten. Er sah vier Voraussetzungen des Friedens: Wahrheit,
Gerechtigkeit, Liebe und Freiheit (Johannes XXIII., Pacem in terris, in: AAS 55 (1963),
265-266).

[2] Vgl. dazu Paul Virilio, Revolutionen der Geschwindigkeit, Berlin 1993; ders.,
Fluchtgeschwindigkeit, Miinchen 1996; ders., Rasender Stillstand, Frankfurt 1997.

[3] Thomas Miiller, Gierige Bestie. Erfolg Demiitigung. Rache, Salzburg 2006; ders.,
Bestie Mensch. Tarnung. Liige. Strategie, Reinbek bei Hamburg 2006.

[4] Hans Magnus Enzensberger, Aussichten auf den Blirgerkrieg, Frankfurt am Main
1993, 11.

[5] Jiirgen Habermas, Theorie des kommunikativen Handeln Bd.2: Zur Kritik der
funktionalistischen Vernunft, Frankfurt a. M. 1981, 52 2ff.

[6] “Remota itaque iustitia quid sunt regna nisi magna latrocinia?” (Augustinus, De
civitate Dei IV,4: CCL 47,102)

[7] Benedikt XVI., Enzyklika Caritas in Veritate iiber die ganzheitliche Entwicklung des
Menschen in der Liebe und in der Wahrheit, Rom 2009, Nr. 62. Vgl. Papstlicher Rat der
Seelsorge fiir die Migranten und die Menschen unterwegs, Instruktion Erga migrantes
caritas Christi (3. Mai 2004), in: AAS 96 (2004), 762-822.

[8] Hans-Georg Gadamer, Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen
Hermeneutik, Tlibingen 41975, 7.

[9] Sozialwort des Okumenischen Rates der Kirchen in Osterreich, Wien 2003, 22.



