ol

Meinrad Limbeck BIBELWERK LINZ

Weshalb wurde Jesu Tod fiir die ersten Christen so wichtig?

Christoph Niemand, Professor fiir das Neue Testament an der kirchlichen Privatuniversitit in
Linz, ero6ffnet sein zweibdndiges Werk ,,Jesu Tod. Wie es dazu kam und was daraus wurde*
mit folgender Feststellung:

,.Wenn wir einen Modellentwurf aufbauen wollen, der darstellt, wie und warum es dazu
gekommen ist, dass Christlnnen vom gewaltsamen Sterben Jesu am Kreuz nicht nur sagen,
dass dieser Tod in Jesu Auferweckung iiberwunden sei, sondern dass unerhorter- und
paradoxerweise gerade diese Totung, dieser Gewaltakt unter den Hidnden Gottes zu einem
Heilsereignis fiir alle Welt und Menschen geworden ist, dass somit Jesus zu unser und aller
Heil gestorben sei, dann muss am Anfang eines solchen Modells die klare Einsicht stehen:
Jesus, so wie wir aus den neutestamentlichen Quellen sein Wirken in Botschaft und Praxis
erkennen konnen, tritt nicht an mit einem Projekt, das ihn seiner Absicht gemif3 geradewegs
in seinen — von Gott, vom Teufel oder von allfilligen menschlichen Widersachern gewollten
— Tod fiihren sollte. Jesus trat in der Offentlichkeit seiner Zeit und seines Volkes nicht auf,
um abgelehnt zu werden. Und er begann sein Wirken nicht mit der Erwartung, dass eine
allfillige gewaltsame Beseitigung seiner Person von Gott als universale Heilseroffnung
gewertet wiirde. Jesus trat vielmehr an mit der in der Tiefe seiner Person verwurzelten
Erfahrung und Uberzeugung, dass jener Gott, den er als Gott seines Volkes Israel und (gerade
darin) als seinen absolut guten und heiligen Vater kennen gelernt hat, unmittelbar daran ist,
auf Erden und unter den Menschen seine gute und die bisherigen unmenschlichen Zustinde
tiberwindende Herrschaft aufzurichten. Die Proklamation der endzeitlich-endgiiltigen
Konigsherrschaft (d.h. des Reiches) Gottes weill Jesus von Anfang seines offentlichen
Wirkens an als seine Berufung.*

Das heifit aber doch: Wenn wir uns zunidchst einmal an Jesus selbst halten — an sein
Selbstbewusstsein und an sein Sendungsbewusstsein - , sind wir auch noch heute nicht
gezwungen, in Jesu Kreuzestod den eigentlichen Sinn und das letzte Ziel seines Lebens und
Wirkens zu sehen. Dass Jesu Tod so sehr in das Zentrum unseres christlichen Glaubens
riickte, hatte andere Griinde — durchaus verstindliche, aber keineswegs theologisch
zwingende Griinde!

Der erste und nichstliegende Grund war ohne Zweifel — nein, nicht einfach die Frage:
,»Weshalb musste ein so guter Mensch wie Jesus am Kreuz sterben? Weshalb hatte Gott Jesus
verlassen, nachdem Jesus doch seine ganze Hoffnung auf ihn gesetzt und letztendlich nur fiir
ihn gelebt hatte?*

Nicht einfach diese Frage hatte die ersten Christen veranlasst, sich so intensiv mit Jesu Tod
auseinander zu setzen. Dass viele Propheten gerade wegen ihrer Botschaft sterben mussten,
wussten Jesu Zeitgenossen aus Israels eigener Geschichte — weshalb Jesus ja durchaus
verstanden wurde und sich keinen Widerspruch gefallen lassen musste, als er im Tempel eines
seiner Gleichnisse mit folgenden Worten erdffnete:

,Ein Mann legte einen Weinberg an, zog ringsherum einen Zaun, hob eine Kelter aus und
baute einen Turm. Dann verpachtete er den Weinberg an Winzer und reiste in ein anderes
Land. Als nun die Zeit dafiir gekommen, war, schickte er einen Knecht zu den Winzern, um
bei ihnen seinen Anteil an den Friichten des Weinbergs holen zu lassen. Sie aber packten und
priigelten ihn und jagten ihn mit leeren Hénden fort. Darauf schickte er einen anderen Knecht
zu ihnen; auch ihn misshandelten und beschimpften sie. Als er einen dritten schickte, brachten
sie ihn um. Ahnlich erging es vielen anderen; die einen wurden gepriigelt, die anderen
umgebracht.” (Mk 12,1-5)


renate.leidinger
Platziertes Bild


Propheten konnten mit Gottes Zulassung durchaus getdtet werden! Ja, ihr Tod konnte sogar
einen positiven Sinn bekommen — so wie der Tod jenes Gottesknechts, von dem es im Buch
Jesaja heil3t:

,,Er hatte keine schone und edle Gestalt, so dass wir ihn anschauen mochten. Er sah nicht so
aus, dass wir Gefallen fanden an ihm. Er wurde verachtet und von den Menschen gemieden,
ein Mann voller Schmerzen, mit Krankheit vertraut. Wie einer, vor dem man das Gesicht
verhiillt, war er verachtet; wir schitzten ihn nicht. Aber er hat unsere Krankheit getragen und
unsere Schmerzen auf sich geladen. Wir meinten, er sei von Gott geschlagen, von ihm
getroffen und gebeugt. Doch er wurde durchbohrt wegen unserer Verbrechen, wegen unserer
Stinden zermalmt. Zu unserem Heil lag die Strafe auf ihm, durch seine Wunden sind wir
geheilt.” (Jes 53,2-5)

Gerade im Licht ihrer eigenen Geschichte stellte Jesu Tod fiir glaubige Juden kein allzu
grof3es Problem dar. So etwas konnte durchaus passieren. Nicht zufillig regte der gewaltsame
Tod Johannes des Téufers nicht einmal diejenigen auf, die sich von ihm hatten taufen lassen.
Das, was Jesu Jiinger und Jiingerinnen daran hinderte, Jesu Tod wie den Tod vieler Propheten
einfach hin zu nehmen, war die Erfahrung von Jesu Auferweckung! Weshalb hatte Gott diesen
Jesus, den er (menschlich gesprochen) so schnell aus dem Tod auferweckte und zu sich in den
Himmel versetzte; der also nicht wie all die anderen Propheten in der Unterwelt auf den Tag
der allgemeinen Totenerweckung warten musste — weshalb hatte Gott auch ihn so
erbarmungswiirdig sterben lassen? Weshalb auch er?

Wire Jesus nicht besonders aus den Toten auferweckt worden; hiitte Jesu Jiingerschar nicht
durch Ostern erlebt, dass Jesus (menschlich gesprochen) fiir Gott ,.,etwas Besonderes® sein
musste, sie hitten keinen Grund gehabt, nach einer besonderen Bedeutung von Jesu Tod zu
fragen.

Doch nun konnte man iiber Jesu so schmihlichen Tod nicht ldnger gedankenlos hinweggehen.
Wenn Gott so fiir Jesus war, weshalb hatte er ihn nicht vor dem schimpflichsten aller Tode
bewahrt?

Und eben hier wirkte sich nun aus, was sich bis zum heutigen Tag nicht verdndert hat: Wir
Menschen konnen nur mit Hilfe der Empfindungen, Bilder und Gedanken weiter denken, die
in unserem ,,Kopf*, in unserem Gehirn, gespeichert sind. Das heifit: je nachdem, was den
einzelnen Jiingern und Jiingerinnen ,.einfallen* konnte; je nachdem, welche Empfindungen,
Bilder und Gedanken sich in ihnen regten, wenn sie auf Jesu Kreuzestod schauten und an ihn
dachten — je nachdem begann sich in ihrem Denken ein bestimmter Blick, ein bestimmtes
Verstindnis herauszuschilen.

Auf diese Weise entwickelten sich nun aber unter den ersten Christen sehr unterschiedliche
Verstindnisse des Todes Jesu. Wir kennen sie nur deshalb nicht mehr so genau, weil sich in
unseren Kopfen eigentlich nur eine Deutung festgesetzt hat — und das einfach deshalb, weil
die spiteren Christen mit den meisten der frithen Deutungen des Todes Jesu nichts mehr
anfangen konnten; denn sie waren ihnen in ihrer Welt fremd und unverstéindlich geworden.
Lassen Sie mich dies nun an einigen Beispielen zeigen, ehe wir abschliefend fragen: Sind wir
bei der Frage nach der Heilsbedeutung des Todes Jesu in unserem Glauben vielleicht auch
noch nicht am Ende?

Jesu Tod als ,,Heiligtumsweihe*

Eine sehr alte Deutung des Todes Jesu begegnet uns im Romerbrief des Apostels Paulus —
freilich bereits mit Zusitzen, mit denen Paulus diesen alten Hymnus auf Jesu Tod seinem
eigenen Verstidndnis anzupassen versuchte. (Wir kommen darauf zuriick.)

Urspriinglich  diirfte dieses Lied (nach Meinung der heutigen neutestamentlichen
Wissenschaft) wohl so gelautet haben:

,.Br [der Gekreuzigte] wurde eingesetzt als Siihneort



kraft seines Blutes

wegen des Aufschubs der vormals begangenen Siinden

zur Zeit der Zuriickhaltung Gottes.* (Rom 3,25f)

Ich muss zugeben, dass ich mit diesem Text lange Zeit nicht viel anfangen konnte, bis mir
durch eine sehr griindliche Untersuchung Folgendes klar wurde:

Dieses Lied nahm - fiir jiidische Augen und Ohren in der damaligen Zeit ganz
selbstverstindlich — Bezug auf einen sehr wichtigen Vorgang am Versohnungstag, der im
Buch Leviticus folgendermaBlen vorgeschrieben und Jahr fiir Jahr vor den Augen der
jiidischen Wallfahrer auch so praktiziert wurde, nachdem ein Jungstier fiir die Priesterschaft
geschlachtet worden war. Mit dessen Blut hatte der Hohepriester Folgendes zu tun:

,,Br soll vom Blut des Jungstiers nehmen und es mit seinem Finger gegen die Vorderseite der
Deckplatte spritzen; auch vor die Deckplatte soll er mit seinem Finger siebenmal etwas Blut
spritzen. Nachher soll er den Bock schlachten, der als Siindopfer fiir das Volk bestimmt ist,
und sein Blut hinter den Vorhang tragen. Er soll es mit diesem Blut ebenso machen wie mit
dem Blut des Jungstiers und es auf die Deckplatte und vor die Deckplatte spritzen. So soll er
das Heiligtum von den Unreinheiten der Israeliten, von all ihren Freveltaten und Siinden
entsithnen, und so soll er mit dem Offenbarungszelt verfahren, das bei ihnen inmitten ihrer
Unreinheiten seinen Sitz hat.“ (Lev 16,14-16)

Was war der Sinn dieses Ritus?

Um ihn zu verstehen ist es wichtig, dass wir hierbei nichts verwechseln — und dazu miissen
wir mehreres beachten:

1. Die Totung des Jungstiers und die Totung des Bockes hatten nichts mit einem Opfer zu tun,
das Gott hitte dargebracht werden miissen — gar, um Gott gnidig zu stimmen. In diesem Fall
hitten die geschlachteten Tiere ndmlich verbrannt werden miissen, so wie es beispielsweise
von Noach nach der gro3en Flut erzihlt wird:

,,Danach baute Noach dem Herrn einen Altar, nahm von allen reinen Tieren und von allen
reinen Vogeln und brachte auf dem Altar Brandopfer dar. Der Herr roch den beruhigenden
Duft, und der Herr sprach bei sich: Ich will die Erde wegen des Menschen nicht noch einmal
verfluchen... (Gen 8,20f)

2. Die beiden Tiere wurden auch nicht einfach ,,fiir, d.h. zugunsten der Priesterschaft und des
Volkes geschlachtet. Wir diirfen uns hier nicht durch unser deutsches ,fiir" in eine falsche
Richtung lenken lassen. Im hebrdischen Text und in seiner — durch Juden vorgenommenen —
Ubersetzung ins Griechische wird nur gesagt, dass der Jungstier und der Bock in Bezug zur
Priesterschaft und in Bezug zum Volk geschlachtet werden!

Wie sollen wir dies verstehen? Weshalb wurden die beiden Tiere nun wirklich getotet?

Um an ihr Blut zu kommen!

3. Bei der Totung der Tiere — die die Bibel iibrigens keineswegs als ,,Opferung*, sondern als
»dchlachtung bezeichnet! — ging es allem um das Blut, das an die verschiedenen Orte im
Heiligtum gesprengt werden sollte.

Doch weshalb?

Wir verstehen das vielleicht besser, wenn wir uns daran erinnern, dass auch wir manches Mal
von bestimmten negativen Verhaltensweisen behaupten, sie wiirden ,,abfiarben: auf die
Néchsten, auf die Gesellschaft, auf die ,,Atmosphére* einer Zeit, einer Beziehung u.s.w.

In dhnlicher Weise empfanden und dachten die Menschen in Israel. Auch fiir sie war es klar,
dass all die Siinden, die in Israel begangen wurden, letztendlich auch auf den Tempel
,-abfarben wiirden — bis in sein Innerstes hinein. Die Atmosphire der Unreinheit, die sie
bewirkten, musste sich im Lauf eines Jahres wie ein Schatten, wie ein Belag auf den Tempel
und auf die Bundeslade legen. Das aber musste Gottes Nihe beeintriachtigen — Gottes Nihe
auch zum Hohenpriester, auch zu den Priestern, die im Tempel ihren Dienst taten.



Deshalb war es wichtig, auch und gerade den Tempel mit all seinem Inventar wenigstens
einmal — am Jom Kippur, am Tag der groBen Siihne — zu reinigen, zu entsiindigen. Das aber
konnte nur durch Blut geschehen, nachdem Gott es selbst so festgelegt hatte:

,Jeder Mann aus dem Haus Israel oder jeder Fremde in eurer Mitte, der irgendwie Blut
genief3t, gegen einen solchen werde ich mein Angesicht wenden und ihn aus der Mitte seines
Volkes ausmerzen. Die Lebenskraft des Fleisches sitzt ndmlich im Blut. Dieses Blut habe ich
euch gegeben, damit ihr auf dem Altar fiir euer Leben die Siihne vollzieht; denn das Blut ist
es, das fiir euer Leben siihnt.* (Lev 17,10f)

Weil nur das Blut sithnende Kraft hatte, musste — etwas salopp gesagt — Blut ,besorgt*
werden, wenn es galt, den Tempel, das Allerheiligste und die Bundeslade darin zu
entsiindigen, zu entsithnen. Und eben dieses notwendige Blut lieferten der geschlachtete
Jungstier und der geschlachtete Bock!

Doch, so mogen wir nun etwas erstaunt fragen, welchen Sinn konnte es denn gehabt haben,
auch Gegenstinde — den Tempel und sein ganzes Inventar! — zu ,entsiindigen*, zu
,entsithnen“? Gegenstinde kdnnen doch nicht siindigen!

Nun die Menschen im alten Israel sahen das so (vgl. Paulus-Biichlein S. 33-35):

Vom Sinn der Sithne

Es gibt kein Vergehen ohne Folgen, und deshalb gibt es bei jedem Vergehen immer auch
Betroffene — Betroffene, die nun ihrerseits verstindlicherweise und wohl auch zu Recht
verletzt reagieren: ,,Wie du mir, so ich dir!*

Diesen normalen Ablauf zu unterbrechen war nun der Sinn der Siihne — und dafiir gab es zwei
Moglichkeiten:

a) Der Betroffene lie3 sich durch die Gabe, die der Schuldige entgegenbrachte, dazu bewegen,
auf eine Vergeltung zu verzichten. So schickte beispielsweise Jakob am Tag, bevor er seinem
Bruder Esau wieder unter die Augen treten wollte, diesem eine Vielzahl von Geschenken
entgegen, indem er — wortlich libersetzt — zu sich sagte:

,Ich will sein Angesicht siihnen — d.h. ich will ihn beschwichtigen — mit dem Geschenk, das
vor mir herzieht und ihm dann erst unter die Augen treten. Vielleicht nimmt er mich
freundlich auf.“ (Gen 32,21)

b) Der Betroffene erklérte sich von sich aus unter der von ihm festgesetzten Bedingung bereit,
auf die Vergeltung zu verzichten, zu der er ja an sich berechtigt gewesen wire.

In beiden Fillen bewirkte die Siihne das Gleiche: Sie hinderte — bildlich gesprochen — das
geschehene Vergehen daran, sich weiterhin negativ auf das Leben auszuwirken; sie beendete
die negativen Auswirkungen, die von einem bestimmten Vergehen in der Vergangenheit
ausgingen.

Damit konnte aber auch die Siihne, die am Versohnungstag am Tempel und an seinem
wichtigsten Inventar mittels des dort versprengen Blutes vorgenommen wurde, diesen Jahr fiir
Jahr aufs Neue (bildlich gesprochen) von dem negativen ,,Belag* befreien, der sich selbst am
Allerheiligsten infolge der menschlichen Vergehen ,festgesetzt hatte. Alles war daraufhin
wieder ,,sauber” und rein, so dass die Menschen im entsiihnten Tempel Gott wieder ganz
unmittelbar, ohne alle stérenden ,,Zwischenschichten* begegnen konnten.

Die Bundeslade — der Sithneort

Fiir das Verstindnis jenes frithchristlichen Hymnus auf den Tod Jesu, den Paulus im
Romerbrief aufnahm, ist aber noch ein Weiteres wichtig:

Es gab nach jiidischer Vorstellung innerhalb des Tempels einen Ort, an dem Gott in
besonderer Weise nahe war: Es war die Oberseite der Bundeslade. Dort, so glaubte man,
zwischen den beiden Keruben wiirde Gott sich niederlassen, wenn er vom Himmel her fiir



Israel noch unmittelbarer erreichbar sein wollte. Diesen Ort nannte man abgekiirzt im
Hebriischen einfach ,,die Deckplatte, im Griechischen den ,,Sithneort*.

Nun war die Bundeslade allerdings bei der Zerstorung des 1. Tempels 587 v.Chr. verloren
gegangen — und damit Jahwes eigentlicher ,,Sitzplatz im Allerheiligsten, der Siihneort
schlechthin. Man hatte fiir sie im 2. Tempel keinen Ersatz geschaffen — anders als beim
iibrigen verloren gegangenen Inventar - , doch es hatte sich im Blick auf sie eine Legende
herausgebildet:

Sie sei keineswegs zerstort worden, vielmehr habe der Prophet Jeremia sie an einen geheimen
Ort gerettet. Und von dorther werde sie am Ende der Tage wieder zuriickkehren! Bis dahin
konnte der Hohepriester am jihrlichen Versohnungstag das Blut eben nur in die Richtung
sprengen, in der die Bundeslade einmal gestanden haben diirfte. Aber, so war man iiberzeugt,
auch das geniigte, um zwischen Gott und Israel alles Hinderliche, allen ,,Stindenschimmel* zu
entfernen.

Der gekreuzigte Jesus als der ,,Siihneort*

Auf diesem Hintergrund wird der urchristliche Hymnus auf den gekreuzigten Jesus voll
verstidndlich; denn wen Jesus darin als ,der Siithneort”, d.h. als die ,Deckplatte der
Bundeslade* bezeichnet wird, dann hief3 dies in jiidischen Ohren:

,Wir miissen nicht linger auf die Riickkehr der Bundeslade warten, denn Gott hat Jesus vor
den Augen aller Welt als den Ort eingesetzt, an dem er uns am intensivsten nahe ist, um uns
zu horen und um zu uns zu sprechen. Und nichts wird diese Néhe jemals belasten,
abschwichen und verdunkeln konnen, weil die sithnende, reinigende Kraft von Jesu
vergossenem Blut nie aufthoren wird! Gegen die Kraft seines Blutes wird sich keine Siinde
behaupten konnen. In Jesus Christus bleibt Gott fiir uns immer — und nicht nur am
Versohnungstag — ganz direkt und 'unabgeschwicht' erreichbar.*

So gesehen bekommt Jesu gewaltsamer, blutiger Tod am Kreuz nun aber einen Sinn:

Weil nach Gottes eigener Festlegung nur das Blut die Kraft hat, die negativen Auswirkungen
aufzuheben, die unsere Vergehen nach sich ziehen und die uns immer neu daran hindern, Gott
ganz nahe und ohne Hindernis zu erleben, deshalb bedurfte es des Blutes Jesu Christi, damit
Gott in ihm fiir uns immerfort hautnah erreichbar bleibt.

Das war kein Opfer, sondern eine nur von Gott her erkliarbare Notwendigkeit. So wie der
Jungstier und der Bock am Versohnungstag geschlachtet werden mussten, so musste eben
auch Jesus getotet werden, weil es auch auf sein Blut ankam!

Weshalb es des Gekreuzigten bedurfte

In eine ganz andere Denkwelt gelangen wir, wenn wir dem folgen, wie Paulus Jesu Tod
deutete; denn obgleich es ihm mdéglich war, dieses Bild aufzunehmen, mit dessen Hilfe der
eben gehorte urchristliche Hymnus Jesu blutigen Tod deutete, hatte Jesu Tod in seinen Augen
doch einen ganz anderen Sinn.

Natiirlich konnte man jetzt denken: Paulus war eben mehr inspiriert, er hatte eben eine tiefere
theologische Einsicht. Und so fand er iiber jene frithere Deutung hinaus, weshalb uns seine
Interpretation des Todes Jesu dann auch der Wahrheit néher bringt!

Aber so einfach ist es nun doch nicht. Um den Grund dafiir besser erkennen zu konnen,
sollten wir allerdings zunichst einmal auch die Position des Apostels Paulus fiir sich
betrachten.

Der Sinn, den Paulus in Jesu Tod fand, hiangt wesentlich mit dem Problem zusammen, das
Paulus mit dem Kreuzestod Jesu hatte. Denn wihrend Jesu Jiinger (und Jiingerinnen) in aller
Offentlichkeit behaupteten: ,,Gott hat den gekreuzigten Jesus zu einem neuen Leben
auferweckt!“, las er im Gesetz des Mose:

,,Verflucht ist jeder, der am Pfahl / am Kreuze héngt.” (Dtn 21,13)



Das passte fiir Paulus einfach nicht zusammen! Die Botschaft von Jesu Jiingerschar blieb fiir
Paulus so lange sinnlos, bis ihm plotzlich, schlagartig die ,,Losung® aufging:

Gottes Liebe schuf im Gekreuzigten den Ort, an dem die Menschen vor seinem
unvermeidlichen und unausweichlichen Zorn Schutz und Rettung finden (vgl. das Paulus-
Biichlein).

Wie war Paulus zu dieser ganz anderen Deutung des Todes Jesu gekommen — so ganz anders
als jene, die uns zuvor in dem urchristlichen Hymnus begegnet war? Wirklich auf Grund einer
tieferen theologischen FEinsicht, so dass wir deshalb die zuerst gehorte Interpretation ruhig
hinter uns lassen konnen?

Auch wenn man dieser Losung zuneigen konnte, sie verbietet sich, sobald man erkannt hat,
dass diese unterschiedlichen Deutungen des Todes Jesu die jeweils logische Konsequenz
eines unterschiedlichen Gotfesbildes ist:

Der Gott, der den Menschen die Moglichkeit zur Siithne schafft, schenkt den Menschen eine
Moglichkeit, wie sie den negativen Folgen ihrer Taten in dieser Welt entkommen und ihn
trotz allem in ihrer unmittelbaren Nihe heilvoll erfahren kénnen.

Der Gott, der seinen Sohn am Kreuz sterben lassen muss, sieht in seiner Liebe keinen anderen
Ausweg, wie er die Menschen vor seinem berechtigten, vernichtenden gottlichen Zorn retten
konnte.

Der Sinn, den wir Jesu Tod geben bzw. den wir in Jesu Tod finden zu kénnen glauben, ist in
jedem Fall von unserem eigenen Gottesbild abhéngig.

Deshalb wiirde ich Thnen fiir die Frage: ,,Welchen Sinn hatte wohl Jesu Tod?* abschlieend
gerne einen ganz anderen Losungsweg vorschlagen.

Zwei Fragen sollen uns dabei leiten:

1. Wenn wir uns an die noch erkennbaren Fakten halten, weshalb musste Jesus sterben? Was
hatte zu seinem Tod gefiihrt?

Diese Frage ldsst sich relativ leicht beantworten; denn es gilt als sicher, dass der eigentliche
Grund fiir Jesu Hinrichtung seine Aktivititen gegen den Tempelkult waren. Sie aber diirfte
Jesus bereits geplant haben, als er von Galilda aufbrach; denn nur dann wird jenes Wort
wirklich verstindlich, das Jesus bei dieser Gelegenheit in aller Offentlichkeit sprach:

,»Wer mein Jiinger sein will, verleugne sich selbst, nehme sein Kreuz auf [nicht: auf sich!] und
folge mir nach!“ (Mk 8,34)

Auch wenn Lukas (9,23) dieses Wort bereits auf die Schwierigkeiten des alltidglichen Lebens
iibertrug — so hatte es Jesu Zuhorerschaft noch nicht verstehen konnen, weil der Ausdruck
,,das Kreuz aufnehmen* im normalen jiidischen, griechischen und romischen Sprachgebrauch
bis dahin immer nur wortlich und sehr konkret gemeint war.

Die Kreuzigung als romische Todesstrafe war aber (neben einem politischen Aufstand) nur
bei Aktivititen gegen den Tempel zu erwarten. Und so spricht alles dafiir, dass Jesus bei
seinem Zug nach Jerusalem mit seinem moglichen Tod rechnete, weil er irgend welche
Unternehmungen gegen den Tempelkult vorhatte.

Nimmt man dann Jesu Vorgehen gegen die Miinzwechsler und die Taubenverkédufer im
Tempelbereich ernst, dann hatte Jesus in Jerusalem tatsdchlich die Beendigung des
Opfergottesdienstes im Auge. Und versteht man, dass die nur noch bei Markus erwihnte
Notiz:

,und er lie} nicht zu, dass jemand ein Gefill durch den Tempel trug* (Mk 11,16)

sich gegen einen frommen, hochgeschitzten Brauch richtete — die Leviten présentierten den
staunenden Wallfahrern die prichtigen Gefidlle, die beim Kult verwendet wurden - , dann ist
die StoBrichtung von Jesu Handeln klar:

Es zielte, grob gesprochen, auf eine neue Weise, wie die Menschen Gott entgegen gehen, Gott
begegnen und ihrer Hingabe an Gott realisieren wiirden.



In diesem Protest gegen den traditionellen Kult stand Jesus aber letztlich zu seinem Beginn,
d.h. zu der Erkenntnis, die ihm in Galilda einst in die Offentlichkeit getrieben und die ihn
veranlasst hatte, mit anderen ,,als Freunde des Brédutigams* zu leben. In seinem Vorgehen
gegen den ganzen Tempelkult gab Jesus seiner Grunderkenntnis anlésslich der allgemeinen
Wallfahrt zum Pessachfest den ,,zeit- und umstindegeméBen® Ausdruck — als Aufruf, sich neu
darauf zu besinnen, was Gott in dieser Zeit von seinem Volk erwartete, entsprechend seinem
ersten Ruf:

,Die Zeit ist voll, das Reich Gottes ist da! Kehrt um und vertraut dem Evangelium!“ (Mk
1,15)

Well er treu zu dem stand, was er erkannt hatte, hatte Jesus sich also die todliche Feindschaft
der Jerusalemer Priesterschaft zugezogen. Damit hatte er freilich, wie gesagt, gerechnet, und
deshalb wich er ihrer Feindschaft nun auch nicht aus. Er war bereit, die Folgen seines Tuns zu
tragen — als Ausdruck seiner ehrlichen und ernsthaften Uberzeugung. Wire Jesus dem von
ihm selbst heraufbeschworenen Konflikt jedoch ausgewichen, um sein Leben zu retten, hétte
er mit Gewissheit alle Chancen verspielt, von seiner Zeit und von allen Spiteren ernst
genommen zu werden.

Wir fragten: Welchen Sinn konnen wir heute in Jesu Tod finden?

Als erste Antwort bietet sich die Erkenntnis an: Wire Jesus dem drohenden Tod ausgewichen,
wire er in der Auseinandersetzung um seine Botschaft geflohen, hitte er in unseren Augen
wohl alle Glaubwiirdigkeit verloren. Insofern war und bleibt sein von ihm selbst akzeptierter
Tod sinnvoll, weil er es uns moglich macht, Jesus auch heute noch in seiner Lebensgestaltung
und mit seiner Botschaft ernst zu nehmen.

Doch dafiir gibt es auch noch einen zweiten Grund:

2. Wenn wir die letzte Zeit in Jesu Leben betrachten, was bleibt darin (nach unserem
Empfinden) sinnvoll?

Lassen Sie mich mit Jesu Abschiedsmahl beginnen. Selbst wenn es das Pessachmahl gewesen
wire — was ja umstritten, ja sehr unwahrscheinlich ist - , die Worte, die Jesus bei diesem Mahl
iiber alle liturgischen Vorgaben hinaus sprach, lassen keinen Zweifel daran, dass er an der
Verbundenheit mit seinen Jiingern (und Jiingerinnen) ,,bis in alle Ewigkeit* festhalten wollte.
Davon zeugt nicht nur jenes ,,Das ist mein Leib*, womit Jesus mittels des Brotes sich eben
selbst den einzelnen schenkte. Davon zeugt auch Jesu Wort am Ende des Mahles, das die
ungebrochene gemeinsame Zukunft garantierte:

»Amen, ich sage euch: Ich werde nicht mehr von der Frucht des Weinstocks trinken bis zu
dem Tag, an dem ich von neuem davon trinke im Reich Gottes.* (Mk 14,25)

An diesem Gefiihl der Zusammengehorigkeit konnte auch ein Judas Iskariot nichts @ndern. In
der Gemeinschaft mit seinen Jiingern (und Jiingerinnen) hatte fiir Jesus sein Leben bleibenden
Sinn. Auch sie gaben seinem Leben einen fortwihrenden Sinn.

Dafiir spricht auch das anschlieBende Geschehen am Olberg.

Die kaum erfundene Mitnahme des Petrus, des Jakobus und des Johannes zeigt doch: Auch
Jesus lebte nicht nur aus der eigenen Kraft. Er bedurfte auch der Freunde. Ihr Beistand hétte
fiir ihn viel bedeutet.

Gewiss, diese Verbundenheit brach dann ,,auf der anderen Seite* bei den meisten ab. Bis auf
jene wenigen Frauen, die an Jesus iiber seinen Tod hinaus festhielten — und wohl auch deshalb
festhalten konnten, weil sie kein Zeichen entdeckten, das auf seiner Seite auf ,,Abbruch®
hingedeutet hiitte.

So war es wohl kein Zufall, dass sie die ersten waren, denen plotzlich klar wurde, dass das,
was ihr gemeinsames Leben ausgemacht hatte, der Tod nicht hatte vernichten konnen.

Dass solches im Zusammenhang mit Jesu Tod offenbar werden konnte — gibt dies seinem Tod
nicht auch noch einen Sinn?



Dr. Meinrad Limbeck
ist em. Dozent fiir Biblische Sprachen
an der Kath.-Theol. Fakultit der Universitét Tiibingen.



