
 1 

Gedenken  
des 475. Todestages von 

Jakob Hutter (1500 – 1536) 
Innsbruck – Goldenes Dachl 

1. März 2011 
 

„Die Güter der Gerechtigkeit, der Wahrheit, der Schönheit ... brauchen Zeit, Bestän-

digkeit, ‚Gedächtnis’, oder sie degenerieren.“1 Freiheit braucht ein gutes Gedächtnis, 

ansonsten lässt sie sich leicht kolonisieren und besetzen. Das Freiheitsbewusstsein 

der Tiroler  erfuhr im Verlauf der Geschichte Einfärbungen und auch Verdunkelun-

gen. Zur Geschichte der Freiheit gehören z.B. der Tiroler Landlibell von Kaiser Ma-

ximilian 1511 sowie die Personen und Ereignisse um 1796 und 1809. Es ist aber 

auch eine Geschichte der Vertreibung der Protestanten und der Ausgrenzung, es ist 

das Leiden der jüdischen Gemeinde beim Progrom im November 1938, und es ist 

der Widerstand gegen Diktatur und Ideologie der Nationalsozialisten. Zur Geschichte 

Tirols gehören konstitutiv die Verfolgung der Täuferbewegung im 16. Jahrhundert, 

die Verbrennung Jakob Hutters am 25. Februar 1536 und die Vertreibung der Hutte-

rer. 

Begegnungen mit den Nachfahren der Hutterer waren für viele Menschen in unserem 

Land, im Bundesland Tirol und in Südtirol, auch für uns Kirchenvertreter, ein Anlass, 

sich der unglückseligen Ereignisse zu erinnern, welche zur Auswanderung der Hutte-

rer führten. Wir erkennen heute, dass Verfolgung, Folter und Hinrichtung im 16. 

Jahrhundert ein großes Unrecht waren. Die damalige katholische Kirche trug einen 

guten Teil Verantwortung an diesem Unrecht.  

Die Erinnerung ist auch für uns jetzt eine unglückselige Last, zu der wir uns als Mit-

glieder dieser Kirche bekennen müssen. Wir bedauern die damals getroffenen Ent-

scheidungen, die Handlungen und das daraus hervorgegangene vielfältige Leid zu-

tiefst. Wir beten zum Hl. Geist, dass er uns in eine Zukunft des gegenseitigen Ver-

ständnisses und des Vertrauens leite, dass die Erinnerung gereinigt werde von der 

Geringschätzung, der Verachtung, ja dem Hass der vergangenen Jahrhunderte. Und 

mit dem Gedenken an die Hutterer in Tirol können wir gegenwärtig die Bedeutung 

der Religionsfreiheit und der Gewaltlosigkeit bedenken. 

                                                
1 Dietrich Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen aus der Haft. Hg. Von 

Eberhard  Bethge, Gütersloh 131985, 109f. 



 2 

Religionsfreiheit 

 

Das Zweite Vatikanische Konzil erklärt im Dekret über die Religionsfreiheit (Dignitatis 

humanae)2, dass die menschliche Person das Recht auf religiöse Freiheit hat. Diese 

Freiheit besteht darin, dass alle Menschen frei sein müssen von jedem Zwang so-

wohl von Seiten Einzelner wie gesellschaftlicher Gruppen, wie jeglicher menschli-

chen Gewalt, so dass in religiösen Dingen niemand gezwungen wird, gegen sein 

Gewissen zu handeln, noch daran gehindert wird, privat und öffentlich, als einzelner 

oder in Verbindung mit anderen - innerhalb der gebührenden Grenzen - nach seinem 

Gewissen zu handeln. Auch haben die religiösen Gemeinschaften das Recht, keine 

Behinderung bei der öffentlichen Lehre und Bezeugung ihres Glaubens in Wort und 

Schrift zu erfahren. Schließlich ist in der gesellschaftlichen Natur des Menschen und 

im Wesen der Religion selbst das Recht begründet, wonach Menschen aus ihrem 

eigenen religiösen Sinn sich frei versammeln oder Vereinigungen für Erziehung, Kul-

tur, Caritas und soziales Leben schaffen können. 

 

Selig, die keine Gewalt anwenden 

 

Jesus preist jene selig, die keine Gewalt anwenden (Mt 5,5). Und er fordert dazu auf, 

die Feinde zu lieben und für die Verfolger zu beten (Mt 5,43-48). Das Kreuz Jesu als 

Zuspitzung der Feindesliebe und der Gewaltlosigkeit bedeutet kein „Umstimmen“ 

Gottes etwa vom zornigen zum gnädigen Gott, sondern Feindesliebe und Versöh-

nung angesichts von Gewalt. Bei der Gewaltfreiheit geht es die Realisierung von Ver-

söhnung im Raum menschlicher Freiheit und menschlicher Gemeinschaft, und zwar 

gerade dann, wenn Freiheit und Beziehung von sich aus pervertiert, festgefahren, 

monologisch einzementiert, arrogant aufgeblasen, narzisstisch vergiftet, in ihren 

eigenen Möglichkeiten erschöpft und zu Tode gelaufen sind. Leiden und Gewalt sol-

len nicht neu zum Wachstumshormon von Ressentiment, Rachegelüsten und Re-

vanchismus werden. Jesus überwindet er das Böse durch das Gute (Röm 12,21). In 

ihm zeigt sich auch der Unterschied zwischen dem wahren und dem falschen Gott: 

                                                
2 Zweites Vatikanisches Konzil, Dignitatis humanae 2. 



 3 

„Der falsche Gott verwandelt das Leiden in Gewaltsamkeit. Der wahre Gott verwan-

delt die Gewaltsamkeit in Leiden.“3  

 

Manfred Scheuer 

Bischof von Innsbruck 

                                                
3 Simone Weil, Schwerkraft und Gnade. Übersetzt und mit einem Nachwort versehen von Friedhelm 

Kemp, München 1952, 104. 


