Der Herr gibt den Miiden Kraft
Alpbach, 17. August 2012
Bischof Manfred Scheuer

Burnout 1: Der flexible Mensch

Der amerikanische Soziologe Richard Sennett hat 1998 in einem Essay das Leitbild eines
flexiblen Menschen anschaulich beschrieben hat: Er ist gut ausgebildet und vielseitig
einsetzbar, leistungsorientiert und anpassungsfahig, belastbar und mobil, in seiner
gesellschaftlichen und kulturellen Bindungslosigkeit der ideal disponible
Produktionsfaktor in einer sich schnell wandelnden und sich immer virtueller gebenden
Wirtschaft.[1] Der ideale Arbeitnehmer ist ungebunden, einsatzfreudig, begabt, attraktiv,
versetzbar und vielseitig einsetzbar, ein durch und durch flexibler Mensch. Dieser selbe
Mensch ist gleichzeitig todungliicklich, da nirgends wirklich zu Hause und mit nichts
identifiziert.

Burnout 2: Traurigkeit und Stress

Hugo von Sankt Viktor (* um 1097; +11. Februar 1141) betont, dass beim rechten
Handeln zwei Ubel zu vermeiden sind: »Iraurigkeit und Stress. Die Traurigkeit fiihrt zur
Bitterkeit und der Stress zur Oberflachlichkeit. Durch Traurigkeit wird der siifse
Geschmack des Geistes versalzen, durch Stress geht die Ruhe verloren. Traurigkeit
entsteht, wenn man sich mit dem, was man nicht gut kann, ungeduldig abqualt; in Stress
gerat man, wenn man das, was man gut kann, tiber alle Maf3en betreibt."[2] Die
gemeinsame Wurzel von Traurigkeit und Stress aber ist die falsche Radikalitat, ist jede
Art von Uberforderung.

Burnout 3: Akedia

Eine zentrale Versuchung bei den Wiistenvatern des 3. und 4. Jahrhunderts n. Chr. ist die
Akedia. Die akedia erstickt den Verstand und raubt der Seele jede Spannkraft. Man hat
zu nichts mehr Lust.[3] Hass auf das eigene Leben und die eigene Arbeit. Die Freunde
und Kollegen werden als verstandnislos erlebt. Ein anderes Leben scheint leichter und
gliicklicher.[4] Akedia: Es gilt als Gemeinheit, leben zu miissen. Man fiihlt sich verlassen
und minderwertig. Langeweile und Traurigkeit, Geladhmtsein und Miidigkeit, Mattigkeit
und Lustlosigkeit, Unzufriedenheit mit der Arbeit und mit sich selbst schleichen sich ein.
Innerliches Schimpfen, Jammern, Selbstmitleid und Groll machen sich breit. Zurtick
bleibt eine Schlaffheit und Antriebslosigkeit der Seele. Auch Abstumpfung, Schlafrigkeit,
Umbherschweifen, Schwatzhaftigkeit und Neugier, Unruhe, Riicksichtslosigkeit,
korperliche und geistige Unstetigkeit hdangen eng mit der Akedia zusammen. Die Akedia
ist ein Einlasstor fiir Ersatzbefriedigungen und Siichte. Die Wiistenvater empfehlen
gegen die akedia die Starkung der inneren Widerstandskraft und der
Wiederaufbaufiahigkeit durch soziale Kompetenzen, durch eine Uberzeugung von
Kontrolle und Selbstkontrolle, durch eine neue Orientierung und durch das Setzen von
Prioritaten. Die Akedia kann - nicht sofort - liberwunden werden durch Gesprache,
durch ,Bleiben lernen" und durch ein Wegnehmen von Druck und Zwang - auch vom
Zwang, rasch aus der Akedia herauskommen zu miissen.



Burnout 4: Miidigkeit

Viele sind in der Kirche, in der Schule und durch die Schule, in sozialen Berufen miide
geworden. Auch wenn ,Erfolg” keiner der Namen Gottes ist, so tut doch die
Resonanzlosigkeit weh. Nicht wenige sind intellektuell, psychisch und disziplinar
tiberfordert. Das geht an die innere Substanz. Das Wort des Lebens erstarrt zur Floskel.
Die Brunnen sind ausgetrocknet, die Quellen sind versiegt, Freunde haben sich
verfliichtigt, das Leben kennt keine Spannkraft mehr. Das Feuer der Begeisterung ist
verloschen. Vitalitat, Lebenskraft, Phantasie und Kreativitat gehen verloren. Miidigkeit
und Erschopfung sind nicht dabei nur eine kérperliche Erscheinung. Nach Simone Weil
ist ,das Niedrige: wohin die Miudigkeit einen fiihrt.“[5] Die Miidigkeit lasst die h6here
Aufmerksamkeit absinken und begrenzt sie[6]. Sie ist Zeichen der Sterblichkeit.
Schliefdlich: ,Der Tod wurde Miidigkeit.“[7]

Der Herr gibt den Miiden Kraft (Jes 40,29)

Ohne positive Annahme der eigenen Leiblichkeit gehen die Vitalitat und die
Lebensfreude verloren. Eine abgestumpfte, leidenschaftslose, blutlose und kalte
Beziehung zum eigenen Leib stumpft auch die Beziehung zu anderen und zu Gott ab.
Achte auf dein Leibgewissen[8]! , Tu deinem Leib Gutes, damit deine Seele Lust gewinnt,
in ihm zu wohnen.” (Teresa von Avila) - Ulrich Niemann, Jesuit, Psychotherapeut und
Theologe, beobachtet, dass fast alle Depressiven unter Bewegungsmangel leiden.
Symptome fiir diese Leibfeindlichkeit sind Kreislaufstérungen, Schweifausbriiche,
Insuffizienzgefiihle, Hemmungen, Angste, innere Unruhe, Schlaflosigkeit,
Erleichterungstrinken u. a. Zur inneren Zufriedenheit, so eine These, gehdre auch die
Eintibung in bleibend korperliche Beweglichkeit und das Selbstgefiihl guter korperlicher
Kondition. Wer nicht geht, geht auf Dauer korperlich, psychisch und auch geistlich
zugrunde.

Zum spirituellen Leben gehort so auch Freude an Bewegung, an Musik und Kunst oder
auch an einem guten Essen. Wichtig ist eine Kultur des Wachens und des Schlafens (wer
immer miide ist, kann nicht aufmerksam sein), zu suchen ist ein ausgewogenes
Verhaltnis von Bewegung und Ruhe wie auch das rechte Maf beim Essen und Trinken.
Geistliches Leben braucht die Begegnung mit der Natur. Diese Begegnung kann
verschiittete Dimensionen der Lebensfreude, der Ehrfurcht, des Staunens und des Lobes
freisetzen. Jesus war librigens Wanderprediger und war so in der Natur daheim. Die
biblischen Orte und Landschaften, die Berge, die Seen und die Wiiste sind mit in seine
Beziehung zum Vater hinein genommen. Das Gehen hat sein Lebenstempo mitbestimmt.
Positiv sind Haltungen gefragt, die Freude an der Schopfung und am Leben férdern.[9]
Entscheidend ist schliefdlich auch die Ordnung des Lebens, verbunden mit einer rechten
Setzung der Prioritidten. Franz Jalics gibt fiir das kontemplative Gebet im Alltag folgende
Hinweise: Die erste Prioritat gilt dem Schlaf. Ein unausgeschlafener Mensch kann weder
in der Meditation noch bei der Arbeit wach und aufmerksam sein. Noch vor der
Gebetszeit kommt als zweite Prioritat die korperliche Bewegung. Dies gilt besonders fur
Menschen, die von Berufs wegen meist stehen oder sitzen. Die dritte Prioritat ist das
Gebet. Es ist empfehlenswert, feste und geschiitzte Zeiten, keine , Abfallzeiten” daftir zu
finden und sich eine Ecke in der Wohnung einzurichten, die fiir Gebet und Meditation
reserviert ist. Eine sehr wirksame Hilfe kann es sein, regelmaf3ig in einer Gruppe zu
beten und zu schweigen. Als vierte Prioritat nennt Jalics die Zeit fiir Gemeinschaft und



Freundschaft. An fiinfter Stelle steht schliefilich die Arbeit, die noch immer geniigend
Zeit einnimmt[10].

Zu unserer Natur gehort die Bewegung. Die vollkommene Ruhe ist der Tod. (Le
mouvement fait partie de notre nature. La tranquillité absolue est la mort.)[11]

Korperliche Bewegungsfahigkeit und geistige Beweglichkeit

Bildung als ein Bemiihen darum Bewegungsfahigkeit einzuiiben

Beispiel: nach Roger Bacon ist die lang andauernde (Denk)gewohnheit ein Hindernis auf
dem Weg zum Wissen

Das ist eine Frage der Beweglichkeit

Zum Verstehen gehért aber Beweglichkeit. “Uberblick zu verschiedenen Denkweisen
tiber Kritik bis hin zur Selbstkritik als "Beweglichkeit des eigenen Denkens, das sich
selbst immer wieder der Moéglichkeit aussetzt, falsch zu liegen"”

Kants Schrift ,Uber Padagogik” zielt darauf ab, ganz im Sinne des Aufklarungsideals,
Menschen zur geistigen Beweglichkeit zu fithren - die Haupteinsichten: es geht um eine
Disziplinierung, eine Kultivierung (gegen die Verrohung), eine Zivilisierung
(Vermittlung von ,Weltklugheit” als Klugheit im Umgang mit Menschen) und eine
Moralisierung in einem Bildungsprozess; die Erziehenden miissen selber erzogen sein
(d.h. dem hier entwickelten Bildungsideal entsprechen und an sich arbeiten); die
Erziehung muss sich an der Welt, wie sie sein sollte und nicht blof3 an der Welt, wie sie
ist, orientieren; die Erziehung braucht Freiheit und Gemeinschaft (nach Kant: der Baum,
der alleine steht, wachst krumm); schlief3lich: Erziehung muss zur Frohlichkeit des
Herzens fliihren (was wiederum nur diejenigen vermitteln konnen, die entsprechende
Frohlichkeit zeigen)

[1] Richard Sennett, Der flexible Mensch. Die Kultur des neuen Kapitalismus, Berlin
1998.

[2] Hugo von St. Viktor, Uber die Meditation (Sources Chrétiennes 155), Paris 1969, 58.
[3] Weisung der Vater. Apophthegamata Patrum, auch Gerontikon oder Alphabeticum
genannt (Einl. W. Nyssen, Ubers. B. Miller) Trier 1980, 237.

[4] Gerhard Bunge, Akedia. Die geistliche Lehre des Evagrius Pontikos (= Koinonia 9)
Ko6ln 1983.

[5] Simone Weil, Cahiers/ Aufzeichnungen 1. Bd. Hg. u. ibers. Von E. Edl und W. Matz,
Paris 1970, Miinchen-Wien o.]. 289.

[6] Simone Weil, Cahiers 1, 290.

[7] Simone Weil, Cahiers 1, 311-313.

[8] Vgl. dazu Willi Lambert, Mit allen Kraften beten - Gebetsweisen nach Ignatius II, in:
Korrespondenz zur Spiritualitat der Exerzitien 47 (1982), 77-79; ders, Beten im
Pulsschlag des Lebens, Freiburg 1997.

[9] ,Wer vom Glanz der geschaffenen Dinge nicht erleuchtet wird, ist blind; wer durch
dieses laute Rufen der Natur nicht erweckt wird, ist taub; wer von diesen Wundern der
Natur beeindruckt Gott nicht lobt, ist stumm; wer durch diese Signale der Welt nicht auf
den Urheber hingewiesen wird, ist dumm. Offne darum die Augen, wende dein



geistliches Ohr ihnen zu, 16se deine Zunge und 6ffne dein Herz, damit du in allen
Kreaturen deinen Gott entdeckst, horest, lobest, liebest ..., damit nicht der ganze
Erdkreis sich anklagend gegen dich erhebe!“ (Bonaventura, Itinerarium mentis in Deum
[,15 (Opera omnia V,299).

[10] Franz Jalics, Kontemplative Exerzitien. Eine Einfiihrung in die kontemplative
Lebenshaltung und in das Jesusgebet, Wiirzburg 1994, 364-366.

[11] Blaise Pascal (1623-62), frz. Mathematiker u. Philosoph | Zitat-Nr.: 1375



