
Der	
  Herr	
  gibt	
  den	
  Müden	
  Kraft	
  
Alpbach,	
  17.	
  August	
  2012	
  
	
  Bischof	
  Manfred	
  Scheuer	
  
	
  	
  
Burnout	
  1:	
  Der	
  flexible	
  Mensch	
  
	
  	
  
Der	
  amerikanische	
  Soziologe	
  Richard	
  Sennett	
  hat	
  1998	
  in	
  einem	
  Essay	
  das	
  Leitbild	
  eines	
  
flexiblen	
  Menschen	
  anschaulich	
  beschrieben	
  hat:	
  Er	
  ist	
  gut	
  ausgebildet	
  und	
  vielseitig	
  
einsetzbar,	
  leistungsorientiert	
  und	
  anpassungsfähig,	
  belastbar	
  und	
  mobil,	
  in	
  seiner	
  
gesellschaftlichen	
  und	
  kulturellen	
  Bindungslosigkeit	
  der	
  ideal	
  disponible	
  
Produktionsfaktor	
  in	
  einer	
  sich	
  schnell	
  wandelnden	
  und	
  sich	
  immer	
  virtueller	
  gebenden	
  
Wirtschaft.[1]	
  Der	
  ideale	
  Arbeitnehmer	
  ist	
  ungebunden,	
  einsatzfreudig,	
  begabt,	
  attraktiv,	
  
versetzbar	
  und	
  vielseitig	
  einsetzbar,	
  ein	
  durch	
  und	
  durch	
  flexibler	
  Mensch.	
  Dieser	
  selbe	
  
Mensch	
  ist	
  gleichzeitig	
  todunglücklich,	
  da	
  nirgends	
  wirklich	
  zu	
  Hause	
  und	
  mit	
  nichts	
  
identifiziert.	
  
	
  	
  
Burnout	
  2:	
  Traurigkeit	
  und	
  Stress	
  
	
  	
  
Hugo	
  von	
  Sankt	
  Viktor	
  (*	
  um	
  1097;	
  +11.	
  Februar	
  1141)	
  betont,	
  dass	
  beim	
  rechten	
  
Handeln	
  zwei	
  Übel	
  zu	
  vermeiden	
  sind:	
  „Traurigkeit	
  und	
  Stress.	
  Die	
  Traurigkeit	
  führt	
  zur	
  
Bitterkeit	
  und	
  der	
  Stress	
  zur	
  Oberflächlichkeit.	
  Durch	
  Traurigkeit	
  wird	
  der	
  süße	
  
Geschmack	
  des	
  Geistes	
  versalzen,	
  durch	
  Stress	
  geht	
  die	
  Ruhe	
  verloren.	
  Traurigkeit	
  
entsteht,	
  wenn	
  man	
  sich	
  mit	
  dem,	
  was	
  man	
  nicht	
  gut	
  kann,	
  ungeduldig	
  abquält;	
  in	
  Stress	
  
gerät	
  man,	
  wenn	
  man	
  das,	
  was	
  man	
  gut	
  kann,	
  über	
  alle	
  Maßen	
  betreibt."[2]	
  Die	
  
gemeinsame	
  Wurzel	
  von	
  Traurigkeit	
  und	
  Stress	
  aber	
  ist	
  die	
  falsche	
  Radikalität,	
  ist	
  jede	
  
Art	
  von	
  Überforderung.	
  
	
  	
  
Burnout	
  3:	
  Akedia	
  
	
  	
  
Eine	
  zentrale	
  Versuchung	
  bei	
  den	
  Wüstenvätern	
  des	
  3.	
  und	
  4.	
  Jahrhunderts	
  n.	
  Chr.	
  ist	
  die	
  
Akedia.	
  Die	
  akedia	
  erstickt	
  den	
  Verstand	
  und	
  raubt	
  der	
  Seele	
  jede	
  Spannkraft.	
  Man	
  hat	
  
zu	
  nichts	
  mehr	
  Lust.[3]	
  Hass	
  auf	
  das	
  eigene	
  Leben	
  und	
  die	
  eigene	
  Arbeit.	
  Die	
  Freunde	
  
und	
  Kollegen	
  werden	
  als	
  verständnislos	
  erlebt.	
  Ein	
  anderes	
  Leben	
  scheint	
  leichter	
  und	
  
glücklicher.[4]	
  Akedia:	
  Es	
  gilt	
  als	
  Gemeinheit,	
  leben	
  zu	
  müssen.	
  Man	
  fühlt	
  sich	
  verlassen	
  
und	
  minderwertig.	
  Langeweile	
  und	
  Traurigkeit,	
  Gelähmtsein	
  und	
  Müdigkeit,	
  Mattigkeit	
  
und	
  Lustlosigkeit,	
  Unzufriedenheit	
  mit	
  der	
  Arbeit	
  und	
  mit	
  sich	
  selbst	
  schleichen	
  sich	
  ein.	
  
Innerliches	
  Schimpfen,	
  Jammern,	
  Selbstmitleid	
  und	
  Groll	
  machen	
  sich	
  breit.	
  Zurück	
  
bleibt	
  eine	
  Schlaffheit	
  und	
  Antriebslosigkeit	
  der	
  Seele.	
  Auch	
  Abstumpfung,	
  Schläfrigkeit,	
  
Umherschweifen,	
  Schwatzhaftigkeit	
  und	
  Neugier,	
  Unruhe,	
  Rücksichtslosigkeit,	
  
körperliche	
  und	
  geistige	
  Unstetigkeit	
  hängen	
  eng	
  mit	
  der	
  Akedia	
  zusammen.	
  Die	
  Akedia	
  
ist	
  ein	
  Einlasstor	
  für	
  Ersatzbefriedigungen	
  und	
  Süchte.	
  Die	
  Wüstenväter	
  empfehlen	
  
gegen	
  die	
  akedia	
  die	
  Stärkung	
  der	
  inneren	
  Widerstandskraft	
  und	
  der	
  
Wiederaufbaufähigkeit	
  durch	
  soziale	
  Kompetenzen,	
  durch	
  eine	
  Überzeugung	
  von	
  
Kontrolle	
  und	
  Selbstkontrolle,	
  durch	
  eine	
  neue	
  Orientierung	
  und	
  durch	
  das	
  Setzen	
  von	
  
Prioritäten.	
  Die	
  Akedia	
  kann	
  –	
  nicht	
  sofort	
  –	
  überwunden	
  werden	
  durch	
  Gespräche,	
  
durch	
  „Bleiben	
  lernen"	
  und	
  durch	
  ein	
  Wegnehmen	
  von	
  Druck	
  und	
  Zwang	
  -­‐	
  auch	
  vom	
  
Zwang,	
  rasch	
  aus	
  der	
  Akedia	
  herauskommen	
  zu	
  müssen.	
  
	
  	
  
	
  	
  
	
   	
  



	
  
Burnout	
  4:	
  Müdigkeit	
  
	
  	
  
Viele	
  sind	
  in	
  der	
  Kirche,	
  in	
  der	
  Schule	
  und	
  durch	
  die	
  Schule,	
  in	
  sozialen	
  Berufen	
  müde	
  
geworden.	
  Auch	
  wenn	
  „Erfolg“	
  keiner	
  der	
  Namen	
  Gottes	
  ist,	
  so	
  tut	
  doch	
  die	
  
Resonanzlosigkeit	
  weh.	
  Nicht	
  wenige	
  sind	
  intellektuell,	
  psychisch	
  und	
  disziplinär	
  
überfordert.	
  Das	
  geht	
  an	
  die	
  innere	
  Substanz.	
  Das	
  Wort	
  des	
  Lebens	
  erstarrt	
  zur	
  Floskel.	
  
Die	
  Brunnen	
  sind	
  ausgetrocknet,	
  die	
  Quellen	
  sind	
  versiegt,	
  Freunde	
  haben	
  sich	
  
verflüchtigt,	
  das	
  Leben	
  kennt	
  keine	
  Spannkraft	
  mehr.	
  Das	
  Feuer	
  der	
  Begeisterung	
  ist	
  
verloschen.	
  Vitalität,	
  Lebenskraft,	
  Phantasie	
  und	
  Kreativität	
  gehen	
  verloren.	
  Müdigkeit	
  
und	
  Erschöpfung	
  sind	
  nicht	
  dabei	
  nur	
  eine	
  körperliche	
  Erscheinung.	
  Nach	
  Simone	
  Weil	
  
ist	
  „das	
  Niedrige:	
  wohin	
  die	
  Müdigkeit	
  einen	
  führt.“[5]	
  Die	
  Müdigkeit	
  lässt	
  die	
  höhere	
  
Aufmerksamkeit	
  absinken	
  und	
  begrenzt	
  sie[6].	
  Sie	
  ist	
  Zeichen	
  der	
  Sterblichkeit.	
  
Schließlich:	
  „Der	
  Tod	
  wurde	
  Müdigkeit.“[7]	
  
	
  	
  
	
  	
  
Der	
  Herr	
  gibt	
  den	
  Müden	
  Kraft	
  (Jes	
  40,29)	
  
	
  	
  
Ohne	
  positive	
  Annahme	
  der	
  eigenen	
  Leiblichkeit	
  gehen	
  die	
  Vitalität	
  und	
  die	
  
Lebensfreude	
  verloren.	
  Eine	
  abgestumpfte,	
  leidenschaftslose,	
  blutlose	
  und	
  kalte	
  
Beziehung	
  zum	
  eigenen	
  Leib	
  stumpft	
  auch	
  die	
  Beziehung	
  zu	
  anderen	
  und	
  zu	
  Gott	
  ab.	
  
Achte	
  auf	
  dein	
  Leibgewissen[8]!	
  „Tu	
  deinem	
  Leib	
  Gutes,	
  damit	
  deine	
  Seele	
  Lust	
  gewinnt,	
  
in	
  ihm	
  zu	
  wohnen.“	
  (Teresa	
  von	
  Avila)	
  -­‐	
  Ulrich	
  Niemann,	
  Jesuit,	
  Psychotherapeut	
  und	
  
Theologe,	
  beobachtet,	
  dass	
  fast	
  alle	
  Depressiven	
  unter	
  Bewegungsmangel	
  leiden.	
  
Symptome	
  für	
  diese	
  Leibfeindlichkeit	
  sind	
  Kreislaufstörungen,	
  Schweißausbrüche,	
  
Insuffizienzgefühle,	
  Hemmungen,	
  Ängste,	
  innere	
  Unruhe,	
  Schlaflosigkeit,	
  
Erleichterungstrinken	
  u.	
  ä.	
  Zur	
  inneren	
  Zufriedenheit,	
  so	
  eine	
  These,	
  gehöre	
  auch	
  die	
  
Einübung	
  in	
  bleibend	
  körperliche	
  Beweglichkeit	
  und	
  das	
  Selbstgefühl	
  guter	
  körperlicher	
  
Kondition.	
  Wer	
  nicht	
  geht,	
  geht	
  auf	
  Dauer	
  körperlich,	
  psychisch	
  und	
  auch	
  geistlich	
  
zugrunde.	
  
Zum	
  spirituellen	
  Leben	
  gehört	
  so	
  auch	
  Freude	
  an	
  Bewegung,	
  an	
  Musik	
  und	
  Kunst	
  oder	
  
auch	
  an	
  einem	
  guten	
  Essen.	
  Wichtig	
  ist	
  eine	
  Kultur	
  des	
  Wachens	
  und	
  des	
  Schlafens	
  (wer	
  
immer	
  müde	
  ist,	
  kann	
  nicht	
  aufmerksam	
  sein),	
  zu	
  suchen	
  ist	
  ein	
  ausgewogenes	
  
Verhältnis	
  von	
  Bewegung	
  und	
  Ruhe	
  wie	
  auch	
  das	
  rechte	
  Maß	
  beim	
  Essen	
  und	
  Trinken.	
  
Geistliches	
  Leben	
  braucht	
  die	
  Begegnung	
  mit	
  der	
  Natur.	
  Diese	
  Begegnung	
  kann	
  
verschüttete	
  Dimensionen	
  der	
  Lebensfreude,	
  der	
  Ehrfurcht,	
  des	
  Staunens	
  und	
  des	
  Lobes	
  
freisetzen.	
  Jesus	
  war	
  übrigens	
  Wanderprediger	
  und	
  war	
  so	
  in	
  der	
  Natur	
  daheim.	
  Die	
  
biblischen	
  Orte	
  und	
  Landschaften,	
  die	
  Berge,	
  die	
  Seen	
  und	
  die	
  Wüste	
  sind	
  mit	
  in	
  seine	
  
Beziehung	
  zum	
  Vater	
  hinein	
  genommen.	
  Das	
  Gehen	
  hat	
  sein	
  Lebenstempo	
  mitbestimmt.	
  
Positiv	
  sind	
  Haltungen	
  gefragt,	
  die	
  Freude	
  an	
  der	
  Schöpfung	
  und	
  am	
  Leben	
  fördern.[9]	
  
Entscheidend	
  ist	
  schließlich	
  auch	
  die	
  Ordnung	
  des	
  Lebens,	
  verbunden	
  mit	
  einer	
  rechten	
  
Setzung	
  der	
  Prioritäten.	
  Franz	
  Jalics	
  gibt	
  für	
  das	
  kontemplative	
  Gebet	
  im	
  Alltag	
  folgende	
  
Hinweise:	
  Die	
  erste	
  Priorität	
  gilt	
  dem	
  Schlaf.	
  Ein	
  unausgeschlafener	
  Mensch	
  kann	
  weder	
  
in	
  der	
  Meditation	
  noch	
  bei	
  der	
  Arbeit	
  wach	
  und	
  aufmerksam	
  sein.	
  Noch	
  vor	
  der	
  
Gebetszeit	
  kommt	
  als	
  zweite	
  Priorität	
  die	
  körperliche	
  Bewegung.	
  Dies	
  gilt	
  besonders	
  für	
  
Menschen,	
  die	
  von	
  Berufs	
  wegen	
  meist	
  stehen	
  oder	
  sitzen.	
  Die	
  dritte	
  Priorität	
  ist	
  das	
  
Gebet.	
  Es	
  ist	
  empfehlenswert,	
  feste	
  und	
  geschützte	
  Zeiten,	
  keine	
  „Abfallzeiten“	
  dafür	
  zu	
  
finden	
  und	
  sich	
  eine	
  Ecke	
  in	
  der	
  Wohnung	
  einzurichten,	
  die	
  für	
  Gebet	
  und	
  Meditation	
  
reserviert	
  ist.	
  Eine	
  sehr	
  wirksame	
  Hilfe	
  kann	
  es	
  sein,	
  regelmäßig	
  in	
  einer	
  Gruppe	
  zu	
  
beten	
  und	
  zu	
  schweigen.	
  Als	
  vierte	
  Priorität	
  nennt	
  Jalics	
  die	
  Zeit	
  für	
  Gemeinschaft	
  und	
  



Freundschaft.	
  An	
  fünfter	
  Stelle	
  steht	
  schließlich	
  die	
  Arbeit,	
  die	
  noch	
  immer	
  genügend	
  
Zeit	
  einnimmt[10].	
  
	
  
Zu	
  unserer	
  Natur	
  gehört	
  die	
  Bewegung.	
  Die	
  vollkommene	
  Ruhe	
  ist	
  der	
  Tod.	
  (Le	
  
mouvement	
  fait	
  partie	
  de	
  notre	
  nature.	
  La	
  tranquillité	
  absolue	
  est	
  la	
  mort.)[11]	
  
	
  	
  
Körperliche	
  Bewegungsfähigkeit	
  und	
  geistige	
  Beweglichkeit	
  
Bildung	
  als	
  ein	
  Bemühen	
  darum	
  Bewegungsfähigkeit	
  einzuüben	
  
Beispiel:	
  nach	
  Roger	
  Bacon	
  ist	
  die	
  lang	
  andauernde	
  (Denk)gewohnheit	
  ein	
  Hindernis	
  auf	
  
dem	
  Weg	
  zum	
  Wissen	
  
	
  
Das	
  ist	
  eine	
  Frage	
  der	
  Beweglichkeit	
  
Zum	
  Verstehen	
  gehört	
  aber	
  Beweglichkeit.	
  “Überblick	
  zu	
  verschiedenen	
  Denkweisen	
  
über	
  Kritik	
  bis	
  hin	
  zur	
  Selbstkritik	
  als	
  "Beweglichkeit	
  des	
  eigenen	
  Denkens,	
  das	
  sich	
  
selbst	
  immer	
  wieder	
  der	
  Möglichkeit	
  aussetzt,	
  falsch	
  zu	
  liegen"”	
  
	
  	
  
Kants	
  Schrift	
  „Über	
  Pädagogik“	
  zielt	
  darauf	
  ab,	
  ganz	
  im	
  Sinne	
  des	
  Aufklärungsideals,	
  
Menschen	
  zur	
  geistigen	
  Beweglichkeit	
  zu	
  führen	
  –	
  die	
  Haupteinsichten:	
  es	
  geht	
  um	
  eine	
  
Disziplinierung,	
  eine	
  Kultivierung	
  (gegen	
  die	
  Verrohung),	
  eine	
  Zivilisierung	
  
(Vermittlung	
  von	
  „Weltklugheit“	
  als	
  Klugheit	
  im	
  Umgang	
  mit	
  Menschen)	
  und	
  eine	
  
Moralisierung	
  in	
  einem	
  Bildungsprozess;	
  die	
  Erziehenden	
  müssen	
  selber	
  erzogen	
  sein	
  
(d.h.	
  dem	
  hier	
  entwickelten	
  Bildungsideal	
  entsprechen	
  und	
  an	
  sich	
  arbeiten);	
  die	
  
Erziehung	
  muss	
  sich	
  an	
  der	
  Welt,	
  wie	
  sie	
  sein	
  sollte	
  und	
  nicht	
  bloß	
  an	
  der	
  Welt,	
  wie	
  sie	
  
ist,	
  orientieren;	
  die	
  Erziehung	
  braucht	
  Freiheit	
  und	
  Gemeinschaft	
  (nach	
  Kant:	
  der	
  Baum,	
  
der	
  alleine	
  steht,	
  wächst	
  krumm);	
  schließlich:	
  Erziehung	
  muss	
  zur	
  Fröhlichkeit	
  des	
  
Herzens	
  führen	
  (was	
  wiederum	
  nur	
  diejenigen	
  vermitteln	
  können,	
  die	
  entsprechende	
  
Fröhlichkeit	
  zeigen)	
  
	
  	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
[1]	
  Richard	
  Sennett,	
  Der	
  flexible	
  Mensch.	
  Die	
  Kultur	
  des	
  neuen	
  Kapitalismus,	
  Berlin	
  
1998.	
  
[2]	
  Hugo	
  von	
  St.	
  Viktor,	
  Über	
  die	
  Meditation	
  (Sources	
  Chrétiennes	
  155),	
  Paris	
  1969,	
  58.	
  
[3]	
  Weisung	
  der	
  Väter.	
  Apophthegamata	
  Patrum,	
  auch	
  Gerontikon	
  oder	
  Alphabeticum	
  
genannt	
  (Einl.	
  W.	
  Nyssen,	
  Übers.	
  B.	
  Miller)	
  Trier	
  1980,	
  237.	
  
[4]	
  Gerhard	
  Bunge,	
  Akedia.	
  Die	
  geistliche	
  Lehre	
  des	
  Evagrius	
  Pontikos	
  (=	
  Koinonia	
  9)	
  
Köln	
  1983.	
  
[5]	
  Simone	
  Weil,	
  Cahiers/	
  Aufzeichnungen	
  1.	
  Bd.	
  Hg.	
  u.	
  übers.	
  Von	
  E.	
  Edl	
  und	
  W.	
  Matz,	
  
Paris	
  1970,	
  München-­‐Wien	
  o.J.	
  289.	
  
[6]	
  Simone	
  Weil,	
  Cahiers	
  1,	
  290.	
  
[7]	
  Simone	
  Weil,	
  Cahiers	
  1,	
  311-­‐313.	
  
[8]	
  Vgl.	
  dazu	
  Willi	
  Lambert,	
  Mit	
  allen	
  Kräften	
  beten	
  -­‐	
  Gebetsweisen	
  nach	
  Ignatius	
  II,	
  in:	
  
Korrespondenz	
  zur	
  Spiritualität	
  der	
  Exerzitien	
  47	
  (1982),	
  77-­‐79;	
  ders,	
  Beten	
  im	
  
Pulsschlag	
  des	
  Lebens,	
  Freiburg	
  1997.	
  
[9]	
  „Wer	
  vom	
  Glanz	
  der	
  geschaffenen	
  Dinge	
  nicht	
  erleuchtet	
  wird,	
  ist	
  blind;	
  wer	
  durch	
  
dieses	
  laute	
  Rufen	
  der	
  Natur	
  nicht	
  erweckt	
  wird,	
  ist	
  taub;	
  wer	
  von	
  diesen	
  Wundern	
  der	
  
Natur	
  beeindruckt	
  Gott	
  nicht	
  lobt,	
  ist	
  stumm;	
  wer	
  durch	
  diese	
  Signale	
  der	
  Welt	
  nicht	
  auf	
  
den	
  Urheber	
  hingewiesen	
  wird,	
  ist	
  dumm.	
  Öffne	
  darum	
  die	
  Augen,	
  wende	
  dein	
  



geistliches	
  Ohr	
  ihnen	
  zu,	
  löse	
  deine	
  Zunge	
  und	
  öffne	
  dein	
  Herz,	
  damit	
  du	
  in	
  allen	
  
Kreaturen	
  deinen	
  Gott	
  entdeckst,	
  hörest,	
  lobest,	
  liebest	
  ...,	
  damit	
  nicht	
  der	
  ganze	
  
Erdkreis	
  sich	
  anklagend	
  gegen	
  dich	
  erhebe!“	
  (Bonaventura,	
  Itinerarium	
  mentis	
  in	
  Deum	
  
I,15	
  (Opera	
  omnia	
  V,299).	
  
[10]	
  Franz	
  Jalics,	
  Kontemplative	
  Exerzitien.	
  Eine	
  Einführung	
  in	
  die	
  kontemplative	
  
Lebenshaltung	
  und	
  in	
  das	
  Jesusgebet,	
  Würzburg	
  1994,	
  364-­‐366.	
  
[11]	
  Blaise	
  Pascal	
  (1623-­‐62),	
  frz.	
  Mathematiker	
  u.	
  Philosoph	
  |	
  Zitat-­‐Nr.:	
  1375	
  


