
 

25 380 213 

SOZIALREFERAT DER DIÖZESE LINZ 
 
Sozialpredigthilfe 213/07 

 
 
 
 

Solidarisch Mensch werden -  
Den Gott des Lebens ins Spiel bringen 
 
 
Sozialpredigt zum 18. Sonntag im Jahreskreis, 5.8.2007 (Lesejahr C)  
im Rahmen der Sommer-Predigtreihe (18. bis 21. Sonntag im Jahreskreis Lesejahr C)  
zu den Anliegen der Europäischen ökumenischen Versammlung in SIBIU/Hermannstadt 
von 3. bis 9. September 2007: Europa, Frieden/Versöhnung, Islam/Integration, Schöpfung 
bewahren 
 
Autor: Mag. Fritz Käferböck-Stelzer, Leiter des „Treffpunkt mensch & arbeit“, Nettingsdorf 

 
Evangelium: Lk 12,13-21 
 

 
Einführung 

 
Die ökumenische Versammlung 2007 im rumänischen Sibiu rückt neben anderen Themen die 
bewohnte Erde als Lebensraum in die Mitte. Sich gegenseitig hören, wahrnehmen und aufeinander 
schauen beschreibt den Umgang miteinander in diesem Lebensraum Welt. Von der wir übrigens 
nur eine haben. Der heutige Evangeliumstext kann hier ein Antwortversuch darauf sein, dass es an 
der Zeit ist, die Schätze der Erde gemeinsam zu verwalten und gerecht auf alle aufzuteilen. 
Grundintention des israelitischen Gottesrechtes ist der ungehinderte Zugang aller Menschen zu 
den lebensnotwendigen Gütern. Daran knüpft Lukas an.  
 
An die heutige EU wird oft die Frage gerichtet, ob wir nicht alles zu sehr durch die wirtschaftliche 
Brille bewerten. Das Europa der Zukunft muss nicht bloß ein funktionierender Markt, sondern v. a. 
ein gut bewohntes „gemeinsames Haus“ werden; dann wird auch das Ökonomische gut gelingen. 
Bloß freies „gewähren Lassen“ des gewinnorientierten Wirtschaftens zerstört nach biblischer 
Erfahrung die Gerechtigkeit, die den Kern des Bundes zwischen Gott und den Menschen bildet. 

 
Predigt 

 
„Zerreißen soll es dich vor lauter Gier!“ oder „Schlecht soll dir werden vor lauter Gier!“ Alte 

Volksweisheiten klingen näher betrachtet sehr schlau. Hier  knüpfen sie an die Geschichte, die uns 

Lukas erzählt - an die Geschichte vom Überfluss, vom Horten für sich, von immer mehr und immer 

größer. Und münden letztendlich in einem kurzen, sehr wahren Sager: „Du kannst dir nichts 

mitnehmen!“ Oder mit Heinrich Heine: „Kein Eigentümer schuf die Natur, denn taschenlos, ohne 

Taschen in den Pelzen, kommen wir zur Welt, wir alle.“ Keine neue Erkenntnis, aber es ist gut, sie 

sich immer wieder vorzusagen.  

 



Sozialpredigt: Solidarisch Mensch werden 

2 

 

Meine Früchte, meine Scheunen, mein Getreide, meine Güter, meine Seele. All das ist mein. Da 

geht einem schon fast das Herz über. Denken wir nicht auch öfter in solchen Kategorien? Mein 

Haus, mein Auto, mein Pool, meine Kinder, mein … . So gesehen kann die Geschichte von Lukas 

auch für unsere alltägliche Praxis Anregung sein und eine Änderung unseres Handelns bewirken. 

 

Es gibt nur wenige neutestamentliche Texte, die im Kontext einer Auseinandersetzung um die 

marktwirtschaftliche Verteilung der Güter zu lesen sind. Das Gleichnis vom reichen Kornbauern 

gehört dazu. Die Frage nach den Reichen der Gesellschaft und einer gerechten Verteilung der 

Güter des Lebens wird konkret gestellt - hier und jetzt, sehr anschaulich. 

 

Jesus stellt Gerechtigkeit als Maßstab ökonomischer Systeme ins Zentrum. Unsere Bereicherung 

soll nicht Triebfeder für alles sein, auch wenn die Sorge um das tägliche Brot, Kleidung und Dach 

über dem Kopf nötig sind. Die Perspektive des ökonomischen Handelns besteht nicht darin, dass 

jedeR nur für sich selbst Schätze sammelt (V21), sondern sie besteht in der Sorge um die 

Gerechtigkeit, „…dann wird euch das andere dazugegeben“, wie es in Weiterführung des Textes 

bei Lukas später heißt (V31). 

 

Gott weiß, was die Menschen zum Leben brauchen. Die Schöpfung bezeugt seine Güte und 

Vorsorge. Die Schöpfung ist produktiv genug, Leben zu erhalten. Der Segen Gottes, der sich in 

ertragreichen Ernten zeigt, gehört geteilt. Gerecht verteilt zum Leben. Es ist eine Grundfrage 

unseres Glaubens, die über unser Handeln entscheidet. Glaube ich daran, dass die Güter dieser 

Welt von Gott kommen und dass das Land, wie es in der alten Tradition festgeschrieben ist, Gott 

gehört? Dass genug für alle da ist und wir getrost darauf vertrauen können, dass wir das zum 

Leben bekommen können, was wir brauchen? Es wirkt sich auf unser Tun, auf unseren Umgang 

miteinander aus, dass sich Menschen nicht zum Verteiler von Lebenschancen aufspielen dürfen. 

 

Letztendlich ist es die Grundfrage, wie sorgsam wir mit den Gütern der Erde umgehen und wie wir 

sie auf alle verteilen. Was sollen wir essen und trinken? Wie sollen wir die Güter zum Leben 

besorgen? Lukas macht deutlich, dass der reiche Kornbauer diese Frage anders beantwortet als 

Jesus und seine AnhängerInnen. Die Welt sieht von oben eben anders aus als von unten. Zwei 

Formen der Ökonomie liegen im Widerstreit. Die Ökonomie der Bibel sagt: „Genug für alle“. Genug 

in Produktion, Konsum und Verteilung. Es gibt auch die Ökonomie der Reichtumsakkumulation, 

der Anhäufung von Besitz für wenige reiche Eigentümer, der Vermehrung des eigenen 

Geldvermögens auf Kosten der Gemeinschaft. Lukas illustriert die Logik der Marktwirtschaft 

anhand des Beispiels vom reichen Kornbauern. Produziert wird nicht für den eigenen Bedarf, 

sondern für den Verkauf. Der reiche Mann will Mehrwert abschöpfen. Der reiche Bauer verknappt 



Sozialpredigt: Solidarisch Mensch werden 

3 

das Angebot, indem er Güter zurückhält. Der Kornbauer handelt marktwirtschaftlich vernünftig, 

denn ein knappes Angebot treibt die Preise in die Höhe. Die Bereicherung macht den Kern der 

Geschichte aus. Was marktwirtschaftlich so vernünftig klingt, weil Verknappung von Gütern höhere 

Preise bringt, entscheidet für jene, die Getreide zum Leben brauchen über Leben und Tod. Das 

gesamte Spekulationswesen ist so gesehen ein Unrecht.  

 

In der Bibel wird dieses Grundproblem von arm und reich mit der Entscheidungsfrage 

angesprochen: Gott oder Mammon. Biblische Geschichten erzählen immer wieder von der Sorge 

um die Dinge des Lebens. Es ist die Grundfrage an jede Ökonomie, ob sie fähig ist, die 

lebensnotwendigen Dinge – und dazu gehört in der Geschichte des Lukas das Getreide - für alle 

zu sichern. Was brauchen wir wirklich in unserem Leben? Das ist eine zentrale Anfrage an uns 

und unser Wirtschaften. Was ist in unserem Leben wichtig und wie kommen wir gemeinsam dazu? 

 

„Sag zu meinem Bruder, dass er das Erbe mit mir teile“. Mit dieser Aufforderung beginnt Lukas 

seinen Text. Sie ist ein klarer Hinweis für eine neue Form des Wirtschaftens. Es geht um 

Neuverteilung, um ein solidarisches Verteilen. Das ist somit im übertragenen Sinn ein klarer 

Auftrag, wie das Erbe des Vaters (also: Gottes Erbe) zu verwalten ist: Ein schöpferischer Umgang 

mit der Welt, ein gemeinsames Erwirtschaften und Verteilen an alle, auf dass alle genug 

bekommen können. In dem klaren Bewusstsein, dass es an der Zeit ist, Arbeit und Wohlstand zu 

teilen. Denn es ist kein persönlicher Verdienst, in welcher Epoche, in welchem Land, in welcher 

Gesellschaftsschicht wir zur Welt kommen.  

 

Als Menschen sind wir von Grund auf Beziehungswesen. Allein ist niemand von uns lebensfähig. 

Wir brauchen Beziehung und Zuwendung, helfende Hände, Austausch. Solidarisches Leben ist 

Leben in Beziehung und Abhängigkeiten. Und erst durch ein solidarisches Miteinander, das unsere 

Lebensgrundlagen sichert, ist die Voraussetzung geschaffen für individuelle Freiheit, Kreativität, 

ein Leben in Fülle, wie es uns immer wieder zugesagt wird. 

 

Lukas belässt es in dem Widerstreit der beiden Ökonomien nicht bei einer moralisierenden 

Betrachtungsweise, die sich damit begnügt, zu ermahnen, doch weniger habgierig zu sein. Das 

Aufspeichern des reichen Kornbauern ist ein Wirtschaftsverbrechen, weil durch das Zurückhalten 

des Getreides die Gemeinschaft geschädigt wird. Demgegenüber rückt die Bibel den Begriff der 

Gerechtigkeit in den Mittelpunkt. Gerechtigkeit wird zum Maßstab zur Beurteilung ökonomischer 

Systeme. Suchet die Gerechtigkeit, suchet das Reich Gottes und ein Automatismus der 

Umverteilung, des ins rechte Licht-Rückens kommt damit in Gang. Durchbrechen wir die Logik des 

Marktes mit unserer guten alten biblischen Tradition im Handgepäck. Die Bibel will strukturell und 

nicht durch Almosen das Leben aller sichern. Die Aktualität für heute ist nicht zu übersehen. 



Sozialpredigt: Solidarisch Mensch werden 

4 

 

Lukas fällt ein Urteil über diese Ökonomie des freien Marktes. Diese Ökonomie vermag Leben 

nicht zu sichern. Am Ziel seiner Wünsche angekommen, stirbt der Getreidespekulant. Der Tod des 

reichen Spekulanten weist hin auf die tödlichen Folgen dieses Marktes. Der freie Markt sichert 

wohl individuelle Bereicherung, ist aber nicht geeignet, jene Aufgabe zu erfüllen, für die die 

Ökonomie zuständig ist, nämlich alle Menschen mit Gütern zu versorgen. Nach einem Ausspruch 

von Jean Ziegler werden täglich 100.000 Menschen durch Hunger ermordet. 

 

Die Gesetze des Marktes geben sich den Anschein von Sachzwängen und Gesetzmäßigkeiten. 

Das Gleichnis vom Kornbauern demaskiert diesen Mythos. Es spricht von handelnden Personen, 

die wirtschaftliche Entscheidungen treffen und deshalb auch wirtschaftliche Verantwortung tragen. 

Auch wir als Konsumenten und Konsumentinnen leisten durch unsere Handlungen unseren 

Beitrag. Schmieren wir ungerechte Systeme der Privat- und Einzelvorsorge oder haben wir 

solidarische Systeme im Blick, die ausgleichend wirken. Schauen wir auf fair trade, gute 

Arbeitsbedingungen, regionale Produkte und ProduzentInnen? 

 

„Du Tor“ („Narr“) sagt der Evangelist Lukas und stellt klar, dass das Leben kein Eigentum, kein 

verfügbares Gut ist, sondern etwas Geliehenes. Das Leben gehört Gott. Dementsprechend ist 

unser Leben eingebettet in einen größeren Zusammenhang. Ich lebe nicht allein. Wer das 

übersieht, übersieht seine Nächste, seinen Nächsten. Lukas wendet sich mit einem 

kompromisslosen Vorschlag an jene, die mehr besitzen als sie zum Leben brauchen. Er will sie 

zum Teilen ihrer Güter mit jenen überzeugen, die nicht genug zum Leben und Überleben haben. 

 

„Was sollen wir trinken, sieben Tage lang?“ So heißt es in einem Lied, das nach gemeinsamem 

Schaffen und Kämpfen zum Feiern einlädt. Ein Lied, das Sehnsucht weckt, das von Hoffnung 

singt, von einer Welt, in der genug für alle da ist und auch wirklich allen zugute kommt. Der 

Gedanke der Solidarität, des Miteinanders kann nicht verordnet werden. Aber es ist notwendig, 

dass der Geist der Solidarität Orte hat, wo er sich ausbreiten kann. Wenn wir uns Sonntag für 

Sonntag Texte der Hoffnung und des Miteinanders zusagen halten wir solche Orte der Solidarität, 

des Aufeinander Schauens am Leben. Unsere christlichen Visionen sind alltagstauglich. Bringen 

wir den Gott des Lebens für alle ins Spiel. Immer. Und immer öfter. Alltäglich – Tag für Tag. In 

einer neuen Praxis der Solidarität, des Teilens. 

 
 
 
 
 
 
 
 



Sozialpredigt: Solidarisch Mensch werden 

5 

Text 

 
 
Weg-Gebete 

 

Du bist Gerechtigkeit 

lebst in all den Initiativen von Menschen 

die sich nicht abfinden mit Ausgrenzung und Ausbeutung 

 

Du bist beharrliche Geduld 

wirksam in all den Menschen 

die den langen Atem der Hoffnung einüben 

 

Du bist leidenschaftliche Kraft 

erfahrbar in einer Widerstandskultur 

wo jeder Mensch seine Würde behält 

 

Du bist wohlwollende Zuwendung 

sichtbar im unermüdlichen Glauben an das Gute im Menschen 

das sich auch in der Parteinahme für die Kleinen zeigt 

 

Du bist Gerechtigkeit und Barmherzigkeit 

geheimnisvoll nahe in unserem Hunger und Durst 

nach deiner verwandelten Welt 

wo alle gesättigt aufrecht gehen können 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Anfragen und Rückmeldungen richten Sie bitte an: 
Sozialreferat der Diözese Linz, Kapuzinerstr. 84, 4020 Linz, Tel. 0732/7610-3251  
e-mail: sozialreferat@dioezes-linz.at 
 
Weitere Sozialpredigten unter: www.dioezese-linz.at/soziales 

mailto:sozialreferat@dioezes-linz.at
http://www.dioezese-linz.at/soziales

