
1 
 

 
 

 

Frauen in biblischen Zeiten – und heute? 

 
Lied: „Leben wird es geben“ (Unterwegs mit biblischen Liedern Nr. 139) 
 
Auf den Text zugehen 
 
Zunächst wird überlegt, wie die TN ihre Beziehung zum je anderen Geschlecht erfahren: 

• Wie kommunizieren wir miteinander (Worte, Gesten, Blicke)? 

• Wie wohlwollend gehe ich mit Frauen/Männern um?  

• Wo kommt es zu Konflikten? 

• Hege ich Vorurteile: „Frauen wollen immer nur …“ „Männer sind …“ 

• Inwiefern bestätige ich selbst in meinem Leben solche Klischees?  

•  
Danach kurzer Austausch zu zweit/dritt. 
Im Plenum werden Klischees auf einem Plakat/Flipchart gesammelt. 

 
 
Dem Text Raum geben: 
 
L liest Gen 16,1–16 und Gen 38 vor – die TN können entweder mitlesen oder einfach zuhören. 
L gibt kurz Infos zu Levirat, Polygamie und Leihmutterschaft. 
Zwei Blätter mit den jeweiligen Stellenangaben werden einander gegenüber am Boden aufgelegt – die 
TN ordnen sich je nach Interesse einem der beiden Texte zu (Gruppen über sechs Personen werden 
nochmals geteilt). 
 
In Kleingruppen wird dem jeweiligen Text anhand folgender Fragen nachgegangen: 

• Wie werden die Frauen in ihrer Beziehung zu den im Text vorkommenden Männern dargestellt?  

• Wo erscheinen sie aktiv, wo passiv? 

• Wie handeln sie und welche Beweggründe für ihr Handeln nehme ich wahr? 

• Wozu führt das Handeln der Frau(en)? 

• Welche Handlungen kann ich verstehen, welche sind für mich nicht nachvollziehbar? 
Notiert auf einem Plakat in einer Spalte, was für euch „typisch weiblich“ ist, in einer zweiten, wo ihr 
ein anderes Verhalten seht. 
 
Plenum: Die Plakate werden vorgestellt und mit den Notizen vom Beginn verglichen: 
Bestätigt sich etwas von den Klischees oder laufen sie diesen zuwider?  
Lassen sich die Frauen irgendwo zuordnen? Wenn ja, warum? Wenn nein, warum nicht? 
Was ist sonst noch aufgefallen? 

 
 
Mit dem Text weitergehen 
 
Variante A: Diskussion im Plenum 

• Wo erfahren Frauen heute Benachteiligung? 

• Wie kämpfen Frauen heute für ihre Rechte? 



2 
 

• Wozu können die beiden Bibeltexte heutige Frauen motivieren? 
 
Variante B: Identifikation einer Person 
Fünf Sessel werden aufgestellt und mit Namen versehen (Hagar/Sara/Abraham/Tamar/Juda) – wer 
möchte, kann sich für eine Weile in die Rolle einer der Personen versetzen, indem sie/er auf dem 
jeweiligen Sessel Platz nimmt. Sie/Er spricht aus dieser Rolle: „Ich bin 
Hagar/Sara/Abraham/Tamar/Juda und möchte sagen/fragen/feststellen …“. Die Gruppe kann darauf 
reagieren, indem jemand eine andere Rolle einnimmt. Keine Dauerrolle! 
L beendet zu einem geeigneten Zeitpunkt die Runde (wichtig ist, dass sich die TN durch eine geeignete 
Übung wieder entrollen) und fasst wichtige Aussagen noch zusammen.  
 
Lied: „Schalom, schalom, Friede sei mit euch“ (Unterwegs mit biblischen Liedern Nr. 51) 

 
Katharina Kaar 

 
 
 
 
 

 Frauen und ihr Beziehungsalltag 

 
Was Frauen selbst in biblischer Zeit über ihre Beziehungen zu Männern erzählt hätten, 
können wir leider nirgendwo nachlesen, denn alle Texte unserer Bibel sind wohl von 
Männern verfasst worden – und somit natürlich aus männlicher Perspektive geschrieben. 
Dennoch können wir zumindest aus dem, was über Frauen erzählt wird, teilweise folgern, 
wie Frauen diese Beziehungen erlebt haben.  
 
Ein paar Fakten zu Beginn … 
Bereits mit der Geburt beginnt die Ungleichheit in der gesellschaftlichen Wertigkeit der 
Antike. Schaut man sich biblische Stammbäume an, so werden Frauen nur in 
Ausnahmefällen erwähnt (z.B. die vier Frauen im Stammbaum Jesu – Mt 1,3–6). Nach der 
Geburt eines Mädchens gilt die Mutter doppelt so lange als unrein wie nach der Geburt 
eines Knaben (kultisch unrein: eine Woche und 33 Tage Reinigungszeit bzw. zwei Wochen 
und 66 Tage Reinigungszeit; vgl. Lev 12,1–5).  
Eheliche Verbindungen wurden damals von den Eltern eingefädelt und beschlossen – 
einerseits unter dem Gesichtspunkt der Fortpflanzung und damit zum Fortbestand von 
Familie, Sippe oder Stamm, andererseits spielten natürlich auch wirtschaftliche 
Überlegungen eine Rolle. Nur in einigen wenigen Ausnahmen ist ausdrücklich die Rede von 
Liebe. Stammesinteressen waren jedenfalls die vorrangigen Gründe für eine Heirat.  
Ein weiteres wichtiges Faktum der biblischen Welt war die Polygamie: Ein Mann konnte – 
wenn es ihm wirtschaftlich möglich war – mehrere Ehefrauen haben. Besonders Könige 
machten von diesem Recht Gebrauch (vgl. den Stammbaum Davids in 1 Chr 3,1–9). Gefühle 
spielten hier wenig Rolle. Dennoch lassen viele Erzählungen Eifersucht, Verletzung und 
Demütigung von Frauen durchscheinen. 
Besonders Kinderlosigkeit zwang einen Mann, eine zweite Frau zu heiraten. Dass der Grund 
für Kinderlosigkeit auch beim Mann liegen konnte, war damals nicht bekannt. Es war klar, 
dass Gott den Mutterschoß öffnet oder verschließt. Kinderreichtum galt somit als Segen 



3 
 

Gottes, Kinderlosigkeit dagegen als Entzug der Zuwendung Gottes – die „Schuld“ dafür 
wurde der Frau angelastet. 
Eine Möglichkeit, zu einem Kind zu kommen, bestand etwa in der Leihmutterschaft durch 
eine Sklavin, die das Kind des Mannes austrug und es auf den Knien der „Herrin“ gebar (vgl. 
Gen 30,3). Das Neugeborene galt dann als Kind des Ehepaares. Die „Leihmutter“ wurde dazu 
nicht befragt. 
Für kinderlose Witwen gab es das Levirat. Dabei sollte der Bruder des Ehemannes die Frau 
des Verstorbenen heiraten, mit ihr Kinder zeugen und sie versorgen. Der erste männliche 
Nachkomme galt dann als Sohn des Verstorbenen. Diese Einrichtung war allerdings stark 
vom Gutdünken des Mannes abhängig: Die Frau hatte keine Möglichkeit, ihr Recht darauf 
einzuklagen, wenn ihr dieses Levirat vorenthalten wurde. 
 
Eine konfliktreiche Beziehung – Sara und Abraham 
Wie sehr eine Frau von ihrem Mann abhängig war, zeigt eine Erzählung am Beginn des 
Abrahamzyklus in Gen 12,10–20. Abraham und Sara – hier heißen sie noch Abram und Sarai 
(Namensänderung in Gen 17,5.15) – ziehen wegen einer Hungersnot nach Ägypten. Sara 
wird als sehr schöne Frau geschildert. Aus Angst, dass diese Tatsache sein Leben bedrohen 
könnte, gibt Abraham sie als seine Schwester aus. Davon erwartet er sich Vorteile nach dem 
Motto: Als Eigentümer einer schönen Schwester werde der Pharao sich mit ihm gut stellen. 
Dieser Plan geht zunächst auch auf. Sara wird ins Haus des Pharaos genommen und der 
Pharao bedient sich ihrer. Gott spielt hier jedoch nicht mit – Plagen brechen über den 
Pharao herein und der Betrug fliegt auf. Der Pharao gibt Abraham seine Frau zurück und 
wirft beide aus dem Haus. Bei alldem hatte Sara keinerlei Mitspracherecht, sie wurde als 
Objekt der Begierde zum Spielball der Männer. 
In einer zweiten Erzählung erfahren wir noch etwas über die Beziehung der beiden. Sara ist 
unfruchtbar und trotz der Verheißung Gottes von zahlreicher Nachkommenschaft passiert 
nichts. Nun wird erstmals Sara aktiv. Sie schickt Abraham zu ihrer Magd Hagar. Diese soll den 
beiden als Leihmutter zu einem Kind verhelfen. Widerspruchslos und ohne Rückfrage an 
Gott spielt Abraham hier mit. Dann kommt es allerdings zum Konflikt zwischen den beiden 
Frauen, denn Hagar möchte mehr sein als nur Leihmutter. Dieser Konfrontation entzieht sich 
Abraham jedoch. Er steht weder zu Sara noch zu Hagar, sondern lässt die beiden Frauen mit 
ihrem Konflikt alleine. Wie die Sache ausgeht, wird in Gen 16,1–16 und Gen 21,1–21 erzählt. 
Auch wenn Leihmutterschaft und Polygamie gesellschaftlich akzeptiert waren, so zeigt diese 
Erzählung, dass vor allem die Männer und eine patriarchalisch geprägte Gesellschaft 
Nutznießer dieser Einrichtungen waren. Wie es Frauen in diesen Strukturen ergangen ist, 
wird nur am Rande thematisiert. Im Mittelpunkt stehen der Mann und sein nächster 
Stammhalter. Frauen hatten wenig Handlungsspielraum.  
 
„Heiratsschwindel“ – Laban, Jakob, Lea und Rahel 
Wie mit Frauen geschachert wurde, zeigt die Erzählung von Jakobs Heirat (Gen 29,1–30). 
Jakob trifft an einem Brunnen die Hirtin Rahel, die sich als seine Cousine entpuppt. Hier 
könnte man tatsächlich sagen: Liebe auf den ersten Blick. Er handelt mit seinem zukünftigen 
Schwiegervater Laban aus, für Rahel sieben Jahre zu dienen. Nach Ablauf dieser Zeit soll 
Hochzeit gefeiert werden. Die verschleierte Braut wird schließlich Jakob zugeführt und er 
verbringt mit ihr die Nacht. Bei Tageslicht bemerkt er, dass Laban ihm seine ältere Tochter 
Lea untergejubelt hat. Nach der Brautwoche bekommt er zwar auch Rahel, muss aber 
weitere sieben Jahre dienen. Hier ist es der Vater, der seine ältere Tochter einem Mann gibt, 
der sie gar nicht will. Wiederum kommt Gott ins Spiel, der sich auf die Seite der 



4 
 

zurückgesetzten Frau stellt: Lea bekommt Kinder, Rahels Mutterschoß wird verschlossen: Die 
eine Frau gebiert Kinder, die andere hat die Liebe des Mannes. Beide sind unglücklich, 
beiden fehlt ein Teil. Zwischen den Frauen entbrennt ein Gebärstreit. Der Mann Jakob bleibt 
davon nicht ganz verschont (vgl. Gen 29,31 – 30,24). 
 
Eine Frau holt sich ihr Recht – Tamar 
Aber es gibt auch Frauen, die aus den gesellschaftlichen Zwängen aussteigen: z.B. Tamar 
(Gen 38). Sie ist eine der vier Frauen, die im oben erwähnten Stammbaum des Matthäus 
aufgelistet wird.  
Zunächst „funktioniert“ sie nach dem patriarchalischen Muster. Juda, einer der zwölf Söhne 
Jakobs, nimmt Tamar für seinen Erstgeborenen Er zur Frau. Nachdem dieser kinderlos 
gestorben ist, wird sie nach dem Leviratsrecht mit dem nächsten Bruder verheiratet. Doch 
auch dieser stirbt kinderlos. Den letzten seiner Söhne Schela verweigert Juda jedoch seiner 
Schwiegertochter aus Angst, dieser könnte ebenfalls bei Tamar sterben. Mit der Ausrede, 
der jüngste Sohn sei noch zu jung, wird sie von Juda ins Elternhaus zurückgeschickt. Eine 
größere Schande ist kaum vorstellbar: kinderlos zurück an den Absender! Rechtlich bleibt sie 
weiterhin unter der Verfügungsgewalt ihres Schwiegervaters. 
Nachdem Judas Frau verstorben ist und Tamar erfährt, wohin er geht, nützt sie die Gunst der 
Stunde. Sie steigt aus ihrer ihr zugewiesenen Witwenrolle aus: Sie verschleiert und verkleidet 
sich als Prostituierte und setzt sich an den Ortseingang, wo ihr Schwiegervater 
vorbeikommen muss. Für Juda, der seine Schwiegertochter nicht erkennt, wird sie zum 
Objekt seines Verlangens. Er handelt mit ihr einen Ziegenbock als Preis für ihre Dienste aus, 
den er ihr schicken will. Tamar verlangt als Pfand seinen Siegelring, den Stab und die Schnur 
– heute würde man sagen: seinen Reisepass. Sie verkehren miteinander – und das bleibt 
nicht ohne Folgen.  
Juda geht wieder seines Weges und schickt einen Freund, um sein Pfand auszulösen. Doch 
Tamar ist wieder in ihre Witwenrolle zurückgekehrt – die vermeintliche Dirne unauffindbar. 
Die Folgen dieser Begegnung werden offensichtlich. Juda wird über die Schwangerschaft 
seiner Schwiegertochter in Kenntnis gesetzt. Sein Urteil: Sie hat Unkeuschheit getrieben und 
soll verbrannt werden! Tamars riskanter Plan geht auf: Sie lässt Juda unter Zeugen die 
Pfandgegenstände zukommen und ihm ausrichten, dass der Besitzer der Gegenstände der 
Verursacher ihres Zustandes ist. Juda muss sein Unrecht ihr gegenüber eingestehen.  
Gott steht bei diesem Handeln auf Tamars Seite, denn das Ergebnis sind hier Zwillinge, noch 
dazu – aus männlicher Sicht – zwei Knaben: Gottes Unterschrift doppelt unterstrichen! 
Tamars List, ihr kluges Handeln, sichert sowohl ihre Altersversorgung als auch den 
Fortbestand der Sippe des Juda – und unter diesem zweiten Aspekt landet die Erzählung in 
den heiligen Schriften Israels und durch Matthäus sogar im Stammbaum Jesu. 
 
Zusammenfassend muss uns immer bewusst sein, dass es sich um die Niederschrift von 
mündlicher Tradition handelt – und stets erzählt wird, was von der Norm abweicht. Den ganz 
normalen Alltag können wir nur rückschließen. Noch viele Frauen lassen sich (vor allem im 
Alten Testament) entdecken. Um jedoch ihre Rollen, ihre Wahrnehmungen und ihre eigenen 
Sichtweisen aufzuspüren, braucht es fast detektivische Aufmerksamkeit und sehr genaues 
Hinhören. Dann können auch sie uns einiges erzählen.  
 

Ingrid Penner 
 


