
 1 

Die Welt von gestern 
Kriegsgedenken an 1914 und Friedensgebet 

Innsbruck, 12. September 2014 

Bischof Manfred Scheuer 

 

 

Kriegsbegeisterung, Kriegshetze und Gebete… 

 

„In Innsbruck herrscht eine unbeschreibliche Kriegsbegeisterung. Früher als nötig 

sind die braven Tiroler Bauern aus den entfernten Tälern und Almen herbeigeeilt, um 

dem Ruf ihres Kaisers zu folgen. Die Straßen unserer sonst so stillen Stadt hallen 

Tag und Nacht wider von patriotischen Gesängen und dem Rufe: ,Hoch Österreich’ 

... Ergreifend ist hier in Innsbruck die Frömmigkeit unserer guten Soldaten, welche 

allenthalben in den Kirchen die Beichtstühle belagern.“1 So beschreibt Ludwig Frei-

herr von Pastor in einer Tagebuchnotiz am 2. August 1914 die Stimmung in Inns-

bruck zu Beginn des Ersten Weltkriegs. Die Kriegsbegeisterung geht quer durch alle 

Bevölkerungsschichten und hat starke religiöse Anteile. Der Priester Anton Müller 

(Bruder Willram) war einer der glühendsten Kriegsdichter und Kriegshetzer in Tirol: 

 

„Ob’s Eisen regnet, Feuer speit: - 

S’ist immer eine lust’ge Zeit 

in unserm Schützengraben! - 

Das Lager feuchter Lehm und Stroh, 

wem wollten da nicht Träume froh 

den süßen Schlummer laben?“ (Innsbruck, 8/1/1915) 

 

„Hei! wie die Schädel krachen, 

Die Knochen splittern in dem Handgemenge! 

Brust gegen Brust! Der welsche Meuchlerdolch, 

Den Schurkenfaust nach deutschem Herzen zückt, 

klirrt dumpf zu Boden; sieh! für Hieb und Stich 

                                                
1 Notiz vom 2. August 1914 in: Ludwig Freiherr v. Pastor 1854-1928. Tagebücher - Briefe - Erinnerun-

gen, hg. v. W. Wühr, Heidelberg 1950, 609. 



 2 

Ist keine Zeit, denn schon am Halse hängt, 

Das Leben schnürend wie mit Eisenklammern – 

Dem Feind der Tod – und würgt und würgt 

und würgt 

Den argen Schelmen die Verräterseele 

Mit rotem Geifer aus dem Mund; 

es dampft 

schon Blut und Schweiß.“2 

 

Am 3. September 1914 tritt der leidenschaftliche Friedenspapst Benedikt XV. die 

Nachfolge von Pius X. an. Seit seinem Amtsantritt verurteilt Benedikt XV. den Krieg 

in scharfer Form, spricht von einem „Selbstmord des zivilisierten Europa“ und ver-

langt kategorisch ein Ende der Menschenschlächterei (zwei Drittel der damaligen 

Katholiken sind in das „entsetzliche Blutbad“ verwickelt und zwar diesseits und jen-

seits der Kampflinie). Besonders oft zitiert wird im Gefolge Kurt Tucholskys Klage 

vom Juli 1915: „Im heiligen Namen Gottes […] beschwören Wir Euch, die Ihr von der 

göttlichen Vorsehung zur Regierung der kriegsführenden Nationen bestellt seid, die-

ser fürchterlichen Schlächterei, die nunmehr seit einem Jahr Europa entehrt, endlich 

ein Ziel zu setzen. Es ist Bruderblut, das zu Lande und zur See vergossen wird. Die 

schönsten Gegenden Europas, dieses Gartens der Welt, sind mit Leichen und Rui-

nen besät. Ihr tragt vor Gott und den Menschen die entsetzliche Verantwortung für 

Frieden und Krieg.“3  

Von der kirchlichen Hierarchie in den Krieg führenden Ländern geht keinerlei Frie-

densmahnung aus, im Gegenteil: die Bischöfe sind Ideologen des Krieges. Ein „Ge-

bet für die Soldaten“ im Anhang zum Hirtenbrief des Brixner Bischofs Franz Egger4 

                                                
2 Bruder Willram: „Kampf auf Filmoor“ in: Der heilige Kampf, zitiert nach: David Schnaiter, Beten für 

den Krieg? Bruder Willram und der „Heilige Kampf“ Tirols, Diss.–Universität Innsbruck 2002, 1. 

3 Papst Benedikt XV. in seiner „Exhortatio“ vom 28. Juli 1915. Literatur: Jean Mathieu-Rosay: Die 
Päpste im 20. Jahrhundert. Darmstadt 2005; Ralph Rotte: Die Außen- und Friedenspolitik des Heili-
gen Stuhls. Eine Einführung. Wiesbaden 2007; René Schlott: Die Friedensnote Papst Benedikts XV. 
vom 1. August 1917. Eine Untersuchung zur Berichterstattung und Kommentierung in der zeitgenös-
sischen Berliner Tagespresse. Hamburg 2007; Georg Schwaiger, Papst Benedikt XV. begegnen, 
Augsburg 2009. 

4 Fürstbischof Franz Egger, Diözese Brixen, geboren am 26. April 1836 als jüngstes von neun Bau-
ernkinder bei Hippach im Zillertal (Tirol). Seine Studien machte er am Kassianeum zu Brixen/Südtirol 
und am Germanikum zu Rom. 1908 wurde er Weihbischof und Generalvikar von Brixen mit dem Sitz 
in Feldkirch (Vorarlberg). 1912 wurde er Bischof von Brixen, als solcher war er auch Mitglied des 
österreichischen Reichsrates und des Tiroler Landtages, zu Kriegsbeginn 78 Jahre alt. In seinem er-



 3 

vom 30. Juli 1914 schließt das Schicksal der Soldaten eng mit Gott zusammen, so 

dass diese umfassend in den bergenden, tröstenden Raum Gottes hinein genommen 

sind, eines Gottes, der mit den stärksten Titel angeredet wird. Umsorgt von diesem 

mächtigen und liebevollen Gott, sollen die Soldaten einen glücklichen Sieg erkämp-

fen. Keine Ritze aber für eine prophetische, nichtpatriotische oder pazifistische Aus-

sage öffnet sich in diesem Text. Allein mit der Monarchie, ihren Soldaten und einem 

erfolgreichen Krieg wird Gott in Beziehung gesetzt: „Allmächtiger Gott, Herr Himmels 

und der Erde, Herr der Kriegsscharen und Erhalter der ganzen Welt, segne durch 

dein unschuldiges Blut die kaiserlichen Waffen ... erhalte die Krieger in ihrer uner-

schütterlichen Treue und führe sie im vertrauensvollen Kampfe zum glücklichen Sie-

ge! Nimm zugleich wohlgefällig auf ihre Entbehrungen, Mühseligkeiten, Beschwer-

den, Krankheiten und ihren schmerzlichen Tod; lass ihnen dieses in Vereinigung mit 

deinem heiligsten Leiden verdienstlich sein, gib, o liebevollster Gott, die Gnade, da-

mit sie unter deinem Schutze alles zu ihrem Seelenheile ertragen mögen! Amen.“5 Im 

Fastenhirtenbrief 1916 skizziert Fürstbischof Egger eine Christusvorstellung, um die 

Menschen im Krieg zu Ergebenheit und Geduld, zum Opfer und zu allen Leiden be-

reit zu machen. Die Einladung, dem Kreuz tragenden Jesus zu folgen, gerät durch 

die merkwürdige Titulierung Jesu als „göttlicher Generalissimus“ in die Nähe eines 

militärisches Befehls: „Europa ist durch den grausen Krieg, wie die Welt nie einen 

ähnlichen gesehen, zu einem schweren, unendlich dornenvollen Kreuzweg gewor-

den und unser Land und unsere Diözese müssen unter den Kreuzträgern so ziemlich 

in erster Linie marschieren. Wohlan, blicken wir auf unseren göttlichen Generalis-

simus, der uns mit dem schweren Kreuze vorangeht, und lernen wir von ihm, wie wir 

unser Kreuz tragen müssen, um zum Endsiege zu gelangen!“6  

 

 

Und die Folgen… 

 
                                                                                                                                                   

sten Hirtenbrief als Fürstbischof bezeichnet sich Egger als „hochbetagte(n) Greis“. Er starb am 17. 
Mai 1918 in Innsbruck. 

5 Verkündigung des vorstehenden Hirtenbriefes und Anordnung der Kriegsgebete (30. 7. 1914), in: 
Brixener Diözesan Blatt (=BDBl) 5 (1914) 54-55, 55; zitiert nach Wilhelm Achleitner, Gott im Krieg. 
Die Theologie der österreichischen Bischöfe in den Hirtenbriefen zum Ersten Weltkrieg, Wien – Köln 
– Weimar 1997, 295. 

6 Fastenhirtenbrief vom 5. 2. 1916, in: BDBl 1 (1916) 1f. 



 4 

Dieser Krieg löste unsagbares menschliches Leid und den Tod von Millionen aus. 

Fast zehn Millionen Soldaten fanden den Tod, etwa 20 Millionen Soldaten wurden 

verwundet, unter der Zivilbevölkerung werden die Toten auf weitere sieben Millionen 

geschätzt. Kriegswitwen und Kriegswaisen, aber auch Invaliden und ihre Familien 

waren oftmals für ihr Leben gezeichnet. 

Der Krieg wurde Teil des Bewusstseins und des Denkens, er wurde zu einer Un-

Kultur und Mentalität, noch bevor er ausbrach. Der Krieg verschafft sich häufig Raum 

durch die Gleichgültigkeit vieler. - Nach dem Krieg sind die Männer und Frauen und 

ganze Völker nicht mehr die gleichen wie zuvor. Der Krieg hinterlässt tiefe Spuren in 

der Mentalität der Völker, er verdirbt und schädigt den Charakter der Menschen und 

macht die Seele einer Nation schlechter. Hass wird von Generation zu Generation 

weitergegeben. Der Krieg ist nie eine einfache chirurgische Operation, er zieht im 

Gegenteil unkontrollierbare Konsequenzen nach sich.  

Der Erste Weltkrieg wurde, so der australische Historiker in Cambrigde Christopher 

Clark, nicht geplant, sondern resultierte aus einem tragischen Szenario, in dem 

„Schlafwandler – wachsam, aber blind“ (Clark) der Katastrophe entgegentaumelten. 

Der Titel des Buches, „Die Schlafwandler“, entspricht dieser Interpretation: Gemeint 

sind Akteure, die mit nachtwandlerischer Sicherheit lange auf einem Seil über einem 

Abgrund balancieren, bis die Balance jäh zusammenbricht.7 Clark stellt nicht so sehr 

die Frage, wer den Krieg verschuldet hat. Wie konnten die Entscheidungen zum 

Krieg solche enormen, völlig disproportionalen Folgen zeitigen? Das Problem ist die 

völlige Ahnungslosigkeit, mit der die Beteiligten in diesen Krieg zogen. - Aus diesem 

epochalen Desaster des Ersten Weltkriegs, so der Historiker Fritz Stern8, gingen die 

ganzen Katastrophen des zwanzigsten Jahrhunderts hervor: Der Aufstieg und die 

Machtergreifung des Faschismus in Italien ist ohne diesen Krieg kaum vorstellbar; 

ebenso wenig die Oktoberrevolution der Bolschewiken und der darauf folgende rus-

sische Bürgerkrieg, der wiederum weitere Millionen Menschenleben verschlang, auch 

nicht der Siegeszug des Nationalsozialismus in Deutschland und damit auch nicht 

die Shoah.  

 
                                                
7 Christopher Clark, The Sleepwalkers: How Europe went to War in 1914, London 2012; Die Schlaf-

wandler: Wie Europa in den Ersten Weltkrieg zog. Aus dem Englischen von Norbert Juraschitz, 
München 2013. 

8 Fritz Stern, Die Historiker und der Erste Weltkrieg. Privates Erleben und öffentliche Erklärung, in: 
Transit. Europäische Revue 8/1994, 116-136. 



 5 

Der Krieg in den Köpfen 

 

Der Krieg fiel nicht aus heiterem Himmel, sondern wurde lange in den Köpfen, in der 

Politik und in der Kultur und Wissenschaft, in der Wirtschaft und auch in der Religion 

vorbereitet. Es gibt eine spirituelle Architektur der Völker, die krank werden kann. 

Stefan Zweig hält in seinem Tagebuch9 fest: eine abgrundtiefe Müdigkeit ergriff die 

Menschen. Nachts konnten sie aus Sorge um das Schicksal der ins Feld gezogenen 

Männer nicht schlafen, tagsüber verdämmerten sie die Stunden in Erwartung großer 

Ereignisse. (Tagebücher). Die Zahl der psychisch Zerrütteten, der „Kriegsschüttler“ 

und „-zitterer“ Kriegsopfer ging in die Hunderttausenden. Nervlich zermürbt, galt als 

unehrenhaft.  

Stefan Zweig im Vorwort zu seiner autobiographischen Skizze „Die Welt von ge-

stern“: Das Leben ist für ihn seit dem letzten Krieg nichts anderes mehr als eine An-

einanderreihung von Fragmenten gewesen, so als habe er nicht bloß eine, sondern 

mehrere, völlig voneinander verschiedene Existenzen gelebt. Es war ein Geschichts-

bruch: „Zwischen unserm Heute, unserm Gestern und Vorgestern sind alle Brücken 

abgebrochen. Die Welt, in der ich aufgewachsen bin, und die von heute und die zwi-

schen beiden sondern sich immer mehr für mein Gefühl zu völlig verschiedenen Wel-

ten.“10 

Joseph Roth: Der „Große Krieg“ werde mit recht „Weltkrieg“ genannt, so heißt es in 

seinem Roman „Die Kapuzinergruft“, “nicht etwa, weil ihn die ganze Welt geführt hat-

te, sondern weil wir alle infolge seiner eine Welt, unsere Welt, verloren haben.“11 Der 

Erste Weltkrieg zerbrach tradierte Wissenssysteme auf fast allen Feldern. Das betraf 

den „Geist“. Wo vorher das „Reich“ stand, war jetzt ein Trümmerfeld, wo vorher 

„Geist“ stand, waren es jetzt Gruppen, Egoismen, Interessen. Das betraf auch „Gott“. 

Gott? Zu ihm hatten viele gebetet. Das Ausmaß der Katastrophe stand in keinem 

vernünftigen Verhältnis zu einem Gott unterstellten Willen des Guten und Gerechten. 

War Gott im Krieg abwesend? Der Geschichtsverlauf konnte nicht mehr als Demon-

stration göttlichen Handelns in Anspruch genommen werden. Nicht mehr Ge-

                                                
9 Stefan Zweig, Tagebücher, hg. von Knut Beck. Frankfurt am Main: S. Fischer 1984. 

10 Stefan Zweig, Die Welt von Gestern. Erinnerungen eines Europäers. S. Fischer, Frankfurt am Main 
1982. 

11 Joseph Roth, Romane 4: Die Kapuzinergruft, Köln 1999, 9-130. 



 6 

schichtstheologie, sondern existenzialistische Theologie: Gott vielleicht noch im Au-

genblick. „Das stolze Kulturbewusstsein des liberalen Zeitalters und sein auf Wissen-

schaft gegründeter Fortschrittsglaube sind in den Materialschlachten des Stellungs-

kriegs… zugrunde gegangen.“ (Hans Georg Gadamer) 

Thomas Mann spricht in seinem Roman, Der Zauberberg12, vom großen Stumpfsinn: 

„Hans Castorp blickte um sich … Er sah durchaus Unheimliches, Bösartiges, und er 

wusste, was er sah: Das Leben ohne Zeit, das sorg- und hoffnungslose Leben, das 

Leben als stagnierende betriebsame Liederlichkeit, das tote Leben.“ (863) „grübelnd 

und im Innersten grauenhaft berührt von dem nicht geheueren und schiefen Zustand, 

worin er die Welt befangen sah, von dem Grinsen des Dämons und Affengottes, un-

ter dessen rat- und zügellose Herrschaft er sie geraten fand und des Name „Der gro-

ße Stumpfsinn“ war.“ (872)  

Neben vielen Ursachen gibt es auch die sich ausbreitende Kultur des Krieges: Wie 

viele Menschen damals, auch Intellektuelle, sprachen von einer „Hygiene des Krie-

ges“, vom Krieg als „Reinigung des Gewissens“, von „Läuterung“, um moralische 

Probleme einer Gesellschaft zu lösen. Manche sahen den Krieg als eine Notwendig-

keit nach Jahrzehnten des Friedens, um den Niedergang einer Gesellschaft aufzu-

halten. Oft erschien der Krieg gleichsam wie ein chirurgischer Eingriff, der freilich 

Leid mit sich bringt, aber den Frieden wiederherstellen soll.  

Der Krieg wurde Teil des Bewusstseins und des Denkens, er wurde zu einer Un-

Kultur und Mentalität, noch bevor er ausbrach. Der Krieg verschafft sich häufig Raum 

durch die Gleichgültigkeit vieler. - Nach dem Krieg sind die Männer und Frauen und 

ganze Völker nicht mehr die gleichen wie zuvor. Der Krieg hinterlässt tiefe Spuren in 

der Mentalität der Völker, er verdirbt und schädigt den Charakter der Menschen und 

macht die Seele einer Nation schlechter. Hass wird von Generation zu Generation 

weitergegeben. Der Krieg ist nie eine einfache chirurgische Operation, er zieht im 

Gegenteil unkontrollierbare Konsequenzen nach sich. 

 

 

Wurzeln des Krieges 

 

Kein politischer Führer gibt zu, eine Entscheidung für den Krieg getroffen zu haben. 

                                                
12 Thomas Mann, Der Zauberberg, Frankfurt a. M. 1952 (Erstausgabe 1924), 863.872. 



 7 

Stattdessen behauptet man, dass der Krieg eine Entscheidung gefällt hat und dass 

man gezwungen ist, dem „Appell der Geschichte“ zu gehorchen. Diese Lehre hat 

ansteckend gewirkt. Sie wurde zum Krieg um Identitäten, Ethnien, oder um 

Verkehrwege, Erdöl, Diamanten, Koltan und so weiter. Gibt es realere und 

unumgänglichere Dinge als Fakten, die der Mensch nicht kontrollieren kann? Mit 

anderen Worten: Unter bestimmten Bedingungen muss es nach dieser Logik 

unbedingt zum Krieg kommen. Auf diese Weise breitet sich eine Kultur des Konflikts 

aus, in der viele sich als Opfer fühlen und die wirklich zu einem gemeinsamen 

Kennzeichen der globalen Kultur geworden ist. Schrittweise rechtfertigt Verachtung 

Gewalt und dann den Krieg. Krieg und Verachtung werden zur Kultur und entstellen 

die Seele ganzer Völker. 

Jules Isaac, ein laizistischer Jude aus Frankreich, verlor Frau und Tochter in 

Auschwitz, nur weil sie Isaac hießen. Isaac beschäftigte sich intensiv mit der Lehre 

der Verachtung, mit dem Verhältnis von Verachtung und Gewalt13. Schrittweise 

rechtfertigt Verachtung Gewalt und dann den Krieg. Isaac meint, dass die Verach-

tung in Wertschätzung und Dialog verwandelt werden muss. Krieg beginnt im eige-

nen Herzen: mit schlechten Gedanken, mit Verachtung, mit Hass. Anfangsignale 

sind: Eigentlich bist du unwichtig, überflüssig, ein Nichtsnutz. Oder: Das Leben wäre 

viel schöner und angenehmer, wenn du mir nicht in die Quere gekommen wärest. 

Oder: Ich sehe keinen rechten Grund, warum es dich unbedingt geben sollte. Insge-

heim werden Schlüsselbotschaften ausgesendet: Du bist nichts wert, du bist hier 

nicht erwünscht, du bist der letzte Dreck, ein Abfallprodukt. -  

Im Gedenken an diese „Urkatastrophe“ des 20. Jahrhunderts gilt es, die Wurzeln des 

Krieges zu benennen: Dazu gehören ein Nationalismus, der zum Religionsersatz 

geworden war, Hass, Verachtung und Arroganz gegenüber anderen Völkern, die 

Anmaßung absoluter Macht über Leben und Tod, aber auch die Gier z.B. nach Le-

bensraum. Damals wie heute wird der Friede durch massive Gerechtigkeitsdefizite 

und Verstöße gegen die Menschenrechte bedroht. Ständige Gefährdungen in wan-

delnder Gestalt sind etwa die Versuchung der Macht und die Glorifizierung von Ge-

walt.  

 

 

                                                
13 Jules Isaac, Jesus und Israel, Wien/Zürich 1968. 



 8 

 

Wir können nicht (mehr) miteinander 

 

Eine Folge des Ersten Weltkriegs war die sich ausbreitende Vorstellung, dass unter-

schiedliche Menschen nicht zusammenleben können. Durch nationalistische Fehl-

entwicklungen sollten homogene Nationen geschaffen werden, in denen es keinen 

Raum für andere oder für Minderheiten gibt. Es verfestigte sich die Überzeugung, 

dass man nie mehr mit anderen zusammenleben wolle. Der andere, der sich von der 

eigenen Gruppe unterscheidet und mit dem man Jahrhunderte lang zusammenlebte, 

dieser andere wird zum Feind, weil er als Angehöriger einer anderen Nation, einer 

anderen Ethnie oder einer anderen Religion angesehen wird. 

Dies hängt an grundsätzlichen Einstellungen zum Leben bzw. an Lebensentwürfen, 

die negativ über der eigenen Identität wachen. Negativ und abgrenzend entwickelt 

sich das Selbst- bzw. Ichbewusstsein, wenn es durch Entledigung von allem Fremden 

angestrebt wird. Man will sich selbst und die Besonderheit der eigenen Identität durch 

Ausstoßen der anderen sichern. Das führt dann zum Tanz um das goldene Kalb der 

Identität, um die persönliche, berufliche, nationale, politische, parteiliche, ideologische 

Identität. Selbstbewusstsein und Zelebration werden eins. Eitelkeit und Arroganz ge-

genüber dem anderen machen sich breit. Im Kern ist diese narzisstisch orientierte 

Identität aber morbid: „Während das Subjekt zugrunde geht, negiert es alles, was 

nicht seiner eigenen Art ist.“14 

Alles, was im Gegensatz zum Eigenen, Nahen, Bekannten, Gewohnten und Vertrau-

ten steht, ist dann nicht geheuer und wird als Bedrohung erfahren. Eine Sperrhaltung 

gegen alles Fremde, grundsätzliches Misstrauen, eine grundsätzliche Abwehrreakti-

on sind die Konsequenz: Wer kein Hiesiger ist, gilt als suspekt. Es ist Ausdruck von 

menschlicher Schwäche und nicht von Stärke, anderen Menschen und Völkern von 

vornherein mit Abwertung und Verdacht zu begegnen oder alle, die sich nicht anglei-

chen und unterwerfen, ins Lager der Feinde zu verweisen.  

 

 

Gedächtnis des Leidens 

 

                                                
14 Theodor W. Adorno, Minima moralia. Reflexionen aus den beschädigten Leben (Ges. Schriften 4, 

hg. von R. Tiedemann), Frankfurt 1980, 51. 



 9 

Die Erinnerung an den Beginn des Ersten Weltkriegs ist kein „Heldengedenken“, 

sondern ein Gedächtnis des Leidens. Der Toten der Kriege zu gedenken, ist ein Lie-

besdienst sowohl der Angehörigen wie auch der Glaubens- und der Religionsge-

meinschaften, letztlich eine Menschenpflicht. Der wichtigste Beitrag des christlichen 

Glaubens für eine Kultur des Trauerns und des Todes ist das Wachhalten der Frage 

nach den Toten und ihrem Geschick: Christen erinnern sich der Toten, nicht damit 

sie leben, sondern weil sie leben. Sie hoffen auf Leben und Gemeinschaft mit den 

Verstorbenen über den Tod hinaus. - Es ist eine geistliche Aufgabe, die dem Frieden 

dient, das Gedächtnis vergangener Leiden wach zu halten in dem Sinn, dass die 

Schreckensbilder der Vergangenheit davor abzuhalten sollen, in der Gegenwart die 

Hölle des Krieges zu entfachen15.  

 

 

Säulen des Friedens 

 

Papst Johannes Paul II. teilt nicht die Meinung derer, die den Frieden in den Bereich 

des Unmöglichen rückten. „Die Kirche hat jedoch stets gelehrt und lehrt heute noch 

einen sehr einfachen Grundsatz: Der Friede ist möglich. Mehr noch, die Kirche wird 

nicht müde zu wiederholen: Der Friede ist geboten. Er muss auf den vier Pfeilern 

aufgebaut werden, die der selige Johannes XXIII. in seiner Enzyklika „Pacem in ter-

ris“ (1963) aufgezeigt hat, nämlich: Wahrheit, Gerechtigkeit, Liebe und Freiheit.16 Die 

Wahrheit wird die Grundlage des Friedens sein, wenn jeder außer seinen Rechten 

auch seine Pflichten gegenüber den anderen ehrlich anerkennt. Die Gerechtigkeit 

wird den Frieden aufbauen, wenn jeder die Rechte der anderen konkret respektiert 

und sich bemüht, seine Pflichten gegenüber den anderen voll zu erfüllen. Der Weg 

zum Frieden muss über die Verteidigung und Förderung der menschlichen Grund-

rechte führen. Die Sicherung des Friedens ist nicht ohne den Schutz der Menschen-

rechte und der Menschenpflichten möglich. Gerechtigkeit ist aber nicht nur das Recht 

des einzelnen. Johannes XXIII. verweist auch und gerade auf das Gemeinwohl, und 

zwar auf internationaler, universaler Ebene. Die Liebe wird der Sauerteig des Frie-
                                                
15 So z.B. Paul VI. in seiner Rede an die Vereinten Nationen („Die Erinnerung müsste genügen ... Nie 

wieder Krieg“) in: AAS 57 (1965) 881; auch Johannes Paul II. in seiner Homilie bei der Messe im 
Konzentrationslager Birkenau am 7.6.1979 im Anschluss an den Aufenthalt im Konzentrationslager 
Auschwitz, in: AAS 71 (1979) 844-848. 

16 Johannes XXIII., Pacem in terris, in: AAS 55 (1963), 265-266. 



 10 

dens sein, wenn die Menschen die Nöte und Bedürfnisse der anderen als ihre eige-

nen empfinden und ihren Besitz, angefangen bei den geistigen Werten, mit den an-

deren teilen. Die Freiheit schließlich wird den Frieden nähren und Früchte tragen las-

sen, wenn die einzelnen bei der Wahl der Mittel zu seiner Erreichung der Vernunft 

folgen und mutig die Verantwortung für das eigene Handeln übernehmen.  

Beten wir für alle, die bis in unsere Tage unter den Folgen von Krieg, Terror und Ge-

walt leiden, und beten wir, dass Gottes Geist die Menschen nicht müde werden lässt, 

sich für Frieden und Gerechtigkeit einzusetzen. Beten wir um den Frieden in unse-

rem Land und unter allen Völkern, Religionen und Kulturen der Erde. 


