
 1 

Gebet und Solidarität 
Zu 2 Kor 9, 6-11 und Mt 6,1-6.16-18 

Mariazell, 19. Juni 2013 

 

Sie sind ein MoF! So hat mir ein Mitarbeiter vor einiger Zeit gesagt. Wer Facebook 

verweigert, gilt unter Jugendlichen als „MoF“ - Mensch ohne Freunde. Die Lebens-

welt, die Räume, der Stil, die Sprache, die Ästhetik der Kirche, so ein Religionspäda-

goge, sind für seine jugendlichen Kinder nur noch peinlich. Ist auch Jesus mit seiner 

Sprache, mit Gebet, mit Almosen, mit Fasten out? Sind die Räume der Menschen 

von heute eben nicht mehr die Kammer, von der Jesus spricht? Entspricht die Berg-

predigt den Bedürfnissen der Zeitgenossen? Bewegen wir uns hier in Mariazell in 

Räumen und Kammern, die den Moder und Mief der Vergangenheit vermitteln? Erin-

nert das Wort Jesu, dass Gott auch das Verborgene sieht, nicht an Erziehungsstile, 

die Gott als bedrohlichen Überwacher vermitteln? „Ein Mensch, der recht sich über-

legt, dass Gott ihn anschaut unentwegt, fühlt mit der Zeit in Herz und Magen, ein 

ausgesprochnes Unbehagen. Und bittet schließlich ihn voll Graun, nur fünf Minuten 

weg zu schaun. Er wolle zwischendurch allein, recht brav und artig sein. Doch Gott 

davon nicht überzeugt, ihn ewig unbeirrt beäugt.“ (Eugen Roth) 

Der amerikanische Soziologe Richard Sennett hat 1998 in einem Essay das Leitbild 

eines flexiblen Menschen anschaulich beschrieben hat: Er ist gut ausgebildet und 

vielseitig einsetzbar, leistungsorientiert und anpassungsfähig, belastbar und mobil, in 

seiner gesellschaftlichen und kulturellen Bindungslosigkeit der ideal disponible Pro-

duktionsfaktor in einer sich schnell wandelnden und sich immer virtueller gebenden 

Wirtschaft.1 Der ideale Arbeitnehmer ist ungebunden, einsatzfreudig, begabt, attrak-

tiv, versetzbar und vielseitig einsetzbar, ein durch und durch flexibler Mensch. Dieser 

selbe Mensch ist gleichzeitig todunglücklich, da nirgends wirklich zu Hause und mit 

nichts identifiziert. - Entwurzelung ist gegenwärtig eine sehr gefährliche Krankheit. 

Einmal wirklich entwurzelte Menschen verfallen entweder einer seelischen Trägheit, 

oder sie stürzen sich in eine hemmungslose Aktivität.2 Entwurzelung hat gegenwärtig 

viele Erscheinungsformen: Entfremdung durch Arbeit, Oberflächlichkeit, ein Leben 

ohne Tiefgang, ein Vagabundendasein ohne Bleibe, Unverbindlichkeit, ein Funktio-

                                                
1 Richard Sennett, Der flexible Mensch. Die Kultur des neuen Kapitalismus, Berlin 1998. 

2 Simone Weil, Die Einwurzelung. Einführung in die Pflichten dem menschlichen Wesen gegenüber. 
Übers. von F. Kemp, München 31981, 77. 



 2 

nieren ohne Fundament, ein Leben, das von Wellen und Moden hin und her getrie-

ben wird, burn out. 

Wer aber heute wirklich frei sein will und nicht bloß modisch, nicht getrieben vom 

Zeitgeist, der muss aus der Ewigkeit schöpfen, wer sich auf die Gesellschaft, auf 

Menschen einlassen will, der braucht gute Wurzeln. Ohne Gang zu den Quellen ver-

karstet das Leben, brennt es aus, wird es oberflächlich, banal und leer. Es braucht 

personale und sakramentale Räume des Gebetes, der absichtlosen Kontemplation, 

der Anbetung, die sich der Zweckrationalität, dem unheimlichen Leistungsdruck und 

Perfektionszwang, der Vereinnahmung und Bemächtigung, auch der Instrumentali-

sierung entziehen. Kontemplation ist einfaches Dasein vor Gott. Entsprechende kon-

templative Grundhaltungen sind die Liebe zur Wirklichkeit, das Zulassen der Dinge 

und Menschen, ohne sie gleich verändern oder vereinnahmen zu wollen, sind Auf-

merksamkeit und Güte.  

Abraham Joschua Heschel (1907-1973), warnt vor der Gefahr, dass die Sinnsuche 

zu einer Sorge um Bedürfnisbefriedigung verkümmert, und er betont, dass Bedürf-

nisse nicht gegen die Humanität und die Ausrichtung des Menschen auf Transzen-

denz wirken sollen. Nach Heschel sterben mehr Menschen an Bedürfnisepidemien 

als an Krankheitsepidemien. In einer technologisch orientierten Gesellschaft tendie-

ren auch geistliches Leben, Gebet und Liturgie dahin, eine Funktion zu erfüllen. Sie 

sollen dazu verhelfen, sich zu stimulieren, Gefühle zu erzeugen, dem Alltag zu ent-

fliehen, sich am Schönen zu ergötzen. Es wäre aber auf Dauer fatal, wenn es in der 

Folge zu einer Rollenverteilung in Produzenten und Konsumenten nach dem Gesetz 

von Angebot und Nachfrage kommen würde. Denn: „Geistliches Leben ist kein Mittel 

zur Befriedigung von Bedürfnissen. Es ist so wichtig, uns nicht anzugewöhnen, unse-

re Geisteshaltung vom Funktionellen her bestimmen zu lassen, wie eine Maschine, 

die man in Betrieb setzen kann, oder wie ein Geschäft, das man nach eigenen Be-

rechnungen betreibt.“3 Gott darf nicht zum Koordinator unserer Bedürfnisse und zum 

Lückenbüßer auftauchender Defizite degradiert werden. Gott will um seiner selbst 

geliebt werden. Liebe sperrt sich einer Kosten-Nutzen Rechnung. Gott ist kein Kalkül, 

kein Rechenfaktor, kein Lückenbüßer, kein Kammerdiener, nicht bloß Aufputz für 

Feste. „Manche lieben Gott nur wie eine Kuh, wegen der Milch und wegen des Kä-

ses.“ (Meister Eckhart) Frei wird der Mensch nur, wenn er von selbst los kommt und 

                                                
3 Abraham Joshua Heschel, Der Mensch fragt nach Gott. Untersuchungen zum Gebet und zur Symbo-

lik, Neukirchen-Vluyn 1999, 74. 



 3 

lieben kann. In der Anbetung wird die „Warumlosigkeit“ der Liebe Gottes vollzogen: 

„Fragst Du das Leben: Warum lebst du? So antwortet es: das Leben lebt. Ich lebe, 

weil ich lebe.“ (Meister Eckhart) „Die Ros ist ohn' Warum, sie blühet, weil sie blühet, 

acht nicht ihrer selbst, acht nicht ob man sie siehet.“ (Angelus Silesius) Die heutigen 

Schrifttexte sind eine Schule des Gebetes und der Solidarität. 

 

… und Solidarität 

 

Der mächtige König Midas hatte einen Wunsch: Er wollte, dass alles, was er berührt, 

zu Gold wird. Da ihm der Gott Dionysos (auch Bacchus genannt) noch einen Gefal-

len schuldete, erfüllt er Midas' Wunsch. Und tatsächlich: Alles was Midas berührte, 

wurde zu reinem Gold! Brach er einen Zweig vom Baum, wurde er zu Gold, hob er 

einen Stein vom Boden auf, wurde er zu Gold. Der König war überglücklich. Doch 

dann kam das böse Erwachen: Hungrig und durstig setzte sich Midas an den ge-

deckten Tisch. Doch kaum berührte er das Brot, wurde es zu Gold. Kaum nahm er 

einen Schluck aus seinem Becher, hatte er flüssiges Gold im Mund. Der König drohte 

zu verhungern und zu verdursten. – Heute spricht man von einer Ökonomisierung 

vieler Bereiche: der Schule und der Bildung, der Medizin und der Pflege, der Kultur 

und der Ethik. Und auch Religion und Kirche werden danach beurteilt: Was bringt die 

Kirche für die Volkswirtschaft? Welchen Umsatz bringt eine Firmung? Wir leben in 

einer (Un)Kultur, die alles verrechnen und auch alles bezahlen will, die den Umgang 

der Menschen miteinander in ein oft einengendes Korsett von Rechten und Pflichten 

zwingt. „Die Liebe ist umsonst; sie wird nicht getan, um andere Ziele zu erreichen.“4 

„Wir haben der Liebe geglaubt: So kann der Christ den Grundentscheid seines Le-

bens ausdrücken. Am Anfang des Christseins steht nicht ein ethischer Entschluss 

oder eine große Idee, sondern die Begegnung mit einem Ereignis, mit einer Person, 

die unserem Leben einen neuen Horizont und damit seine entscheidende Richtung 

gibt. … Die Liebe ist nun dadurch, dass Gott uns zuerst geliebt hat (vgl. 1 Joh 4, 10), 

nicht mehr nur ein „Gebot“, sondern Antwort auf das Geschenk des Geliebtseins, mit 

dem Gott uns entgegengeht.“5 

                                                
4 Benedikt XVI., Deus Caritas est 31c. 

5 Benedikt XVI., Deus Caritas est (Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls Nr. 171) Bonn 2006, 
Nr.1. 



 4 

Jesus spricht von einer guten Absichtslosigkeit der Almosen, vom freien Umsonst 

des Gebens, von einer Zweckfreiheit des Handelns. Dem stehen gnadenloses und 

auch strategisches Handeln entgegen. Ebenso würde eine Beziehung, die rein auf 

Tausch und Ökonomie beruhen würde, verhext sein. Ebenso verkürzt wäre es die 

Caritas und das Teilen nur zum Postulat des Sollens und Müssens zu erheben. Das 

wäre „selber Bestandstück der Ideologie, welche die Kälte verewigt. Ihm eignet das 

Zwanghafte, Unterdrückende, das der Liebesfähigkeit entgegenwirkt.“6 Gott sieht das 

Kleine und die Kleinen. Und er nimmt das wahr, was sonst ausgeblendet, vergessen 

und verdrängt wird. Das gilt für das Kostbare und für das Schmerzliche. „Und weil 

das Auge dort ist, wo die Liebe weilt, erfahre ich, dass Du mich liebst. … Dein Sehen, 

Herr, ist Lieben, und wie Dein Blick mich aufmerksam betrachtet, dass er sich nie 

abwendet, so auch Deine Liebe. … Soweit Du mit mir bist, soweit bin ich. Und da 

Dein Sehen Dein Sein ist, bin ich also, weil Du mich anblickst. … Indem Du mich an-

siehst, lässt Du, der verborgene Gott, Dich von mir erblicken. … Und nichts anderes 

ist Dein Sehen als Lebendigmachen. … Dein Sehen bedeutet Wirken.“7 (Nikolaus 

Cusanus) Christen haben von Gott her ein Ansehen und können so dem Evangelium 

ein Gesicht geben. Mit Gottes bzw. Jesu Blick ist noch eine andere Form des Sehens 

verbunden. „Er sah ihn und ging weiter“, so heißt es vom Priester und Leviten, die 

am Wegrand den Halbtoten liegen sehen, aber nicht helfen (Lk 10,31.32). Menschen 

sehen und doch übersehen, Not vorgeführt bekommen und doch ungerührt bleiben, 

das gehört zu den Kälteströmen der Gegenwart. - Jesus lehrt nicht eine Mystik der 

geschlossenen Augen, sondern eine Mystik der offenen Augen und damit der Wahr-

nehmung des Leidens anderer. Jesu Sehen führt in menschliche Nähe, in die Solida-

rität, in das Teilen der Zeit, das Teilen der Begabungen und auch der materiellen Gü-

ter. „Ich muss ein Liebender werden, einer, dessen Herz der Erschütterung durch die 

Not des anderen offen steht. Dann finde ich meinen Nächsten, oder besser: dann 

werde ich von ihm gefunden.“8 

                                                
6 Theodor W. Adorno, Stichworte, Frankfurt a. M. 1969, 99. 

7 Nikolaus von Kues, De visione Dei/Die Gottesschau, in: Philosophisch-Theologische Schriften, hg. 
und eingef. Von Leo Gabriel. Übersetzt von Dietlind und Wilhelm Dupré, Wien 1967, Bd. III, 105-111. 

8 Joseph Ratzinger / Benedikt XVI., Jesus von Nazareth. Erster Teil: Von der Taufe im Jordan bis zur 
Verklärung, Freiburg iB. 2007, 237. 


