Gebet und Solidaritat

Zu 2 Kor 9, 6-11 und Mt 6,1-6.16-18
Mariazell, 19. Juni 2013

Sie sind ein MoF! So hat mir ein Mitarbeiter vor einiger Zeit gesagt. Wer Facebook
verweigert, gilt unter Jugendlichen als ,MoF“ - Mensch ohne Freunde. Die Lebens-
welt, die Rdume, der Stil, die Sprache, die Asthetik der Kirche, so ein Religionspada-
goge, sind fur seine jugendlichen Kinder nur noch peinlich. Ist auch Jesus mit seiner
Sprache, mit Gebet, mit Almosen, mit Fasten out? Sind die Raume der Menschen
von heute eben nicht mehr die Kammer, von der Jesus spricht? Entspricht die Berg-
predigt den Bedurfnissen der Zeitgenossen? Bewegen wir uns hier in Mariazell in
Raumen und Kammern, die den Moder und Mief der Vergangenheit vermitteln? Erin-
nert das Wort Jesu, dass Gott auch das Verborgene sieht, nicht an Erziehungsstile,
die Gott als bedrohlichen Uberwacher vermitteln? ,Ein Mensch, der recht sich tber-
legt, dass Gott ihn anschaut unentwegt, fuhlt mit der Zeit in Herz und Magen, ein
ausgesprochnes Unbehagen. Und bittet schlieRlich ihn voll Graun, nur funf Minuten
weg zu schaun. Er wolle zwischendurch allein, recht brav und artig sein. Doch Gott
davon nicht dberzeugt, ihn ewig unbeirrt beaugt.” (Eugen Roth)

Der amerikanische Soziologe Richard Sennett hat 1998 in einem Essay das Leitbild
eines flexiblen Menschen anschaulich beschrieben hat: Er ist gut ausgebildet und
vielseitig einsetzbar, leistungsorientiert und anpassungsfahig, belastbar und mobil, in
seiner gesellschaftlichen und kulturellen Bindungslosigkeit der ideal disponible Pro-
duktionsfaktor in einer sich schnell wandelnden und sich immer virtueller gebenden
Wirtschaft." Der ideale Arbeitnehmer ist ungebunden, einsatzfreudig, begabt, attrak-
tiv, versetzbar und vielseitig einsetzbar, ein durch und durch flexibler Mensch. Dieser
selbe Mensch ist gleichzeitig todungltcklich, da nirgends wirklich zu Hause und mit
nichts identifiziert. - Entwurzelung ist gegenwartig eine sehr gefahrliche Krankheit.
Einmal wirklich entwurzelte Menschen verfallen entweder einer seelischen Tragheit,
oder sie stiirzen sich in eine hemmungslose Aktivitat.? Entwurzelung hat gegenwartig
viele Erscheinungsformen: Entfremdung durch Arbeit, Oberflachlichkeit, ein Leben
ohne Tiefgang, ein Vagabundendasein ohne Bleibe, Unverbindlichkeit, ein Funktio-

! Richard Sennett, Der flexible Mensch. Die Kultur des neuen Kapitalismus, Berlin 1998.

% Simone Weil, Die Einwurzelung. Einfihrung in die Pflichten dem menschlichen Wesen gegenuber.
Ubers. von F. Kemp, Miinchen °1981, 77.

1



nieren ohne Fundament, ein Leben, das von Wellen und Moden hin und her getrie-
ben wird, burn out.

Wer aber heute wirklich frei sein will und nicht bloR modisch, nicht getrieben vom
Zeitgeist, der muss aus der Ewigkeit schopfen, wer sich auf die Gesellschaft, auf
Menschen einlassen will, der braucht gute Wurzeln. Ohne Gang zu den Quellen ver-
karstet das Leben, brennt es aus, wird es oberflachlich, banal und leer. Es braucht
personale und sakramentale Rdume des Gebetes, der absichtlosen Kontemplation,
der Anbetung, die sich der Zweckrationalitat, dem unheimlichen Leistungsdruck und
Perfektionszwang, der Vereinnahmung und Bemachtigung, auch der Instrumentali-
sierung entziehen. Kontemplation ist einfaches Dasein vor Gott. Entsprechende kon-
templative Grundhaltungen sind die Liebe zur Wirklichkeit, das Zulassen der Dinge
und Menschen, ohne sie gleich verandern oder vereinnahmen zu wollen, sind Auf-
merksamkeit und Gute.

Abraham Joschua Heschel (1907-1973), warnt vor der Gefahr, dass die Sinnsuche
zu einer Sorge um Bedurfnisbefriedigung verkimmert, und er betont, dass Bedurf-
nisse nicht gegen die Humanitat und die Ausrichtung des Menschen auf Transzen-
denz wirken sollen. Nach Heschel sterben mehr Menschen an Bedurfnisepidemien
als an Krankheitsepidemien. In einer technologisch orientierten Gesellschaft tendie-
ren auch geistliches Leben, Gebet und Liturgie dahin, eine Funktion zu erfullen. Sie
sollen dazu verhelfen, sich zu stimulieren, Gefuhle zu erzeugen, dem Alltag zu ent-
fliehen, sich am Schonen zu ergotzen. Es ware aber auf Dauer fatal, wenn es in der
Folge zu einer Rollenverteilung in Produzenten und Konsumenten nach dem Gesetz
von Angebot und Nachfrage kommen wirde. Denn: ,Geistliches Leben ist kein Mittel
zur Befriedigung von Bedurfnissen. Es ist so wichtig, uns nicht anzugewohnen, unse-
re Geisteshaltung vom Funktionellen her bestimmen zu lassen, wie eine Maschine,
die man in Betrieb setzen kann, oder wie ein Geschaft, das man nach eigenen Be-
rechnungen betreibt.“> Gott darf nicht zum Koordinator unserer Bedirfnisse und zum
LickenbulRer auftauchender Defizite degradiert werden. Gott will um seiner selbst
geliebt werden. Liebe sperrt sich einer Kosten-Nutzen Rechnung. Gott ist kein Kalkdl,
kein Rechenfaktor, kein Luckenbufer, kein Kammerdiener, nicht blo3 Aufputz far
Feste. ,Manche lieben Gott nur wie eine Kuh, wegen der Milch und wegen des Ka-

ses.” (Meister Eckhart) Frei wird der Mensch nur, wenn er von selbst los kommt und

’ Abraham Joshua Heschel, Der Mensch fragt nach Gott. Untersuchungen zum Gebet und zur Symbo-
lik, Neukirchen-Vluyn 1999, 74.



lieben kann. In der Anbetung wird die ,Warumlosigkeit“ der Liebe Gottes vollzogen:
,Fragst Du das Leben: Warum lebst du? So antwortet es: das Leben lebt. Ich lebe,
weil ich lebe.” (Meister Eckhart) ,Die Ros ist ohn' Warum, sie bluhet, weil sie bluhet,
acht nicht ihrer selbst, acht nicht ob man sie siehet.“ (Angelus Silesius) Die heutigen
Schrifttexte sind eine Schule des Gebetes und der Solidaritat.

... und Solidaritat

Der machtige Konig Midas hatte einen Wunsch: Er wollte, dass alles, was er beruhrt,
zu Gold wird. Da ihm der Gott Dionysos (auch Bacchus genannt) noch einen Gefal-
len schuldete, erfullt er Midas' Wunsch. Und tatsachlich: Alles was Midas beruhrte,
wurde zu reinem Gold! Brach er einen Zweig vom Baum, wurde er zu Gold, hob er
einen Stein vom Boden auf, wurde er zu Gold. Der Konig war uberglicklich. Doch
dann kam das bdse Erwachen: Hungrig und durstig setzte sich Midas an den ge-
deckten Tisch. Doch kaum berlhrte er das Brot, wurde es zu Gold. Kaum nahm er
einen Schluck aus seinem Becher, hatte er flissiges Gold im Mund. Der Konig drohte
zu verhungern und zu verdursten. — Heute spricht man von einer Okonomisierung
vieler Bereiche: der Schule und der Bildung, der Medizin und der Pflege, der Kultur
und der Ethik. Und auch Religion und Kirche werden danach beurteilt: Was bringt die
Kirche fur die Volkswirtschaft? Welchen Umsatz bringt eine Firmung? Wir leben in
einer (Un)Kultur, die alles verrechnen und auch alles bezahlen will, die den Umgang
der Menschen miteinander in ein oft einengendes Korsett von Rechten und Pflichten
zwingt. ,Die Liebe ist umsonst; sie wird nicht getan, um andere Ziele zu erreichen.**
,Wir haben der Liebe geglaubt: So kann der Christ den Grundentscheid seines Le-
bens ausdrucken. Am Anfang des Christseins steht nicht ein ethischer Entschluss
oder eine grof3e ldee, sondern die Begegnung mit einem Ereignis, mit einer Person,
die unserem Leben einen neuen Horizont und damit seine entscheidende Richtung
gibt. ... Die Liebe ist nun dadurch, dass Gott uns zuerst geliebt hat (vgl. 1 Joh 4, 10),
nicht mehr nur ein ,Gebot®, sondern Antwort auf das Geschenk des Geliebtseins, mit

dem Gott uns entgegengeht.*

* Benedikt XVI., Deus Caritas est 31c.

® Benedikt XVI., Deus Caritas est (Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls Nr. 171) Bonn 2006,
Nr.1.



Jesus spricht von einer guten Absichtslosigkeit der Almosen, vom freien Umsonst
des Gebens, von einer Zweckfreiheit des Handelns. Dem stehen gnadenloses und
auch strategisches Handeln entgegen. Ebenso wirde eine Beziehung, die rein auf
Tausch und Okonomie beruhen wiirde, verhext sein. Ebenso verkiirzt ware es die
Caritas und das Teilen nur zum Postulat des Sollens und Mussens zu erheben. Das
ware ,selber Bestandstuck der Ideologie, welche die Kalte verewigt. Inm eignet das
Zwanghafte, Unterdrickende, das der Liebesfahigkeit entgegenwirkt.“6 Gott sieht das
Kleine und die Kleinen. Und er nimmt das wahr, was sonst ausgeblendet, vergessen
und verdrangt wird. Das gilt fur das Kostbare und fur das Schmerzliche. ,Und weil
das Auge dort ist, wo die Liebe weilt, erfahre ich, dass Du mich liebst. ... Dein Sehen,
Herr, ist Lieben, und wie Dein Blick mich aufmerksam betrachtet, dass er sich nie
abwendet, so auch Deine Liebe. ... Soweit Du mit mir bist, soweit bin ich. Und da
Dein Sehen Dein Sein ist, bin ich also, weil Du mich anblickst. ... Indem Du mich an-
siehst, lasst Du, der verborgene Gott, Dich von mir erblicken. ... Und nichts anderes
ist Dein Sehen als Lebendigmachen. ... Dein Sehen bedeutet Wirken.” (Nikolaus
Cusanus) Christen haben von Gott her ein Ansehen und kénnen so dem Evangelium
ein Gesicht geben. Mit Gottes bzw. Jesu Blick ist noch eine andere Form des Sehens
verbunden. ,Er sah ihn und ging weiter®, so hei3t es vom Priester und Leviten, die
am Wegrand den Halbtoten liegen sehen, aber nicht helfen (Lk 10,31.32). Menschen
sehen und doch ubersehen, Not vorgefuhrt bekommen und doch ungerihrt bleiben,
das gehdrt zu den Kaltestromen der Gegenwart. - Jesus lehrt nicht eine Mystik der
geschlossenen Augen, sondern eine Mystik der offenen Augen und damit der Wahr-
nehmung des Leidens anderer. Jesu Sehen fuhrt in menschliche Nahe, in die Solida-
ritat, in das Teilen der Zeit, das Teilen der Begabungen und auch der materiellen Gu-
ter. ,lch muss ein Liebender werden, einer, dessen Herz der Erschitterung durch die
Not des anderen offen steht. Dann finde ich meinen Nachsten, oder besser: dann

werde ich von ihm gefunden.“®

® Theodor W. Adorno, Stichworte, Frankfurt a. M. 1969, 99.

’ Nikolaus von Kues, De visione Dei/Die Gottesschau, in: Philosophisch-Theologische Schriften, hg.
und eingef. Von Leo Gabriel. Ubersetzt von Dietlind und Wilhelm Dupré, Wien 1967, Bd. Ill, 105-111.

8 Joseph Ratzinger / Benedikt XVI., Jesus von Nazareth. Erster Teil: Von der Taufe im Jordan bis zur
Verklarung, Freiburg iB. 2007, 237.



