Katholische Kirche
in Oberésterreich

Verleih deinem Knecht ein hérendes Herz (1 Kon 3,9)

Predigt zum 17. Sonntag im Jahreskreis
26. Juli 2020, Kirche der Karmelitinnen, Linz

Bei 30-tagigen Exerzitien 1979 ist mir ein Wort aus dem ersten Buch der Konige wichtig
geworden: ,Gib deinem Knecht ein hdrendes Herz.“ (1 Kon 3,9) Das ist die Bitte von Kdnig
Salomo im Traum, als ihm Gott eine Bitte zur Erh6rung anbietet. Er bittet nicht um Reichtum
und Macht, nicht um Gesundheit, nicht um ein langes Leben, nicht um den Tod der Feinde,
sondern um ein hérendes Herz, um die rechten Entscheidungen treffen zu knnen. Dabei geht
es nicht so sehr um ein aulReres gutes Horen. Bei Gehorlosen erlebe ich immer wieder, dass
sie mit den anderen Sinnen ganz bei der Sache sind. Viele hingegen, die &uf3erlich gut héren,
lassen sich berieseln oder suchen den Larm, weil sie die Stille nicht aushalten.

Der Anspruch des Schweigens

.Man muss die Wiste durchqueren und in ihr verweilen um die Gnade Gottes zu empfangen
... Dort treibt man alles aus sich aus, was nicht Gott ist ... Die Seele braucht die Stille und die
Sammlung, dieses Vergessen alles Geschaffenen, in deren Mitte Gott in ihr Sein reich aufrich-
tet und den Geist der Innerlichkeit in ihr gestaltet ... Genau in dem Malf3, in dem der innere
Mensch in ihr Gestalt gewonnen hat, wird die Seele spater Frucht tragen.

Wenn dieses innere Leben gleich Null ist, dann helfen kein Eifer, keine guten Absichten, kein
noch so grofRes Maf3 an Arbeit, dann sind die Friichte gleich Null ... Man kann nur geben, wenn
man selber hat. In der Einsamkeit, in diesem Leben allein mit Gott, in dieser tiefen Sammlung
der Seele schenkt Gott sich jenen ganz und gar, die sich ihm auf diese Weise auch ganz und
gar schenken.

Schweigen ist das Gegenteil von Vergessen und Kéalte. Im Schweigen liebt man am Glihends-
ten. Larm und Worte verl6schen oft das innere Feuer.” (Charles de Foucauld)

Schweigen als Kampf gegen Siinde und Laster
Nach der Erfahrung der Monche bringt das Reden vor allem vier Gefahren mit sich:

Die 1. Gefahr ist die Neugier: Neugier fuhrt in die Zerstreuung. Der Zerstreute kiimmert sich
um alles Mogliche. Er ist ausgegossen, leer, oberflachlich. Der Gedanke an Gott kann sich in
ihm Gberhaupt nicht halten. Es kann in ihm Uberhaupt nichts reifen. Wer nicht schweigen kann,
hat keinen Tiefgang, und kann nicht mit Geheimnissen leben. Er zerstort es, indem er sofort
davon reden will.

Die 2. Gefahr des Redens ist das Urteilen Uber andere. Das ist meistens nicht mit grol3erer
Selbsterkenntnis verbunden, sondern im Gegenteil mit einer Abwehr ehrlicher Selbstbeobach-
tung. Man hélt sich die eigene Wirklichkeit vom Leib, indem man vom anderen spricht.

Eine 3. Gefahr des Redens ist fur die Monche die Ruhmsucht. Wer viel redet, stellt sich h&ufig
selbst in den Mittelpunkt. Er redet immer wieder auch von sich, riickt sich in das rechte Licht,
damit man ihn auch gebihrend beachtet.



Die 4. Gefahr des Redens ist die Vernachlassigung der inneren Wachsamkeit. Im Reden fallt
man standig aus der Wachsamkeit sich selbst gegentiber heraus, ich falle aus meiner Mitte
heraus.

Schweigen als Weg zur Selbstbegegnung

Das Schweigen ist ein Weg, auf dem der Ménch sich selbst begegnet. Schweigen meint dabei
nicht blof3, dass ich nichts rede, sondern dass ich die Fluchtméglichkeiten aus der Hand gebe
und mich aushalte, wie ich bin. Ich verzichte nicht blo3 auf das Reden, sondern auch auf all
die Beschaftigungen, die mich von mir ablenken. Im Schweigen zwinge ich mich, einmal bei
mir zu sein. Wer das versucht, der entdeckt, dass es zunachst gar nicht angenehm ist. Es
melden sich Gedanken, Gefiihle, Emotionen, Stimmungen, Angste und Unlustgefiihle. Ver-
drangte Wiinsche und Bediirfnisse kommen ans Licht, unterdriickter Arger steigt hoch, aus-
gelassene Chancen, nicht gesagte oder ungeschickt gesagte Worte fallen einem ein. Zunéchst
kann es ein Chaos sein oder innere Spannungen, die &ngstigen und belasten.

Fur die Monche hat das Schweigen eine therapeutische Funktion. Das Schweigen kann uns
helfen, Abstand zu unserem Arger und Groll zu finden. Es bewirkt auch eine gute Distanz zu
sich selbst, die hilft, sich z. B. in Situationen der Schuld klarer zu sehen.

Das Schweigen kann auch Ordnung in das innere Chaos unserer Emotionen und Aggressio-
nen bringen, es bringt Klarheit in unser Herz.

Schweigen ist fur die Monche ja wesentlich Verzicht auf Urteilen, auch der Verzicht auf aul3e-
res und inneres Vergleichen.

Eine andere therapeutische Funktion kann im guten Zudecken der Fehler anderer liegen.
Schweigen ist hier Ausdruck der Liebe, in der man den anderen annimmt. Das Aufdecken und
Analysieren wirde in manchen Fallen entmutigen.

Schweigen und Hoéren

»Als mein Gebet immer andachtiger und innerlicher wurde,
da hatte ich immer weniger und weniger zu sagen.

Zuletzt wurde ich ganz still.

Ich wurde, was wom@oglich noch ein gréRerer

Gegensatz zum Reden ist,

ich wurde ein Horer.

Ich meinte erst, Beten sei reden.

Ich lernte aber, dass Beten nicht blof3 Schweigen sei,
sondern Hdoren.

So ist es: Beten heif3t nicht, sich selbst reden horen,
beten heil3t, still werden und still sein

und warten, bis der Betende Gott hort.” (Soren Kierkegaard)

Das Horen ist eine Grundhaltung des Lebens, des Gebetes und des Glaubens. Beten ist ja
nicht nur Reden mit Gott, sondern vielmehr Schweigen und Horen. ,Und so muss die Seele
ihrerseits Gott ein liebevolles Aufmerken entgegenbringen, nur dies, ohne besondere Akte zu
setzen ... mit dem entschlossenen Aufmerken der Seele, so wie, jemand in liebreicher Acht-
samkeit die Augen 6ffnet.“ (Johannes vom Kreuz)

Katholische Kirche
in Oberdsterreich



Ein aufmerksames und horendes Herz ist offen fir das Wort, das Jesus Christus in Person ist.
Ein Christ ist zuerst ,Horer des Wortes* (Karl Rahner). In der menschlichen Gestalt Jesu leuch-
tet die Wahrheit und Herrlichkeit Gottes auf (Joh 1,14), er ist der Weg zum Vater (Joh 14,6).
Und der christliche Glaube lebt aus einer guten, solidarischen und kritischen Zeitgenossen-
schaft. ,Freude und Hoffnung, Trauer und Angst der Menschen von heute, besonders der Ar-
men und Bedrangten aller Art, sind auch Freude und Hoffnung, Trauer und Angst der Jinger
Christi.“ (GS 1) SchlieBlich braucht es eine Wachheit und Aufmerksamkeit gegeniber den
Tendenzen, Neigungen, Antrieben, Stimmen und Bewegungen im eigenen Leben verbunden
mit der Frage, was zum Leben mit Gott verhilft und was dieses verdirbt und verunmdéglicht.
Welche Dynamik fuihrt zum Leben und welche fuhrt zum Tod, was er6ffnet die Freiheit des
Geistes und was engt diese ein? Gott, der Freund des Lebens ist (Weisheit 11,26), fuhrt im
Letzten zu Glick und Heil, zu Sinnerfillung und Lebensganzheit. ,Nur wenige Menschen ah-
nen, was Gott aus ihnen machen kann, wenn sie sich ihm vorbehaltlos anvertrauen.“ (Ignatius
von Loyola)

+ Manfred Scheuer
Bischof von Linz

Katholische Kirche
in Oberdsterreich



