Okumenische Sommerakademie 2015
Warum Leid

15.-17. Juli 2015

Stift Kremsmiuinster

Bischof Manfred Scheuer

Solidaritat und Hoffnung

angesichts der Leidenden

»Weil und insofern sich der Mensch schon immer im voraus zu einer reflexiven Stel-
lungnahme in urspranglicher Freiheit verstanden, zu sich Stellung genommen hat, ist
das Leid ... nie ein blo3 neutrales, personfremdes Vorkommnis, das nur zu beklagen
ware, sondern so oder so verstandenes, beantwortetes Leid, das darin faktisch doch
Ausdruck der eigenen Schuld oder Material des rechtfertigenden Glaubens, Aus-
druck der Aneignung der Erlésung in der Teilhabe an der Passion Christi ist. In dieser
immer entschiedenen, aber verhullten Doppelmoglichkeit ist das Leid selbst zweideu-
tig.*’

der jeweiligen Biographie und des konkreten sozialen Umfelds, im Kontext von Frei-

Erinnerung an Leid und an Leidende ist nicht neutral, sondern steht im Kontext

heit und /oder Ohnmacht, von Lebensfahigkeit, Sympathie, Apathie oder Antipathie,
von Gleichgultigkeit, Nihilismus, Hoffnung, Hass, Verachtung, Verzweiflung, Verzei-
hen, Freude am Leben, Bitterkeit, Funktionalisierung. In die Formen der Erinnerung

mischt sich die Frage nach Gerechtigkeit, aber auch der Wille zur Macht.

Wege zum Glick und zum Ungluck

Sunde ist oft ein falsches Ideal vom Ich und vom Leben, ein falscher Daseinsentwurf:
sei es, dass man durch Genuss, Macht, Erkenntnis, Erlebnisse oder Strategien gott-
gleich sein will, sei es, dass man die eigenen Grenzen nicht anerkennen will oder
kann. Sunde ist ja nicht einfach gleich ein Nein zu sich, zum Leben, zu den anderen,

zu Gott, sondern ein Zu-kurz-Greifen von Entwurfen und Gutern im Hinblick auf Sinn.

! Karl Rahner, Schuld und Schuldvergebung als Grenzgebiet zwischen Theologie und Psychotherapie,
in: Schriften zur Theologie Il, 279-297, hier 293.



Auch und gerade in der Sunde will sich der Mensch Freude, Gluck, Befriedigung,
Identitat verschaffen. Er will es dabei aber allein, ohne Gnade, ohne andere, ohne
Gott, und er will es mit falschen Mitteln. Das Individuum ,erfahrt den Doppelsinn, der
in dem lag, was es tat, namlich sein Leben sich genommen zu haben; es nahm sich

“2 Die Mittel sind nicht in sich

das Leben, aber vielmehr ergriff es damit den Tod.
schlecht. Sie greifen aber im Hinblick auf den Lebenssinn zu kurz, sie sind zu wenig.
Verabsolutiert fuhren sie zu Destruktion, Identitatsverlust und Zerstorung. ,Das
Furchtbare ist, dass man sich nie geniigend betrinken kann.*?

Zum Zeitgeist gehort die standige Ablenkung, die kein Verweilen kennt, gehort das
Davonlaufen vor sich selbst und vor den anderen. Wichtige Fragen werden betaubt,
die Schonheit des Lebens vergessen, der Geschmack am Guten scheint verloren.
Unsere Zeit ist damit beschaftigt, Ablenkungen zu schaffen, sie weild aber nicht mehr,
wovon sie ablenkt (Franz Kafka). Bei dieser Flucht wird das Niederhalten der Wahr-
heit zum bewussten Programm. Man ist sich in Wahrheit nicht gut. Aus einem
Ressentiment sich selbst gegenuber entspringt das Ressentiment und der Zynismus
gegen andere. Jegliches Wollen wird verdachtigt und entlarvt. Auch jeder moralische
Anspruch gilt als unzumutbar. Es gilt als Gemeinheit, leben zu mussen. Vorherr-
schendes Lebensgefuhl werden Verlassenheits- und Minderwertigkeitsgefuhle, Lan-
geweile und Betribnis, Gelahmtsein und Mudigkeit, Mattigkeit und Lustlosigkeit, Un-
zufriedenheit mit der Arbeit und mit sich selbst schleichen sich ein. Alles wird in Fra-
ge gestellt. Zuruck bleibt die Schlaffheit der Seele. Auch MuaRigkeit, Abstumpfung,
Schlafrigkeit, Umherschweifen, Schwatzhaftigkeit und Negier, Unruhe, Rucksichtslo-
sigkeit, korperliche und geistige Unstetigkeit hangen eng damit zusammen.

Und Papst Franziskus: ,Es gibt auch die Krankheit des ,geistlichen Alzheimer®, der
Vergessenheit der Geschichte des Heils, der personlichen Geschichte mit dem
Herrn, der ,ersten Liebe" (Apg 2:4). Dabei handelt es sich um ein fortschreitendes
Absenken der geistlichen Fahigkeiten, die friher oder spater zu einer schweren Han-
dicap des Menschen fuhren und ihn unfahig werden lassen, autonom zu handeln,
und ihn so in einem Zustand volliger Abhangigkeit von den von ihm selbst geschaffe-
nen Selbstbildern leben lassen. Das sehen wir bei denen, die die Erinnerung an ihre

2 Georg F.W. Hegel, Phdnomenologie des Geistes WW (Glockner) 2, 282.
® Andre Gide, Tagebuch 1889-1939, Bd. I, Stuttgart 1950, 105.

2



Begegnung mit dem Herrn verloren haben; bei denen, die nicht dem alttestamentli-
chen Sinn des Lebens haben; bei denen, die vollig von ihrer Gegenwart abhangen,
von ihren Leidenschaften, Launen und Ideen; bei denen, die um sich herum Mauern
und Gewohnheiten bauen und so immer mehr Sklaven der Gotzen werden, die sie

sich selbst geschaffen haben.“
Arbeiten und Leiden

Grundlegende Lebensaulierungen des erwachsenen Menschen sind Arbeit und Se-
xualitat. Menschen erleben durch beide Dimensionen Schmerz und Gluck, Scheitern
und Gelingen. Was immer den Menschen in diesen beiden Bereichen zustoft, be-
stimmt ihre Gottesbeziehung und hat somit auch eine religiose Relevanz. ,Wir leben

«S

das Mit-Schopfer-Sein aus in Arbeit und Liebe.” Der Zusammenhang von Lieben
und Arbeiten geht auf Sigmund Freud zurlck, der das Wesen einer nicht neuroti-
schen Personlichkeit durch die Fahigkeit, zu lieben und zu arbeiten, definiert.® Arbei-
ten und Lieben sind beide Vollzug des Schopfungsauftrags. Arbeiten und Lieben sind
aber auch mit Schmerz, Leid und Muhe verbunden. Und fur den, der versucht sie
chemisch rein von Leid und Schmerz zu realisieren, verlieren sie identitats- und be-
ziehungsstiftende Kraft.

Arbeit macht krank!” In vielen Teilen der Gesellschaft und in den Medien ist das der
Tenor. Vertreter aus der Psychiatrie, sozialen Einrichtungen, des AMS und auch der
Pensionsversicherungen widersprechen dem aber. Wolfgang Maier: ,Die Erschop-
fung durch Arbeitsstress ist nur ein Aspekt. Arbeit schutzt Menschen auch vor psy-
chischen Erkrankungen.” Das Risiko, ohne Arbeit zu sein, ist fur psychisch Erkrankte
bis zu 15-mal hoher als fur Gesunde. Arbeit ist ein Platzanweiser in der Gesellschaft.
Sie stiftet Sinn im Leben, gibt den Menschen einen Rahmen. Psychotherapie und
Psychiatrie bieten voribergehend Unterstitzung und Weisung. Dauerhaft hilft und

* radiovaticana.va/news/2014/1 2/23/die_papstansprache.../1115831.
® Dorothee Sélle. Lieben und Arbeiten. Eine Theologie der Schépfung, Stuttgart 1985, 169.
® A.a.0. 13. Solle nennt keine Referenzstelle bei Sigmund Freud.

! Vgl. dazu Mental health und Arbeitswelt. Mental health in the Work Environment, in: Imago Hominis.
Quartalschrift fir Medizinische Anthropologie und Bioethik 21 (2/2014).

3



stabilisiert aber nur ein Arbeitsplatz. Arbeit ist also eine wichtige Voraussetzung fur
das seelische Wohlbefinden. Auf dem Arbeitsplatz werden soziale Kontakte geknupft
und gepflegt, und das Gefluhl, gebraucht zu werden, ist ebenfalls nicht zu unterschat-
zen. So finden sich bei Menschen, die ihre Arbeit verloren haben und langer arbeits-
los bleiben, vermehrt psychische Erkrankungen wie Depressionen. Auf der anderen
Seite konnen personliche Konflikte auf der Arbeit (Stichwort Mobbing), belastende
Arbeitsbedingungen wie standiger Leistungsdruck und Schichtarbeit, Unsicherheit
des Arbeitsplatzes, andauernde Uberlastung, aber auch Unterforderung, mit dazu
beitragen, dass Menschen, deren Widerstandskraft bereits fast aufgebraucht ist, psy-
chisch erkranken oder eine bereits vorhandene psychische Erkrankung sich ver-
schlechtert.®

Fir die groRe Mehrheit der Menschen, die zu psychischen Erkrankungen neigen, ist
Arbeit ein eher schutzender Faktor, da sie meist mit einer klaren Tagesstruktur, Sozi-
alkontakten und gunstigenfalls auch mit Erfolgserlebnissen verbunden ist. Bei Men-
schen, die durch genetische Faktoren oder frihe Lebenserfahrungen eine erhdhte
Vulnerabilitat hinsichtlich einer Depression oder anderer psychische Erkrankungen
haben, kann z. B. eine Uberforderungssituation oder erhéhte Anspannung durch ei-
nen unsicheren Arbeitsplatz als Ausloser fur eine Erkrankung fungieren, so wie viele
andere Faktoren wie Arbeitslosigkeit, Urlaubsantritt, bestandene Prufungen, Partner-
schaftskonflikte etc.

Arbeitslos zu sein ist darum meist mit mehr korperlichen, aber vor allem auch mit
psychischen Erkrankungen verbunden. Haufig ist es fur die Betroffenen besser ir-
gendeiner als keiner beruflichen Tatigkeit nachzugehen, auch wenn sie nicht ihrer
Qualifikation entspricht. In einem gro3en Dilemma befinden sich hier Menschen im
arbeitsfahigen Alter, die bereits psychisch krank sind. Sie spuren, dass sie den nor-
malen Belastungen des ersten Arbeitsmarktes nicht standhalten konnen. |hr Umfeld,
aber auch sie selbst erwarten aber, dass es gehen musste. Die Folge sind erneutes
Auftreten ihrer Krankheitssymptome oder die Ausbildung anderer Erkrankungen.
Was bedeutet das? Arbeit kann (psychisch) krank machen. Keine Arbeit kann (psy-

chisch) kranker machen.

8 Vgl. dazu Klaus Dérner, Monokultur der Effizienz: Arbeitswelt als Ausldser psychischer Krankheiten,
in: Imago Hominis 21 (2/2014) 111-114.



Es kommt auf eine Gesundheit erhaltende Gestaltung der Arbeit an. Auch ein maf3i-
ger Job ist meist besser fiir die psychische Gesundheit als kein Job.’

Liebe ohne Leiden?

Gegenuber Konzepten, die Gluck als Leidlosigkeit denken, mag wahre Liebe den
anderen gut ,leiden®“. Maurice Blondel (1861-1949) sieht im Leid sogar das ,Siegel
eines anderen in uns... Wer an einer Sache nicht gelitten hat, kennt und liebt sie
nicht. ... Der Sinn des Schmerzes liegt darin, uns das zu entschleiern, was dem Er-
kennen und dem egoistischen Wollen sich entzieht, und Weg zur echten Liebe zu
sein. ... Lieben heil3t, das Leiden lieben, weil wir so Freude und Tun eines anderen in
uns lieben: diesen in sich liebenswerten und teuren Schmerz, den alle bejahen, die
ihn erfahren und ihn gegen alle Lieblichkeit der Welt nicht tauschen mdchten.“™
Nachfolge und Liebe sind ja nicht zuerst gequalte, finstere Pflichterfullung oder ge-
plagte Sorge. Freude, Lob und Dankbarkeit stehen an der Wurzel des Glaubens.
Freude und Eros gilt es, in ihrer Dynamik in dienende Bereitschaft, in das Anvertrau-
en einzubergen. In der konkreten unversohnten Welt ist liebendes Leben oft nur im
Verzicht, in Kreuz und Kreuzigung moglich. Auf dem Weg Jesu wird der Eros ge-
kreuzigt. ,Mein Eros ist gekreuzigt.“11 Verzicht und Kreuz sind von Jesus her nicht
einfach unmenschlich, sie sind Erscheinungsform der Liebe. Wahre Liebe kann den
anderen ,gut leiden®. Wir brauchen nicht eigenmachtig um eines asketischen Ideals
willen Leiden und Kreuz suchen und ergreifen. Wohl aber kann kein Christ vollig
achtlos an der Leidensteilnahme vorubergehen und sich der Solidaritat mit den Lei-
denden verweigern. Bei der Fahigkeit zu leiden geht es eigentlich nur um die Fahig-
keit, fur die Zumutungen eines anderen zuganglich zu werden. Es geht gerade nicht
um Wehleidigkeit, Masochismus oder lahmendes Ressentiment. Die Nachfolge Jesu
mutet solche Erfahrungen zu. Sie werden nicht um ihrer selbst willen gesucht, sie
haben ihr Kriterium auch nicht in sich selbst, sondern in der Universalitat der Liebe

® http://www.forschung-fuer-uns

' Maurice Blondel, Die Aktion. Versuch einer Kritik des Lebens und einer Wissenschaft der Praktik,
Freiburg/ Miinchen 1965, 405f.

" Ignatius von Antiochien, Ad Romanos 7,1 (PG 6,813).

5



und der Hoffnung, die alle Abgrinde erreicht. So tragen alle Seligpreisungen einen
Zugang zum Leiden, zum Geheimnis der auch im Ungluck durchgehaltenen Liebe:
,Das Evangelium als Ganzes ist fur die Liebe da; aber ohne das Kreuz, das der Na-
me Jesu selber einschlief3t, blieben wir der Liebe gegenuber das, was ihr am wider-
spriichlichsten ist: Fremde.“ (Madeleine Delbrel, 1904-1964)'> Und Horst Eberhard
Richter: ,Wer nicht leiden will, muss hassen.“"? Apathie und Gefiihllosigkeit in der
Wahrnehmung gegenuber Leid und Opfer ist auf Empfanglichkeit und Verwundbar-
keit hin zu o6ffnen. Das ,Fenster der Verwundbarkeit” war zunachst ein militarstrategi-
scher Ausdruck. ,Eine Lucke im Verteidigungssystem, eine mogliche Einbruchstelle
des Gegners wird so genannt. ... Jedes Fenster macht ja verwundbar und weist auf
Beziehung, Verstandigung, Mit-teilung. ... Das Fenster der Verwundbarkeit ist ein
Fenster zum Himmel. ... Gott macht sich in Christus verwundbar, Gott definiert sich
in Christus als gewaltfrei. ... Und wenn wir das Gleichnis vom Weltgericht, in dem
jedes hungernde Kind Christus ist (Mt 25) richtig verstehen, so konnen wir sagen:
Christus ist die Wunde Gottes in der Welt.“'* Es gibt heute unzahlige wunde Stellen,
eine Welt, die blutet, in der gestritten, gelitten und gestorben wird, weltweit, wenn
tausende Flichtlinge aus Afrika nach lebensgefahrlichen Uberfahrten in Italien stran-
den; in Libyen, wenn Menschen, Frauen und Kinder gehandelt werden; hier bei uns,
wenn Menschen an unheilbarer Krankheit, Uberforderung und Vereinsamung leiden,
in Depression und Sucht, Burnout und massivem Mangel an Zeit, in Unversohntheit,
Streit und Neid.

Hinschauen statt Wegschauen lautet die Devise: ,Die Mystik der Bibel — in monothe-
istischen Traditionen — ist in ihrem Kern eine politische Mystik, naher hin eine Mystik
der politischen, der sozialen Compassion. |hr kategorischer Imperativ lautet: Aufwa-
chen, die Augen offnen! Jesus lehrt nicht eine Mystik der geschlossenen Augen,
sondern eine Mystik der offenen Augen und damit der unbedingten Wahrnehmungs-

'2 Madeleine Delbrel, Gebet in einem weltlichen Leben, Einsiedeln 1974, 41f.

'3 Horst Eberhard Richter, Wer nicht leiden will, muss hassen. Zur Epidemie der Gewalt, GieRen 1993
edition psychosozial.

'* Dorothee Sélle, Das Fenster der Verwundbarkeit. Theologisch — politische Texte, Stuttgart 1987, 7-
9.



pflicht fiir fremdes Leid.“’* Und ,Compassion*“ schickt an die Front der politischen, der
sozialen und kulturellen Konflikte in der heutigen Welt. Fremdes Leid wahrzunehmen
und zur Sprache zu bringen, ist die unbedingte Voraussetzung aller kunftigen Frie-
denspolitik, aller neuen Formen sozialer Solidaritat angesichts des eskalierenden
Risses zwischen Arm und Reich und aller verheil3ungsvollen Verstandigung der Kul-
tur- und Religionswelten. Es geht darum nicht nur die eigenen Leiden, sondern auch
die Leiden der anderen, die Leiden der bisherigen Feinde zu erinnern. Wie viel un-
sagliches Leid wurde vermieden werden?

Gott kommt uns in der heutigen Wirklichkeit entgegen. Gott erscheint an den Weg-
kreuzungen, an den Orten, die uns nicht vertraut sind, an denen wir uns nicht auf
Sicherheiten stutzen konnen. Was ist zu tun angesichts dieser Situation? So fragt
Papst Franziskus.'® Es braucht eine Kirche, die keine Angst hat, in die Nacht dieser
Menschen hinein zu gehen. Es braucht eine Kirche, die fahig ist, ihnen auf ihren We-
gen zu begegnen. Es braucht eine Kirche, die sich in ihr Gesprach einzuschalten
vermag. Es braucht eine Kirche, die es versteht mit jenen Jungen ins Gesprach zu
kommen, die wie die Emmausjunger aus Jerusalem fortlaufen und ziellos allein mit
ihrer Erntchterung umherziehen, mit der Enttduschung Uber ein Christentum, das
mittlerweile als steriler, unfruchtbarer Boden angesehen wird, der unfahig ist, Sinn zu

zeugen.

Die Autoritat der Leidenden

.lch kenne nur eine Autoritat, die nicht durch die Aufklarung und durch keinerlei
Emanzipation widerrufen werden kann: die Autoritat der Leidenden. So sagt der

deutsche Theologe Johann Baptist Metz im Gesprach mit dem Uberlebenden der

17
l.

Shoah und Friedensnobelpreistrager, Elie Wiesel."" Die Autoritat Gottes vergegen-

'* Johann Baptist Metz, Mit der Autoritat der Leidenden. Compassion — Vorschlag zu einem Weltpro-
gramm des Christseins, in: Feuilleton-Beilage der Suddeutschen Zeitung, Weihnachten 1997.

'® Papst Franziskus, Apostolisches Schreiben EVANGELII GAUDIUM Uber die Verkiindigung des
Evangeliums in der Welt von heute, (VApS Nr. 194), Bonn 2013; Jorge Marion Bergoglio / Papst
Franziskus, Offener Geist und glaubiges Herz. Biblische Betrachtungen eines Seelsorgers. Aus dem
Spanischen von Gabriele Stein und Bruno Kern, i. B. Freiburg 2013; Antonio Spadaro SJ, Das Inter-
view mit Papst Franziskus, hg. von Andreas R. Batlogg SJ, Freiburg 2013.

K Vgl. Ekkehard Schuster/ Reinhold Boschert-Kimmig, Trotzdem hoffen. Mit Johann Baptist Metz und
Elie Wiesel im Gesprach, Mainz 1993.



wartigt sich sicher nicht in Manifestationen der Macht - nicht in politischer Macht und
auch nicht in sakraler Macht, sondern ,sub specii contrarii“ in dem, was wie ihr Ge-
genteil erscheint. Alle Autoritat Gottes ist wirklich gegenwartig, hat Kérper und Sicht-
barkeit in den Verletzlichsten, in den Machtlosen, in den Opfern. Jesus selbst unter-
stellt in seiner grol3en Parabel vom Weltgericht (Mt 25) die gesamte Geschichte der
Menschheit der ,Autoritat der Leidenden®. |hre Autoritat ist die einzige, in der sich die
Autoritat Gottes als des Richters aller Menschen - der ganzen Welt und aller Zeiten -
manifestiert. Im Gehorsam gegenuber ihrer Autoritat, ,konstituiert sich das morali-
sche Gewissen das, was wir seine Stimme nennen, ist unsere Reaktion auf die
Heimsuchung durch dieses fremde Leiden.*'®

Das gegenwartig dominante politische System, die liberale Demokratie, betont em-
phatisch die Gleichheit aller Menschen. In der Konsequenz wird uns vielfach - in gu-
ter oder schlechter Absicht - eine fiktive Welt vorgetauscht: die lllusion einer egalita-
ren Welt ohne Leiden, in der alle die gleichen Chancen haben. Doch diese Fiktion
hat nichts mit der Wirklichkeit unserer realen Welt zu tun. Weil unsere Welt in Wirk-
lichkeit durch den Skandal der Ungleichheit und der Ungerechtigkeit gezeichnet ist,
eben deshalb braucht die Parteilichkeit Gottes zugunsten der Opfer eine Reprasenta-
tion in der konkreten Geschichte. Die, die an Hunger oder durch die Gewalt als Folge
einer skandal6sen Ungleichheit sterben; die Migranten, von der Europaischen Union
und den Vereinigten Staaten an ihren Sudgrenzen zurtckgeschlagen; die politischen
Gefangenen; letztlich alle Opfer - sie alle reprasentieren die Autoritat.

Das Entscheidende ist, der Versuchung zu widerstehen, wegzuschauen und sich in
die Gleichgultigkeit zu flichten. Im Gleichnis vom barmherzigen Samariter erzahit
Jesus, wie ein Mann unter die Rauber fiel und diese ihn ausraubten und ubel zurich-
teten. Ein Priester und ein Levit sehen den Verletzten, doch sie folgen ,h6heren In-
teressen”. Aber wer Gott im Sinne Jesu sucht, kennt keine ,hOheren Interessen®,
denn Gott erwartet ihn im geschundenen Bruder, der geschundenen Schwester, und
er wird ihn nirgendwo anders finden.

Was ist also von uns gefordert angesichts dessen, was die Augen sehen und das
Herz fuhlt, angesichts eines leidenden Menschen? Das Einfachste und Selbstver-

standlichste: seine Verletzungen zu versorgen und sich darum zu kimmern, dass es

'® Johann Baptist Metz, Zum Begriff der neuen Politischen Theologie. 1967-1997, Mainz 1997, 203.

8



ihm nicht an Nahrung, Unterkunft und an den dafur notwendigen Mitteln fehlt. Um zu
wissen, was zu tun ist, braucht es keines langen ,Unterscheidungsprozesses®. Viel
mehr drangt sich dies mit unmittelbarer Evidenz jedem redlichen Menschen auf. Die-
se Erfahrung entspricht dem, was Ignatius von Loyola die ,erste Zeit, um eine gute
und gesunde Wahl zu treffen” nennt. Der Wille Gottes offenbart sich in ihr mit unmit-
telbarer Wucht und Klarheit. ,Ohne zu zweifeln, noch zweifeln zu konnen® ist zu tun,
was sich aufdréingt.19 Mit den Worten eines modernen Philosophen: ,Schau hin, und
Du weil3t, was zu tun ist.“ (Hans Jonas)

Das unmittelbare ,,Aug in Auge®, ,von Angesicht zu Angesicht” mit dem Leidenden
beinhaltet eine Dringlichkeit, eine ethische Verpflichtung und Forderung, die im
,Mich-Angehen des anderen Menschen® wurzelt. Diese Forderung geht aus vom an-
deren Menschen, genauer: von der Tatsache, dass der Andere verwundbar und
sterblich ist. Das Antlitz ist nicht die sichtbare Oberflache des Gesichts des Anderen,
sondern die Bitte, die aus der Existenz des Anderen spricht: du wirst mich nicht toten.
Die Ohnmacht dieser Bitte hat jedoch den Rang eines Befehls: du darfst mich nicht
téten.?°

Der ,Autoritat der Leidenden® zu gehorchen, erfordert in dieser Dimension alle uns
zur Verfugung stehenden wissenschaftlichen Erkenntnisse und all unsere Kreativitat
und Phantasie zu mobilisieren, um mit Tatkraft und Energie Raume zu schaffen, in
denen das Leben aufblihen kann - in dieser realen, durch die Sunde und die Struktu-
ren der Sunde entstellten Welt. Es gilt noch immer, was Dietrich Bonhoeffer (1906-
1945) in seinem historischen Kontext sagte: Es genugt nicht mehr, ,die Opfer unter
dem Rad zu verbinden®, sondern wir sind gefordert, ,dem Rad selbst in die Speichen
zu fallen.?’

Letztes Kriterium ist nicht die Autoritat der Leidenden an sich, auch nicht die emotio-
nale Betroffenheit, sondern die Liebe zur Wirklichkeit und die auch im Unglick
durchgehaltene Solidaritat. So ist eine Ideologie des Leidens und der Opfer einer
kritischen Prufung zu unterziehen. Durchaus im Sinne der Hegelschen Herr-Knecht

19 Ignatius von Loyola, Geistliche Ubungen, in: Deutsche Werkausgabe Ubers. von Peter Knauer Bd.
2.: Grindungstexte der Gesellschaft Jesu, Wirzburg 1998, Nr. 175.

2 Emmanuel Levinas, Totalité et infinie. Dt. Totalitat und Unendlichkeit. Versuch Uber die Exterioritat.
Ubersetzt von W.N. Krewani, Freiburg/ Miinchen 1987.

! Dietrich Bonhoeffer, Die Kirche vor der Judenfrage, DBW 12, 349-358, hier 353f.

9



Dialektik sind die Opfer von heute manchmal die Tater von morgen, gerade wenn
Unglick in all seinen psychischen, sozialen und religidsen Dimensionen wahrge-
nommen wird. Simone Weil (1909-1943): ,Die lllusion der Revolution besteht darin,
zu glauben, die Opfer der Gewalt, da sie an den sich ereignenden Ausschreitungen
unschuldig sind, wirden, wenn man die Gewalt in ihre Hande legte, einen gerechten
Gebrauch von ihr machen. Aber aulder bei denen, die der Heiligkeit zumindest nahe
kommen, sind die Opfer durch die Gewalt ebenso befleckt wie die Henker. Das Bdse,
das am Griff des Schwertes sitzt, teilt sich durch die Spitze mit. Und so veruben die
Opfer, nach oben gelangt und von dem Wechsel berauscht, ebenso viel oder noch
mehr Boses, dann sinken sie bald wieder herab. Der Sozialismus besteht darin, das
Gute bei den Besiegten zu suchen; der Rassismus, es bei den Siegern zu suchen.
Doch der revolutionare Flugel des Sozialismus bedient sich derer, die, obwohl niedrig
geboren, von Natur und aus Berufung Sieger sind; und so landet er bei der gleichen
Ethik.“*?

Die Shoah kann nicht im negativen Sinn als metaphysischer oder ethischer Wende-
punkt in dem Sinne angesehen werden, dass damit das Sittengesetz und die Wirk-
lichkeit Gottes aulder Kraft gesetzt seien, weil sie Auschwitz nicht verhindert haben?.
Auschwitz ist nicht geschehen, weil es den Dekalog oder das Sittengesetz gegeben
hat, sondern weil alle moralischen Schranken gefallen und jede Ehrfurcht vor dem
Leben aufgelost war. Eben so wenig ist die Gottesfrage obsolet, weil Gott Auschwitz
nicht verhindert hat. ,Nach Auschwitz auf diesen in Auschwitz abwesenden Gott zu
verzichten, kame einer Vollendung des kriminellen Unternehmens der Nazis gleich,
das die Vernichtung Israels und das Zum-Schweigen-Bringen der ethischen Bot-

schaft der Bibel zum Ziel hatte.“**

? Simone Weil, Simone Weil, Zeugnis fur das Gute. Traktate, Briefe, Aufzeichnungen. Aus dem Fran-
zbsischen Ubersetzt und herausgegeben von F. Kemp, Miinchen 1990, 229. Vgl. dazu die Beitrage
von Géraldi Leroy, Der Aufstieg der Hitlerbewegung in der Sicht Simone Weils (1932-1933), in:
Heinz Robert Schlette / André Devaux (Hg.), Simone Weil. Philosophie — Religion — Politik, Frankfurt
a.M. 1985, 205-217; Heinz Abosch, Simone Weils Marxismus-Kritik, in: ebd. 218-234; Simone Frais-
se, Die Nation im Denken Simone Weils, in: ebd. 235-251.

® Robert Nozick hat aus Auschwitz in Umkehrung der Heilsgeschichte zur Unheilsgeschichte zum
mundanen Wendepunkt gemacht, dessentwegen die Menschheit es verdient hatte, unterzugehen:
Robert Nozick, Der Holocaust, in: Robert Nozick, Vom richtigen, guten und gliicklichen Leben, Min-
chen 1991, 262-269.

2 Emmanuel Levinas, zitiert nach Klaus Berger, Wie kann Gott Leid und Katastrophen zulassen?
Stuttgart 1996, 95.

10



Anmerkungen zur Theodizee

Ilch méchte mit Simone Weil die Frage nach dem Leiden und seiner Uberwindung,
wie auch die Theodizeefrage nach der Rechtfertigung Gottes angesichts des Leidens
Unschuldiger in der Welt auf den Prufstand von Leiblichkeit und Zeit stellen. Solidari-
tat und eine auch im Ungluck durchgehaltene Liebe entlarven den Gestus der reinen
Emporung als Besserwisserei gegenuber dem Schopfer sowie als Exodus aus der
Wirklichkeit. Das Gehabe der Empdrung ist nicht wirklich beim anderen, kann sich
nicht handelnd auf den anderen einlassen. Reine Negation bleibt wirklichkeitslos, sie
halt an der Versohnung als leerer Abstraktion fest und verweigert das Da-Sein, die
Ent-auflerung und will am Wissen der eigenen Negation festhalten. Ebenso aber ist
ein Narzissmus in der Theodizeefrage, eine Selbstzelebration der nihilistischen Sub-
jektivitat, die Insistenz auf der Endgultigkeit von Schuld, Tod und Bosem abzuweh-
ren. Grundlage ist ein sittliches Bewusstsein von Freiheit, die Bejahung von Sinn,
Anerkennung und Hoffnung.

Jeder Versuch einer Theodizee, aber auch jede Absage an eine mogliche Rechtferti-
gung Gottes angesichts des Leidens und der Leidenden ist daran zu messen, ob sie
in der Wahrnehmung des Leidens bzw. in der Annahme der Leidenden bleiben oder
diese Wahrnehmung an einem bestimmten Punkt unterbrechen und die Solidaritat
aufkindigen. Liebe bedarf der Wahrnehmung. Grundhaltung dieser Liebe ist die
Aufmerksamkeit. Die Aufmerksamkeit ist nicht nur der wesentliche Gehalt der Gottes-
liebe, sondern auch der Nachstenliebe.?® Vor allem die Ungliicklichen bediirfen Men-
schen, die fahig sind, ihnen ihre Aufmerksamkeit zuzuwenden.

Die Theodizeefrage hat sich lebenspraktisch daran messen zu lassen, ob sie in ei-
nen Prozess der Begegnung hinein nimmt, oder in ihrer theoretischen Unlosbarkeit
zum Mittel zum Zweck der Lebensdistanzierung wird. Die Theodizee erfordert eine
Wachsamkeit, die sich selbst im Gewissen und in der Verantwortung situiert. In wel-
chem Kontext wird die Theodizeefrage situiert: therapeutisch in dem Sinne, dass ei-

ner in seinem Leid Gehor finden will, dass er ernst genommen werden will, dass er

%® Simone Weil, Cahiers. Aufzeichnungen 4, hg. und ubersetzt von Elisabeth Edl und Wolfgang Matz,
Minchen-Wien 1998, 132. Simone Weil, Aufmerksamkeit fir das Alltagliche. Ausgewahlte Texte zu
Fragen der Zeit. Hg. und erl. von O. Betz, Miinchen 1987, 61.

11



gerecht behandelt werden will? Als asthetische Dramaturgie im Sinne eines Schau-
prozesses, der nach den Gesetzen der Medien ablauft? Als Tribunal, bei dem der
Schuldige von vornherein feststeht, die Rollenverteilungen aber nicht hinterfragt wer-
den durfen: Opfer, Richter, Tater, Angeklagter, Verstrickter, Schuldiger, Zuschauer,
Beschamter, Anwalt, Fluchtling, Therapeut,... ? Theodizee ist verbunden mit Trauer,
Scham, Bekenntnis, Reue, Distanzierung, Klage, liebender Verbundenheit. Die eige-
nen Malstabe, Interessen und Motive sind zu benennen.

Aufgabe der theologischen Ethik bleibt es, ,ein Bewusstsein von dem, was fehlt* zu
schaffen und ,die Sehnsucht nach dem ganz Anderen® zu erhalten: ,Gleichwohl ver-
fehlt die praktische Vernunft ihre eigene Bestimmung, wenn sie nicht mehr die Kraft
hat, in profanen Gemutern ein Bewusstsein fur die weltweit verletzte Solidaritat, ein
Bewusstsein von dem, was fehlt, von dem, was zum Himmel schreit, zu wecken und

wach zu halten.“%®

2 Jurgen Habermas, Ein Bewusstsein von dem, was fehlt. Uber Glauben und Wissen und den Defai-
tismus der modernen Vernunft , in: NZZ 10. Februar 2007.

12



Leidige Troster? Oder: Was trostet

Gottgewollte Traurigkeit und Krankheit zum Tode

Jesus selbst ist kein Stoiker. Er weint Uber die Stadt Jerusalem, die nicht erkennt,
was ihr Frieden bringt (Lk 19,41). Der Tod des Lazarus und der Schmerz der Ange-
horigen Uber diesen Tod bringen ihn zum Weinen (Joh 11,35). Im Angesicht des To-
des wird Jesus von Furcht und Angst ergriffen. Seine Seele ist zu Tode betribt (Mk
14,34). Er preist die Trauernden selig (Mt 5,4), schenkt ihnen seine Nahe und Zu-
wendung (Mt 9,18-28), und hat Erbarmen (Mt 20,29ff) und Mitleid (Mt 14,14) mit
ihnen. Die Hungernden, Weinenden, Ausgesto3enen und Kranken haben bei ihm
Platz. Es gibt von Jesus her eine Traurigkeit, die von Gott kommt, die dem Leben
und der Liebe Not tut, es gibt die Gabe der Tranen, die befreien, einen Schmerz, der
mit keinem Vergnugen der Welt zu vertauschen ist. Es gibt eine ,gottgewollte Trau-
rigkeit®, die zu Reue und Umkehr fuhrt (2 Kor 7,9), die dem guten Schmerz Uber die
eigene Sunde entspringt (Lk 5,8; Mt 26,75; Lk 15,22). Gottgewollt kdnnen Trauer und
Trostlosigkeit auch sein, wenn der Mensch auf die gute Selbstlosigkeit der Liebe hin
gereift werden soll. Ignatius von Loyola sieht einen Grund fur Trostlosigkeit, ,um uns
zu prufen, fur wie viel wir taugen und wieweit wir uns in seinem Dienst und Lobpreis
ohne solchen Sold an Tréstungen ldnger einsetzen.“?” Gottgewollt sind Trauer und
Trostlosigkeit, wenn sie der Solidaritat und Anteilnahme mit anderen entspringen:
.Freude und Hoffnung, Trauer und Angst der Menschen von heute, besonders der
Armen und Bedrangten aller Art sind auch Freude und Hoffnung, Trauer und Angst
der Junger Christi.“ (Gaudium et spes 1) Eine solche Trauer wurzelt nicht in narzis-
stischer Selbstverliebtheit; sie kommt aus dem Leiden an der Wirklichkeit, sie wurzelt
in der Tiefe des Lebens und der Liebe.

Im Neuen Testament gibt es aber auch eine ,weltliche Traurigkeit®, die zum Tode
fuhrt (2 Kor 7,10). So halt der reiche Jungling die Spannung zwischen dem Anspruch
Jesu und der Verlockung des Reichtums nicht aus und geht traurig weg (Mt 19,22).

Die Schwermut ist die Krankheit zum Tode, die im Angesicht Gottes nicht selbst sein

27Ignatius von Loyola, Geistliche Ubungen Nr. 322.

13



will®®. Sie will den eigenen Untergang und halt es nicht aus, dass es anderen besser
geht. So muss sie bestrebt sein, anderen die Freude zu vermiesen, zynisch jede Su-
che nach Sinn zu karikieren und andere zu entwurzeln bzw. zu zerstoren.

Bei Trost und Trostlosigkeit ist darauf zu achten, dass die Unterscheidungsregeln
sich andern je nach dem geistlichen Standort eines Menschen: ob er dabei ist, ein
Fundament fur sein Leben zu gewinnen; ob er er in der Phase innerster Gefahrdung
durch die Sunde steht; ob er auf dem Weg der Nachfolge Jesu ist; ob er durch die
Nacht geistlichen Sterbens geht; ob auf seinem Leben sichtbar der Glanz von Ostern
strahilt.

Bei der Unterscheidung der Geister geht es darum, die Wahrheit der Krise, Gott in
der Trostlosigkeit zu suchen. Das Standhalten in der unverfalschten Wirklichkeit ver-
bindet sich mit der Option fur die Hoffnung. Es ist zu fragen, wo Krisen der Nahr-
boden fur heimliche oder offene Verweigerung gegenuber Gott werden und wo sie
ein Lockruf in das je groflere Geheimnis der Liebe sind. Tiefes, nicht bewaltigtes und
nicht betrauertes Leid, nicht eingestandene Angst, nicht angenommener Verzicht
lassen verharten und abstumpfen. Sie fihren gar nicht so selten zu Suchten, De-
pressionen oder auch zum Ausstieg. - Bei den folgenden Deutemustern geht es nicht
um billige Erklarungen oder um eine Banalisierung von dunklen Erfahrungen. Sie
wollen eher zu einer Unterscheidung der Geister befahigen, die in der Lage ist, sich
mit schnellen Antworten und plakativen LOosungen kritisch und vom Inneren des
Glaubens her auseinanderzusetzen. Sie wollen vor ideologischen Projektionen be-
wahren, die auf Sundenbdcke fixiert sind und die eigenen Anteile ausblenden.
Schliel3lich gibt es ja auch ein Verliebtsein in die eigene Traurigkeit und das stand-
hafte Wachen Uber den eigenen verkehrten Lebens- und Glaubensstil.

Nachlassigkeit und Fixierung

Ein erster Grund fur den Ausfall an Erfahrung und fur Trostlosigkeit ist bei Ignatius
von Loyola (1491-1556) Lauheit, Tragheit, Unterernahrung, Untatigkeit und Nachlas-
sigkeit im geistlichen Leben®. Wer nicht in der Lage ist, Ordnung in seinen Tag zu

*S6ren Kierkegaard, Die Krankheit zum Tode (Ges. Werke Abt. 24 und 25) Disseldorf 1957.
29Ignatius von Loyola, Geistliche Ubungen Nr. 322.

14



bringen, darf sich nicht wundern, dass ihm diese Unordnung eines Tages auf den
Kopf fallt. Wer seiner Seele nie Aufmerksamkeit schenkt, darf sich nicht wundern,
dass sie eines Tages aus dem letzten Loch pfeift. Wer keine Zeit fur Beziehungen
verwendet, wird vereinsamen. Wer keine Zeit fur geistliches Leben verwendet, fur
den wird Gott zur Leerformel. Wenn ein falscher Lebensstil, Tragheit oder Abhangig-
keiten und Suchte die Ursache fur Krisen sind, dann ist Lauterung und Umkehr oder
auch eine Therapie notwendig. Ist ,Unterernahrung” die Ursache, dann kann eine
Neuordnung des geistlichen Lebens hilfreich sein. Je praktischer und konkreter, um-
so hilfreicher. Planung und Strukturierung des Tages und einzelner Zeiten kdnnen
von Untatigkeit und Lustlosigkeit befreien und neue Initiativen wachrufen. Wenn
Uberfitterung und Uberanstrengung ein geistliches und psychisches Tief verursa-
chen, hilft nur das Sich-Bescheiden auf das rechte Mal}. Arbeit und Gebet, Alltag und
Fest, Einsamkeit und Gemeinschaft missen in einem ausgewogenen Verhaltnis zu-
einander stehen. Meist hilft schon das Ernstnehmen biologischer Tatbestande (aus-
reichend Schlaf, Sport, keine einseitige Ernahrung...). ,Gehen Sie spazieren: Die
Zeit, die Sie dafur verwenden, geht dem Gebet nicht verloren!®, schreibt Teresa von
Avila (1515-1582) an ihren Erzbischof Don Teutonio de Braganza, der wahrend einer
langen Reisezeit seine innere Lauheit beklagt.

Traurigkeit, Leere und Lustlosigkeit sind zuweilen darauf zurickzufihren, dass das
eigene Leben nicht in Ubereinstimmung mit Gottes Willen gefiihrt wird und die Be-
ziehung zu Gott nicht von Aufrichtigkeit und Transparenz bestimmt ist. Vielleicht ist
einer auch auf der Flucht vor Gott und seinem Anspruch. Wenn Sunde die Ursache
fur die Erfahrung von Niedergeschlagenheit und Traurigkeit ist, bleiben als Heilmittel
das Bekenntnis und der Zuspruch der Vergebung. Dazu gehdrt die neue Ausrichtung
auf Gott und sein Reich.

Versuchungen

Traurigkeit kann der Nachgeschmack von Haltungen sein, in denen der Mensch sei-
ne Freiheit und sein Herz verkauft. Diese treten in unterschiedlichen Gestalten auf:
als Gedanken, als Versuchungen, als innere Befehle, als Rucksackgefuhle (z.B. kei-
ner mag mich) oder als ,Knick in der Optik“ (z.B. Minderwertigkeitsgefuhle). Ehrgeiz
und Durst nach Anerkennung werden zur Folter des Geistes, Geiz und Neid isolieren,

15



Uberheblichkeit und Stolz fressen wie Motten die Seele auf. Die Sucht nach Er-
fahrung, die sich sofort und ohne Warten bestatigen will, das ungeordnete Nachge-
ben gegenuber Trieben, Lusten und Leidenschaften, enden am nachsten Tag im Ka-
ter und fuhren auf Dauer zu Leere, Verbitterung und Verzweiflung. Der Kult des Ha-
bens und der Wille zur Macht lassen vereinsamen.

Die Wustenvater haben diese Erfahrungen als Kampf mit den Damonen beschrie-
ben: ,Wenn ein Monch durch Erfahrung die wilden Damonen kennen lernen und sich
mit ihrer Technik vertraut machen will, dann beobachte er die Gedanken, beachte
ihre Dauer, ihr Nachlassen, ihre Verschlingungen, ihre Zeiten, und welche Damonen
dieses oder jenes tun, welcher Damon welchem anderen folgt und welcher ihm nicht
folgt. Und er erfrage von Christus die Grunde davon. In der Tat, die Damonen kon-
nen sie nicht ertragen, die mit Wissen an die Praxis herangehen, denn sie wollen im
Dunkeln fangen, die rechten Herzens sind.“* Das Wissen um die Ddmonen nimmt
ihnen schon ihre Gefahrlichkeit. Das Wissen ist aber Ergebnis einer langen und ehrli-
chen Beobachtung seiner selbst. Die Wustenvater nennen zwei wirksame Waffen im
Kampf gegen die Damonen: Einmal ist es wichtig, den Damon zu benennen. Die
zweite Waffe ist die antirrhetische Methode: Wenn du versucht wirst, bete nicht, be-
vor du nicht voller Zorn einige Worte gegen den geschleudert hast, der dich be-
drangt. Denn wenn deine Seele voller Gedanken ist, dann kann auch das Gebet
nicht rein sein. Doch wenn du gegen die Gedanken etwas voll Zorn sagst, verwirrst
und vertreibst du die Vorstellungen, die dir die Gegner eingegeben haben. Denn das
ist die naturliche Wirkung des Zornes, dass er die Gedanken vertreibt, auch wenn es
gute sind. Entscheidend fur die antirrethische Methode ist also der sinnvolle Einsatz
des Zornes. Der gute Gebrauch des Zorns liegt nun darin, ihn gegen die schlechten
Gedanken einzusetzen. In diesem Kampf kann man auch die Feindschaft der Damo-
nen untereinander zu Hilfe nehmen. Der Damon der Ruhmsucht ist z.B. dem Damon
der Unzucht entgegengesetzt. So kann man durch den Damon der Ruhmsucht den
der Unzucht austreiben (siehe oben ,antirrhetische Methode®).

Erwachsen werden

®Anselm Griin, Der Umgang mit dem Bdsen. Der Damonenkampf im alten Ménchtum, Munster-
schwarzach 1980, 45; vgl. dazu auch Michael Schneider, Aus den Quellen der Wiiste. Die Bedeu-
tung der frihen Ménchsvéater fur eine Spiritualitat heute, Kéln 1987, bes. 79-100.

16



Eine andere Deutung fur Trostlosigkeit und Krise spricht Johannes Tauler (ca.1300-
1361) in seiner 40. Predigt an. Der erste Grad eines inneren Tugendlebens, der uns
geradewegs in Gottes nachste Nahe fuhrt, besteht fur ihn darin, dass der Mensch
sich ganzlich den wunderbaren Werken und Offenbarungen der unaussprechlichen
Gaben und dem Ausfluss der verborgenen Gulte Gottes zuwende; daraus entsteht
ein Zustand der Seele, den man ,iubilatio® nennt. Der zweite Grad ist geistige Armut
und eine sonderliche Entziehung Gottes, die den Geist qualender EntbloRung uber-
lasst. ,Wenn der Mensch kein Kind mehr ist und wenn Gott ihn mit der Labung seiner
Lieblichkeit gestarkt hat, dann, wahrlich, gibt man ihm gutes hartes Roggenbrot,
denn er ist ein Mann geworden und zu Tagen gekommen. Dem erwachsenen Men-
schen ist harte, kraftige Speise nutzlich und gut; er braucht keine Milch und kein wei-
ches Brot mehr; nun zeigt sich ihm ein gar wilder Weg, ganz finster und einsam; und
er gerat in solche Drangsal, dass er nicht weil3, ob er je auf dem rechten Weg gewe-
sen ist, ob es einen Gott gebe oder nicht, ob er selbst lebe oder nicht... Er hat weder
irgendein Empfinden noch ein Wissen mehr von Gott, und alles andere ist ihm zu-
wider... Konnte es in diesem Leben eine Holle geben, so deuchte das solche Men-
schen mehr als die Holle: lieben und des geliebten Gutes entbehren massen. ... Fas-
se Mut! Der Herr ist sicherlich nahebei; und halte dich an den Stamm des wahren, le-
bendigen Glaubens; es wird (schon) bald gut werden. ...

Wenn unser Herr den Menschen so durch diese unleidliche Drangsal wohl vorberei-
tet hat - solches bereitet ihn mehr als alle Ubungen (der Frémmigkeit), ... dann
kommt der Herr und hebt (den Menschen) auf die dritte Stufe. Und hier zieht der Herr
ihm so recht den Mantel von den Augen weg und lasst ihn die Wahrheit schauen.**’
Dieser Text ist eine Zumutung! Die Krise und die Trostlosigkeit sollen ein Schritt zum
Erwachsenwerden im Glauben sein?! Indirekt heil’t das ja, dass ein Hangen an be-
stimmten Erfahrungen, das Naschen von frommen Empfindungen infantil ist. Und
doch: Krisen konnen reifen lassen: Wer das nicht annimmt, der verfallt der Regres-
sion. Suchte sind ja Weisen der infantilen Regression, Weigerungen, erwachsen zu

*"Johannes Tauler, Predigten Bd. 1, Einsiedeln 1979, 303-305. Vgl. Gotthard Fuchs (Hg.), Die dunkle
Nacht der Sinne. Leiderfahrung und christliche Mystik, Dusseldorf 1989; Bernd Jaspert (Hg.), Leiden
und Weisheit in der Mystik, Paderborn 1992; Wolfgang Bohme, Lerne leiden. Leidensbewaltigung in
der Mystik (Herrenalber Texte 67) Karlsruhe 1985.

17



werden. Nicht immer wollen wir erwachsen sein, nicht alle von uns sind je erwachsen

geworden.

Preis der Liebe und der Freiheit®

Der dritte Grund fur Trostlosigkeit der, ,um uns die wahre Kenntnis und Einsicht zu
geben, dazu hin, es inwendig zu lernen, dass es nicht unsere Sache ist, grol3e Hin-
gabe, intensive Liebe, Tranen oder irgendeinen andren geistlichen Trost uns zu ver-
schaffen oder zu erhalten, sondern dass es ganz eine Gabe und Gnade Gottes Un-
seres Herrn ist, und wir uns nicht in ein fremdes Haus einnisten und unsern Geist in
irgendeinem Stolz oder eitlem Ruhm aufblahen, indem wir die Andacht oder andere
Teile des geistlichen Trostes uns selber zuschreiben.“*® Vielleicht miissen wir in Er-
fahrungen von Ohnmacht ein nicht von uns selbst gewolltes Gegenzeichen ge-
genuber dem Wahn der Machbarkeit und autonomen Verfugungsgewalt sein. Fur
Paulus sind die Schwachen, auch die neurotischen Verzerrungen und Behinderun-
gen, die Schattenseiten und die Mangel Material der Communio mit Christus: ,Meine
Gnade genugt dir; denn sie erweist ihre Kraft in der Schwachheit.“ (2 Kor 12,9)

Die muhsame Freundschaft

,Der Diener: Herr, ich habe noch etwas auf dem Herzen, darf ich davon zu dir spre-
chen? ... Die Leute sagen: Wie innig und traut auch deine Liebe, deine Freundschaft
ist, so lasst du (dies Leben) doch deinen Freunden zuweilen sauer werden mit
manch bitterem Leiden, das du ihnen sendest, Verachtung durch alle Welt, manche
Widerwartigkeit, auRen und innen. Tritt erst ein Mensch in den Kreis deiner Freunde,
so ist der erste Schritt nach diesem, dass er sich vorbereite und sich fest entschlielRe
zu leiden. Herr, um deiner Gute willen, was konnen sie hierin Angenehmes finden,
oder wie kannst du das an deinen Freunden alles geschehen lassen! Oder darf ich
es etwa nicht wissen? Die ewige Weisheit: Wie mich der Vater liebt, liebe ich meine
Freunde. Ich tue meinen Freunden jetzt, wie ich ihnen von Anfang der Welt bis heute

32VgI. dazu auch Gisbert Greshake, Wenn Leid mein Leben lahmt. Leiden - Preis der Liebe, Freiburg
1992.

33Ignatius von Loyola, Geistliche Ubungen Nr. 322.

18



getan habe. Der Diener: Daruber klagt man ja gerade, und darum, sagt man, habest
du so wenige Freunde. Darum, Herr, sind ihrer auch so viele, die, wenn sie deine
Freunde geworden sind und durch Leiden sich bewahren sollen, dich verlassen und
die, ach, ich muss es mit schwerem Schmerz und unter bitteren Tranen sagen, wie-
der zuriickkehren zu dem, was sie um deinetwillen verlassen hatten.“**
Seuse 1295-1366)

Erfolglosigkeit, Schmerz, Einsamkeit konnen zum Mitsein mit dem muhsamen

(Heinrich

Freund Jesus gehdren. Dieser hat im Grunde nie etwas anderes versprochen. Man
kann ihm ja nicht nachsagen, dass er mit falschen Karten gespielt hat. Wer Jesus
nachfolgen will, dem ist der Schmerz der Trennung und des Leidens vorhergesagt.
Der Freund wird Gott nicht anders erfahren als Jesus ihn erfahren hat. Zu dieser Er-
fahrung gehort auch der Schrei der Verlassenheit, in dem sich Gott bekundet. Der
Weg der Liebe bis zur Vollendung fuhrt Uber das Kreuz. Zur Freundschaft mit Jesus
kann auch der Abschied von fundamentalistischen und burokratischen Sicherungs-
versuchen gehoren. Wenn wir kirchlich nicht mit Jesus das Sterben leben, dann gibt
es auch keine Auferstehung, dann macht sich eine depressive Grundstimmung breit.

Solidaritat

Thérése vom Kinde Jesu (1873-1897) deutet ihre Erfahrungen des Nebels, der
Nacht, der Mauer zwischen ihr und Gott von der christologischen Solidaritat mit den
Sundern her: ,Ich erfreute mich damals eines so lebendigen, so klaren Glaubens,
dass der Gedanke an den Himmel mein ganzes Gluck ausmachte, ich konnte mir
nicht vorstellen, dass es gottlose gabe, die keinen Glauben haben. Ich meinte, sie
sprachen gegen ihre bessere Erkenntnis, wenn sie die Existenz des Himmels leugne-
ten, des schonen Himmels, wo Gott Selbst ihr ewiger Lohn sein mochte. In den so
frohlichen Tagen der Osterzeit lie3 Jesus mich fuhlen, dass es tatsachlich Seelen
gibt, die den Glauben nicht haben, die durch den Missbrauch der Gnaden diesen
kostbaren Schatz verlieren, Quell der einzig reinen und wahren Freuden. Er liel} zu,
dass dichteste Finsternisse in meine Seele eindrangen und der mir so sul3e Gedanke
an den Himmel blo3 noch ein Anlass zu Kampf und Qual war. ... Gerne wollte ich

*Heinrich Seuse, Biichlein der ewigen Weisheit, in: Ders., Deutsche mystische Schriften, Disseldorf
1986, 244.

19



ausdrucken, was ich fuhle, aber ach! es erscheint mir unmaoglich. Man muss durch
diesen dunklen Tunnel gewandert sein, um zu wissen, wie finster er ist...

Dein Kind aber, o Herr, hat dein gottliches Licht erkannt, es bittet dich um Verzeihung
fur seine Bruder, es ist bereit, das Brot der schmerzen zu essen, nicht mehr erheben
vor dem durch dich bezeichneten Tag ... Darf es nicht auch in seinem Namen, im
Namen seiner Bruder sprechen: Erbarme dich unser, Herr, denn wir sind arme Sun-
der! ... o Jesus, wenn es notig ist, dass der von ihnen besudelte Tisch durch eine
dich liebende Seele gereinigt werde, so will ich gern das Brot der Prufung einsam
essen, bis es dir gefallt, mich in dein lichtes Reich einzufuhren. Die einzig Gnade, die
ich von dir erbitte, ist, dich nie zu beleidigen! ... Doch pl6tzlich verdichten sich die
Nebel um mich her, sie dringen in meine Seele ein und umhullen mich derart, dass
ich in ihr das liebliche Bild meiner Heimat nicht mehr wiederzufinden vermag, alles ist
verschwunden! ... Nur zu, nur zu, freu dich Uber den Tod, der dir geben wird nicht,
was du erhoffst, sondern eine noch tiefere Nacht, die Nacht des Nichts. ... Obwohl
mich diese Prufung jeden fihlbaren Genusses beraubt ... es ist eine bis zum Himmel
ragende Mauer, die das gestirnte Firmament verdeckt...Wenn ich das Gluck des
Himmels, den ewigen Besitz Gottes besinge, so empfinde ich dabei keinerlei Freude,
denn ich besinge einfach, was ich glauben will.“*

Therese vollzieht die Nicht-Erfahrung, die Kenose Christi in die Holle aus Solidaritat
mit den Unglaubigen mit. Sie kann die Gotteserfahrung aus Liebe zu den Nachsten
loslassen. Sie weil} sich berufen, da zu sein, wo Christus ist und wenn es in der Holle
ist. Sie erfahrt am eigenen Leib die Nacktheit des Glaubens, der nichts mehr sieht,
nichts mehr spiirt und nichts mehr erfahrt. Sie glaubt, hofft und liebt ins Leere® hin-
ein und eroffnet so in der Hoffnungs- und Lieblosigkeit eine Stelle der Hoffnung und
der Liebe (Stellvertretung!). Sie will diese ungeheure Leere nicht mit den Schmeiche-
leien des Augenblicks fullen. Diese Weise der Gotteserfahrung ist gepragt von der
Nicht-Erfahrung. Vielleicht ist gegenwartig gerade diese Form von Gottes Nichter-
fahrung auch von uns gefordert: das vertrauende und hoffende Loslassen, die Liebe
zu Gott, obwohl von ihm her keine Antwort der Liebe entgegenzukommen scheint
und obwohl kein Gefuhl der Begeisterung mehr da ist, die durchgehaltene und nicht

*Therese vom Kinde Jesus, Selbstbiographische Schriften, Einsiedeln 1958, 219-223.
%vgl. dazu auch Simone Weil, Das Ungliick und die Gottesliebe 16.

20



bedankte Treue, obwohl diese schlicht und einfach als dumm verkauft wird, der Ver-
zicht, der keine Befriedigung mehr bringt, das Verzeihen, obwohl kein Lohn daflr zu
erwarten ist, das Gebet in die schweigende Finsternis hinein®’. Vielleicht sind wir
heute in den Karsamstag hineingestellt. Konnen wir ihn von der Universalitat der ge-
kreuzigten Liebe her deuten?

Klage und Standhalten vor Gott

Bei allen Unterscheidungsregeln wird das Leiden rational nicht erklart. Allen ist ge-
meinsam, dass es beim Menschen, bei seiner Freiheit, bei seiner Umkehr, auch bei
seinem Gehorsam und bei seiner Solidaritat liegt. Gott selbst wird dabei nicht ange-
fragt oder hinterfragt. Die biblischen Beter bringen aber auch das Leiden an Gott zur
Sprache (Psalmen, Jeremias, Klagelieder, Hiob, Jesus). Bei aller Ergebenheit der
Liebe halten sie im Angesichte Gottes gerade in der Klage stand®. Dabei wird nichts
beschonigt oder aus devoter Unterwurfigkeit verschwiegen. Ja, nicht einmal Gott
selbst wird tabuisiert. Im Stundengebet sind nicht wenige Klagepsalmen enthalten.
Sind sie in der Lage, die Erfahrungen des Schmerzes, de Leidens, der Niederlage
und des Scheiterns zur Sprache zu bringen? Sind wir selbst die Subjekte in diesen
Gebeten? Die Klage fallt nicht aus dem Glauben heraus. Darin unterscheidet sie sich
vom Skeptizismus, aber auch von der Resignation. In ihr wird die Dramatik des Le-
bens, aber auch des Todes ausgetragen.

Deutungen aus der biblischen Tradition zu Krisen und Niederlagen®

Jes 43, 1-7 (Gott begleitet in Wasser und Feuer)

Jona (im Weglaufen vor Gott laufe ich Gott entgegen)

Ps 139 (Gott in den Hohen und Abgrunden, in der Alltaglichkeit)

Mt 5,3-12; Lk 6,20-26 (Seligpreisungen in Erfahrungen des Kreuzes)

37VgI. Karl Rahner, Erfahrung des Geistes. Meditation auf Pfingsten, Freiburg 1977, 37-45.
38VgI. Johann Baptist Metz/ Karl Rahner, Ermutigung zum Gebet, Freiburg 1977.

39VgI. dazu: Umgang mit Niederlagen (Einwurfe 5, hg. von F. W. Marquardt u.a.) Minchen 1988; Gott-
hard Fuchs/ Jirgen Werbick, Scheitern und Glauben. Vom christlichen Umgang mit Niederlagen,
Freiburg 1991; Concilium 26 (1990).

21



Mk 6,11; Mt 10,14; Lk 9,5; 10,10f (an anderer Stelle weitermachen)
Lk 24,13-35 (Erfahrung des Auferstandenen im Ruckblick)

Joh 6,60-71 (Spaltung unter den Junger; zu wem sollen wir gehen?)
Joh 21,1-14 (Arbeit der Nacht)

1 Kor 4,11-13 (die Muhsal des Apostelseins)

2 Kor 4, 7-12 (Leiden mit Christus)

2 Kor 2,1.5; 7,6.12; 10,1.10; 12,21 (Weiterkampfen)

2 Kor 10-13 (Tranenbrief)

2 Kor 12,7-10 (Stachel im Fleisch)

Hebr 10, 32-39 (Treue des Anfangs)

Hebr 12, 1-3 (Beispiel Jesu)

Offb §,8; 6,9-11; 8,3-5 (Gebet, Erinnerung, Unrecht)

In keiner moglichen Deutung fur Krise und Trostlosigkeit wird die Krise in sich ge-
sucht. Geistliche Aufgabe ist es, in der Krise das Leben und Gott zu suchen. Damit
verbunden sind Fragen der Belastbarkeit, der Zumutbarkeit, des Kompromisses. Es
braucht einen guten Rhythmus von Arbeit und Freizeit, von Gebet und Engagement,
von Bewegung und Ruhe. Wer ,selbstlos® sein will, darf sich auch sich selber gon-
nen. Wer nur mit kaputten Menschen umgeht, geht selber drauf. Jeder darf und soll
auch Freunde haben. Gegen Idealisierungen sind die eigenen Grenzen zu sehen,
anzunehmen, aber auch zu dynamisieren. Man kann Kompetenzen, z.B. im Hinblick

auf den Umgang mit psychisch belasteten Menschen ausweiten.

Der Gott allen Trostes

Gott ist der Vater der Erbarmungen und der Gott allen Trostes (2 Kor 1,3; Rom 15,5),
Jesus ist der Trost Israels (Lk 2,25f), der gesandt ist, die Niedergebeugten zu trosten
(Mt 9,2.22; 11,28ff; Lk 4,18ff). Von ihm stromt reichlicher, unverganglicher Trost auf
die mit ihm Leidenden nieder (2Kor 1,5; 2 Thess 2,16). Jesus trostet nicht von den
Hohen des Olymps herab oder durch einen gewalttatigen Eingriff. Er steht nicht sou-
veran uber dem Leiden der Menschen. Sein Trost, die gelebte Zusage der Liebe Got-
tes, kosten ihm angesichts der Gewalt der Menschen das Leben. Der erhdhte Chri-
stus lasst die Seinen nicht als Waisen zurlck, er sendet ihnen seinen Geist als Tro-

22



ster (Joh 14,16.26; 15,26; 16,7). Unter der Trostung des Geistes wachst die Gemein-
de heran (Apg 9,31). Im Geiste Jesu wird den Christen die Gabe der Trostung verlie-
hen (Rom 12,8), alle, die im Geist mit Christus verbunden sind, sollen einander tro-
sten (Rom 1,2). Gottes Selbstmitteilung und Trost schenkt dem Menschen Freiheit
und Vertrauen, er gibt dem Menschen Sinn und Richtung seines Lebens. Trost be-
fahigt den Menschen, das Leben mit seinen Hohen und Tiefen, mit seiner Grofe und
mit seinem Elend, mit der Zerbrechlichkeit und mit seiner Fllle ohne Ausblendung
des Bosen und der Schuld im Vertrauen und ohne lllusion anzunehmen, diesem Le-
ben standzuhalten und es auch im Angesicht von Not, Verlust und Tod neu zu wa-

“40 ist nicht ver-

gen. Christlicher Trost als ,Zunahme von Hoffnung, Glaube und Liebe
trostend. Er befreit zu befreiendem Handeln und zu Veranderung und sucht die Ver-
wirklichung von Humanitat, Gerechtigkeit und Frieden. Er gibt aber auch Bestand in
gegenwartig unveranderbaren Situationen, er lasst beistehen, wo kein Erfolg mehr
lockt, wo es im Leben nichts mehr zu hoffen gibt. Christlich ist weder die totale
Macht, die alles Leid aus der Welt schaffen kann noch die resignierende oder faule

Ohnmacht.

Was trostet?

Wie es naturliche Ursachen von Traurigkeit gibt, so auch natirliche Heilmittel.
Thomas von Aquin (1225/26-1274) stellt in der Summa Theologiae eine hochspeku-
lative Frage: Lassen sich Schmerz und Traurigkeit durch Schlaf und Bader lindern?
Antwort: ,Wie schon gesagt, steht die Traurigkeit ihrer Art nach der lebensvollen Be-
wegung des Leibes entgegen. Was daher die leibliche Natur in den erforderlichen
Zustand lebensvoller Bewegung zuruckversetzt, steht der Traurigkeit entgegen und
lindert sie. Auch erzeugt es Lust, wenn durch derlei Heilmittel die Natur in ihren er-
forderlichen Zustand zuruckgefuhrt wird. Dies namlich ist es, was Lust erzeugt. Da
nun alle Lust die Traurigkeit lindert, Iasst sich folglich durch derlei leibliche Heilmittel

w41

die Traurigkeit lindern.”"" Was ein Bad und ein Gesundheitsschlaf erreichen kdonnen,

ist auf anderer Ebene manchmal einfach korperliche Bewegung: Im Wandern oder

40Ignatius von Loyola, Geistliche Ubungen Nr. 316.
“"Thomas von Aquin, Summa Theologiae I-Il 38,5.

23



Laufen, Bergsteigen kann man Distanz zu Verkrampfungen finden, Aggressionen in
den Boden stampfen, sich Probleme vom Leibe schwitzen, die Sinne lautern, Ver-
stopfungen auflosen, die eigene Tragheit Uberwinden.

Ein altes Heilmittel, um ein betribtes Gemut aufzuhellen, um sich von eingefresse-
nen Grubeleien abzulenken, ist die Musik. Schon David wird von Saul als Musik-
therapeut engagiert. Sein Spiel vertreibt den bosen Geist vom Konig (1 Sam 16).
Wein und Saitenspiel erfreuen das Herz (Jesus Sirach 40,20).

Trosten konnen Bucher: Schon fur das Volk Israel waren die Psalmen in geschichtli-
chen Katastrophen des Volkes wie auch in Krankheiten und Niederlagen einzelner
ein Trostbuch. Die Heiligen Schriften haben trostende Kraft. Sie erinnern an die
Treue Gottes und an das Wirken Gottes mit dem Volk, sie schenken in Zeiten der
Verzweiflung neue Hoffnung. ,Trostet, trostet mein Volk® (Jes 40,1). Warum haben
Philosophie und Theologie so viel von ihrer trostenden Kraft eingebul3t? Boethius
(480-525) konnte im Kerker sich selbst vor der Hinrichtung zum Trost Uber den Trost
der Philosophie schreiben. Haben nicht viele ihre Lieblingsblcher, zu denen sie in
Zeiten der Trauer greifen? ,Meine Blcher stehen mir tberall auf meinem Lebensweg
zur Seite und reichen mir hilfreich die Hand; sie trosten mich im Alter und in der Ein-
samkeit; sie nehmen mir die Last der Langeweile ab, die sich einstellt, wenn man
nichts mehr zu tun hat, und machen alles wieder gut, wenn ich mich Gber die Men-
schen, mit denen ich zusammenkomme, argern muss; beim Lesen merke ich die
Schmerzen nicht.“*?

Vom Trost der Freundschaft weild schon das Buch Jesus Sirach: ,Ein treuer Freund
ist wie ein festes Zelt; wer einen solchen findet, hat einen Schatz gefunden. ... Das
Leben ist geborgen bei einem treuen Freund.” (6, 5-17) ,Denke ich an die hellsten
und an die schwarzesten Stunden in meinem Leben und im Leben derer, die mir na-
he standen, so ist die Freundschaft wie ein festes, sichtbarliches, unzerreil3bares
Band hindurchgeschlungen. ... In den Zeiten der Not wurde sie zu einem Anker, dem
letzten, an dem man sich hielt, zur Lotsenschaft, manchmal zum Rettungsring, und
immer, auch in Niederbruchen, auch im Geschlagensein, blieb sie ein irdisches Fa-

nal, ein Feuerschiff, ein Signal im Nebel.“*®

*Michel de Montaigne, zitiert in: Was mich tréstet. Literaturalmanach 1988, hg. von Jochen Jung,
Salzburg 1988,114.

*3Carl Zuckmayer, Als wars ein Stiick von mir. Horen der Freundschaft, Hamburg 1969, 83f.

24



Trost, d.h. Ermutigung und Starkung im Glauben ist fur den Christen die Gemein-
schaft: ,Die leibliche Gegenwart anderer Christen ist dem Glaubigen eine Quelle un-
vergleichlicher Freude und Starkung.“** Trost im Leid schenken Freunde einander,
wenn sie miteinander essen und trinken, wie es z.B. im Totenmahl der Fall ist. Trost
ist fur viele Christen die Verbundenheit mit den Heiligen, die in der Frommigkeit des
Volkes in spezifischen Situationen der Not und der Angst als wirkmachtig gelten (z.B.
die 14 Nothelfer). - Christliche Gemeinden sind keine Gemeinschaften von aus-
schlieBlich Gesunden und Reifen, sondern hochst gemischte Gesellschaften. Auch
die real existierenden Gemeinschaften sind kein idealistisches Paradies. Die ideale
Kommunikation gehort dem Gespensterreich an. In der konkreten Wirklichkeit gibt es
gestorte, zerstorende und zerstorte Beziehungen, Behinderungen, Belastungen,
Krankungen, Machtverhaltnisse im Miteinander. Da ist die Sehnsucht nach Behei-
matung und die Beziehungslosigkeit in der Realitat. Oder noch schlimmer: Die ande-
ren sind die Holle. Die neurotischen Verzerrungen und Behinderungen sind bei Pau-
lus Material der communio. Er rihmt sich seiner Schwachen (2 Kor 12,9; 1 Kor 1,18-
31). Es ist gerade eine Herausforderung, mit den Licht- und mit den Schattenseiten,
mit den Rosen und Neurosen beziehungsreich umzugehen.

Was trostet? Ignatius empfiehlt das Schauen auf Jesus Christus. Der Isenheimeraltar
stand ursprunglich in einem Hospital fur Sieche. Der Gekreuzigte als Aussatziger
sollte denen Trost geben, die angesichts des Todes dahinvegetieren. Ist es ein Trost,
dass Gott einer ist, der mit uns leidet, dem der Schmerz der Menschen nicht fremd
ist, der selber die Verlassenheit durch Menschen und durch Gott verspurt? Im To-
desblock in Auschwitz (Block 11) sind ein Gekreuzigter und eine Herz Jesu Figur in
die Mauer gekritzelt. Das Amt des Auferstandenen ist es, zu trosten (Emmausjunger,
Maria Magdalena). Gottes Trost ist kein verfugbarer Vorrat. Wohl schenkt er sich sa-
kramental in der Schopfung, in kleinen Dingen, in Begegnungen, in Gemeinschaften,
im Wort und in der Eucharistie. Die Treue und Liebe zu Gott in Solidaritat mit den
Menschen kann letztlich auch zum Entzug von Trost fuhren. Jesus selbst hat Gott um
Gottes willen gelassen: ,Mein Gott, mein Gott warum hast du mich verlassen.” (Mt
27,46) Auch der Auferstandene, dessen Grundaufgabe die Trostung ist, entzieht sich
jeder Fixierung auf eine bestimmte Form der Erfahrung und des Trostes: ,Halte mich

“Dietrich Bonhoeffer, Gemeinsames Leben, Miinchen 1979, 11.

25



nicht fest* (Joh 20,17). ,Selig sind, die nicht sehen und doch glauben® (Joh 20,29).
Liebe vollzieht sich nicht um einer Verzweckung, auch nicht um eines Trostes willen.
,0er hochste Grad der Vollkommenheit besteht nicht in innerlichen Trostungen und
erhabenen Verzuckungen, auch nicht in Visionen und Prophezeiungen, sondern ein-
zig in jener Gleichformigkeit unseres Willens mit dem gottlichen Willen, dass wir al-
les, was wir als seinen Willen erkennen, mit unserem ganzen Willen umfassen, und
das Bittere und Schmerzliche ebenso freudig hinnehmen wie das Angenehme, well

«45

wir erkennen, dass seine Majestat es will.“™ (Teresa von Avila)

Hatte ich nicht eine innere Kraft

,Hatte ich nicht eine innere Kraft, so misste man verzweifeln an solchem Wahnsinn
des Lebens. Aber alles Geschehen hat schlieRlich seinen Sinn und Zweck gefunden,
das muss mich trésten.“*® So schrieb der Innsbrucker Provikar Carl Lampert (1894-
1944) in einem seiner Briefe. Hatte er nicht diese innere Kraft gehabt, so ware es ihm
nicht moglich gewesen hinzuschauen, wo andere wegschauten, etwas zu sagen, wo
andere schwiegen. Es ware ihm nicht moglich gewesen, das Unrecht zu benennen,
wo andere applaudierten. Hatte ich nicht eine innere Kraft ... Gebet ist nicht fatalis-
tisch oder quietistisch, sondern als Widerstandskraft der Innerlichkeit, als hochste
innere Freiheit zu verstehen, die gerade dazu befahigt, sich angstfreier und nicht kor-
rumpierbar einzumischen in die Verhaltnisse, wie sie sind. Innerlichkeit geht so ge-
sehen nicht auf Kosten der Zuwendung. Sie lautert und entgiftet das Engagement,
sie ist Kraft fur das Handeln und fur die Kommunikation.

Die Seele braucht Ruhe. Die Seele muss zur Ruhe kommen kdnnen, braucht Zeiten
der Stille, braucht Freiraume, in denen wir uns nicht gehetzt und gedrangt fuhlen,
unter Druck und Zwang. - Eine positive Kultur der Einsamkeit ist Voraussetzung fur
jede schopferische, geistige und geistliche Tatigkeit. ,Es gibt keine freie Gesellschaft

ohne Stille, ohne einen inneren und aul3eren Bereich der Einsamkeit, in dem sich

**Teresa von Avila, Das Buch der Klostergrindungen (SW 2, hg. von A. Alkofer), Minchen (3) 1980,
5,9.

40 Vgl. Susanne Emerich (Hg.), Hatte ich nicht eine innere Kraft. Leben und Zeugnis des Carl Lampert,
Innsbruck 2011.

26



Freiheit entfalten kann.“” Vom Evangelium her gibt es einen inneren Zusammen-
hang von Mystik und Politik, von Mystik der Innerlichkeit und einer Mystik, die im An-
deren, im Armen, in der Gemeinschaft, in den gesellschaftlichen, sozialen und wirt-
schaftlichen Kontexten die Spuren Gottes sucht. Innerlichkeit geht so gesehen nicht
auf Kosten der Zuwendung. Sie lautert und entgiftet das Engagement, sie ist Kraft fur
das Handeln und fur die Kommunikation. Freilich: BloRe Mulle und Kontemplation
ohne Solidaritdt kennen keine lebendige Spannung mehr. Ohne Einwurzelung in
Gott, ohne Gang zu den Quellen verkarstet Solidaritat, brennt sie aus, wird sie ober-
flachlich und leer. Praxis verkommt zu blindem, sinnlosem und zerstorendem Akti-
vismus. Es braucht personale und sakramentale Raume der absichtslosen Kontemp-
lation, die sich der Zweckrationalitat, dem Leistungsdruck, der Bemachtigung, auch
der Verdinglichung und Instrumentalisierung entzieht. Kontemplation ist weniger eine
Technik als vielmehr eine Lebenshaltung und Gebetsweise. Kontemplation ist einfa-
ches Dasein vor Gott. Kontemplative Grundhaltungen sind die Liebe zur Wirklichkeit,
das Zulassen der Dinge und der Menschen, ohne sie gleich gewaltsam verandern

oder abschaffen zu wollen.
Und in der Trostlosigkeit?

In den Regeln zur Unterscheidung der Geister empfiehlt Ignatius, in Zeiten der Trost-
losigkeit niemals eine Anderung zu treffen, sondern fest und bestandig in den Vors-
atzen und dem Beschluss stehen, in denen man an dem solcher Trostlosigkeit vor-
angehenden Tag stand. Wohl ist es ,sehr von Nutzen, sich intensiv gegen die Trost-
losigkeit selbst zu andern® und zwar durch Gebet, Besinnung, Gewissenserforschung
und BuRe*®. Zudem empfiehlt Ignatius, alle naturlichen Moglichkeiten zu nutzen, um
den Versuchungen und Bewegungen des Feindes zu widerstehen*. Dazu gehért die
Kraft der Erinnerung, die Dinge ins Gedachtnis ruft, die zu Gefallen, Frohlichkeit und
Freude bewegen. Auch die Wirkung der frischen Luft, von Helligkeit, Sonne und
Warme sollen genutzt werden. ,Wer in Trostlosigkeit ist, mihe sich, in der Geduld

" Herbert Marcuse, Uber Revolte, Anarchismus und Einsamkeit, Frankfurt a. M. 1969, 43.
*® |gnatius, Geistliche Ubungen Nr. 318.
*9 |gnatius, Geistliche Ubungen Nr. 320.

27



auszuharren, die den Belastigungen entgegengesetzt ist, die ihm kommen: Und er
denke, dass er rasch getrostet wird, und treffe Mallinahmen gegen diese Trostlosig-
keit.“*

*ONr. 321.

28



