
1 

 

Ökumenische Sommerakademie 2015 
Warum Leid 
15.-17. Juli 2015 
Stift Kremsmünster 
Bischof Manfred Scheuer 

 

 

Solidarität und Hoffnung  

angesichts der Leidenden 

 

„Weil und insofern sich der Mensch schon immer im voraus zu einer reflexiven Stel-

lungnahme in ursprünglicher Freiheit verstanden, zu sich Stellung genommen hat, ist 

das Leid ... nie ein bloß neutrales, personfremdes Vorkommnis, das nur zu beklagen 

wäre, sondern so oder so verstandenes, beantwortetes Leid, das darin faktisch doch 

Ausdruck der eigenen Schuld oder Material des rechtfertigenden Glaubens, Aus-

druck der Aneignung der Erlösung in der Teilhabe an der Passion Christi ist. In dieser 

immer entschiedenen, aber verhüllten Doppelmöglichkeit ist das Leid selbst zweideu-

tig.“1 Erinnerung an Leid und an Leidende ist nicht neutral, sondern steht im Kontext 

der jeweiligen Biographie und des konkreten sozialen Umfelds, im Kontext von Frei-

heit und /oder Ohnmacht, von Lebensfähigkeit, Sympathie, Apathie oder Antipathie, 

von Gleichgültigkeit, Nihilismus, Hoffnung, Hass, Verachtung, Verzweiflung, Verzei-

hen, Freude am Leben, Bitterkeit, Funktionalisierung. In die Formen der Erinnerung 

mischt sich die Frage nach Gerechtigkeit, aber auch der Wille zur Macht.  

 

Wege zum Glück und zum Unglück 

 

Sünde ist oft ein falsches Ideal vom Ich und vom Leben, ein falscher Daseinsentwurf: 

sei es, dass man durch Genuss, Macht, Erkenntnis, Erlebnisse oder Strategien gott-

gleich sein will, sei es, dass man die eigenen Grenzen nicht anerkennen will oder 

kann. Sünde ist ja nicht einfach gleich ein Nein zu sich, zum Leben, zu den anderen, 

zu Gott, sondern ein Zu-kurz-Greifen von Entwürfen und Gütern im Hinblick auf Sinn. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1 Karl Rahner, Schuld und Schuldvergebung als Grenzgebiet zwischen Theologie und Psychotherapie, 

in: Schriften zur Theologie II, 279-297, hier 293. 



2 

 

Auch und gerade in der Sünde will sich der Mensch Freude, Glück, Befriedigung, 

Identität verschaffen. Er will es dabei aber allein, ohne Gnade, ohne andere, ohne 

Gott, und er will es mit falschen Mitteln. Das Individuum „erfährt den Doppelsinn, der 

in dem lag, was es tat, nämlich sein Leben sich genommen zu haben; es nahm sich 

das Leben, aber vielmehr ergriff es damit den Tod.“2 Die Mittel sind nicht in sich 

schlecht. Sie greifen aber im Hinblick auf den Lebenssinn zu kurz, sie sind zu wenig. 

Verabsolutiert führen sie zu Destruktion, Identitätsverlust und Zerstörung. „Das 

Furchtbare ist, dass man sich nie genügend betrinken kann.“3 

Zum Zeitgeist gehört die ständige Ablenkung, die kein Verweilen kennt, gehört das 

Davonlaufen vor sich selbst und vor den anderen. Wichtige Fragen werden betäubt, 

die Schönheit des Lebens vergessen, der Geschmack am Guten scheint verloren. 

Unsere Zeit ist damit beschäftigt, Ablenkungen zu schaffen, sie weiß aber nicht mehr, 

wovon sie ablenkt (Franz Kafka). Bei dieser Flucht wird das Niederhalten der Wahr-

heit zum bewussten Programm. Man ist sich in Wahrheit nicht gut. Aus einem 

Ressentiment sich selbst gegenüber entspringt das Ressentiment und der Zynismus 

gegen andere. Jegliches Wollen wird verdächtigt und entlarvt. Auch jeder moralische 

Anspruch gilt als unzumutbar. Es gilt als Gemeinheit, leben zu müssen. Vorherr-

schendes Lebensgefühl werden Verlassenheits- und Minderwertigkeitsgefühle, Lan-

geweile und Betrübnis, Gelähmtsein und Müdigkeit, Mattigkeit und Lustlosigkeit, Un-

zufriedenheit mit der Arbeit und mit sich selbst schleichen sich ein. Alles wird in Fra-

ge gestellt. Zurück bleibt die Schlaffheit der Seele. Auch Müßigkeit, Abstumpfung, 

Schläfrigkeit, Umherschweifen, Schwatzhaftigkeit und Negier, Unruhe, Rücksichtslo-

sigkeit, körperliche und geistige Unstetigkeit hängen eng damit zusammen.  

Und Papst Franziskus: „Es gibt auch die Krankheit des „geistlichen Alzheimer“, der 

Vergessenheit der Geschichte des Heils, der persönlichen Geschichte mit dem 

Herrn, der „ersten Liebe" (Apg 2:4). Dabei handelt es sich um ein fortschreitendes 

Absenken der geistlichen Fähigkeiten, die früher oder später zu einer schweren Han-

dicap des Menschen führen und ihn unfähig werden lassen, autonom zu handeln, 

und ihn so in einem Zustand völliger Abhängigkeit von den von ihm selbst geschaffe-

nen Selbstbildern leben lassen. Das sehen wir bei denen, die die Erinnerung an ihre 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
2 Georg F.W. Hegel, Phänomenologie des Geistes WW (Glockner) 2, 282. 

3 Andre Gide, Tagebuch 1889-1939, Bd. I, Stuttgart 1950, 105. 



3 

 

Begegnung mit dem Herrn verloren haben; bei denen, die nicht dem alttestamentli-

chen Sinn des Lebens haben; bei denen, die völlig von ihrer Gegenwart abhängen, 

von ihren Leidenschaften, Launen und Ideen; bei denen, die um sich herum Mauern 

und Gewohnheiten bauen und so immer mehr Sklaven der Götzen werden, die sie 

sich selbst geschaffen haben.“4  

 

Arbeiten und Leiden 

 

Grundlegende Lebensäußerungen des erwachsenen Menschen sind Arbeit und Se-

xualität. Menschen erleben durch beide Dimensionen Schmerz und Glück, Scheitern 

und Gelingen. Was immer den Menschen in diesen beiden Bereichen zustößt, be-

stimmt ihre Gottesbeziehung und hat somit auch eine religiöse Relevanz. „Wir leben 

das Mit-Schöpfer-Sein aus in Arbeit und Liebe.“5 Der Zusammenhang von Lieben 

und Arbeiten geht auf Sigmund Freud zurück, der das Wesen einer nicht neuroti-

schen Persönlichkeit durch die Fähigkeit, zu lieben und zu arbeiten, definiert.6 Arbei-

ten und Lieben sind beide Vollzug des Schöpfungsauftrags. Arbeiten und Lieben sind 

aber auch mit Schmerz, Leid und Mühe verbunden. Und für den, der versucht sie 

chemisch rein von Leid und Schmerz zu realisieren, verlieren sie identitäts- und be-

ziehungsstiftende Kraft. 

Arbeit macht krank!7 In vielen Teilen der Gesellschaft und in den Medien ist das der 

Tenor. Vertreter aus der Psychiatrie, sozialen Einrichtungen, des AMS und auch der 

Pensionsversicherungen widersprechen dem aber. Wolfgang Maier: „Die Erschöp-

fung durch Arbeitsstress ist nur ein Aspekt. Arbeit schützt Menschen auch vor psy-

chischen Erkrankungen.“ Das Risiko, ohne Arbeit zu sein, ist für psychisch Erkrankte 

bis zu 15-mal höher als für Gesunde. Arbeit ist ein Platzanweiser in der Gesellschaft. 

Sie stiftet Sinn im Leben, gibt den Menschen einen Rahmen. Psychotherapie und 

Psychiatrie bieten vorübergehend Unterstützung und Weisung. Dauerhaft hilft und 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
4 radiovaticana.va/news/2014/12/23/die_papstansprache.../1115831. 

5 Dorothee Sölle. Lieben und Arbeiten. Eine Theologie der Schöpfung, Stuttgart 1985, 169. 

6 A.a.O. 13. Sölle nennt keine Referenzstelle bei Sigmund Freud. 

7 Vgl. dazu Mental health und Arbeitswelt. Mental health in the Work Environment, in: Imago Hominis. 
Quartalschrift für Medizinische Anthropologie und Bioethik 21 (2/2014). 



4 

 

stabilisiert aber nur ein Arbeitsplatz. Arbeit ist also eine wichtige Voraussetzung für 

das seelische Wohlbefinden. Auf dem Arbeitsplatz werden soziale Kontakte geknüpft 

und gepflegt, und das Gefühl, gebraucht zu werden, ist ebenfalls nicht zu unterschät-

zen. So finden sich bei Menschen, die ihre Arbeit verloren haben und länger arbeits-

los bleiben, vermehrt psychische Erkrankungen wie Depressionen. Auf der anderen 

Seite können persönliche Konflikte auf der Arbeit (Stichwort Mobbing), belastende 

Arbeitsbedingungen wie ständiger Leistungsdruck und Schichtarbeit, Unsicherheit 

des Arbeitsplatzes, andauernde Überlastung, aber auch Unterforderung, mit dazu 

beitragen, dass Menschen, deren Widerstandskraft bereits fast aufgebraucht ist, psy-

chisch erkranken oder eine bereits vorhandene psychische Erkrankung sich ver-

schlechtert.8 

Für die große Mehrheit der Menschen, die zu psychischen Erkrankungen neigen, ist 

Arbeit ein eher schützender Faktor, da sie meist mit einer klaren Tagesstruktur, Sozi-

alkontakten und günstigenfalls auch mit Erfolgserlebnissen verbunden ist. Bei Men-

schen, die durch genetische Faktoren oder frühe Lebenserfahrungen eine erhöhte 

Vulnerabilität hinsichtlich einer Depression oder anderer psychische Erkrankungen 

haben, kann z. B. eine Überforderungssituation oder erhöhte Anspannung durch ei-

nen unsicheren Arbeitsplatz als Auslöser für eine Erkrankung fungieren, so wie viele 

andere Faktoren wie Arbeitslosigkeit, Urlaubsantritt, bestandene Prüfungen, Partner-

schaftskonflikte etc. 

Arbeitslos zu sein ist darum meist mit mehr körperlichen, aber vor allem auch mit 

psychischen Erkrankungen verbunden. Häufig ist es für die Betroffenen besser ir-

gendeiner als keiner beruflichen Tätigkeit nachzugehen, auch wenn sie nicht ihrer 

Qualifikation entspricht. In einem großen Dilemma befinden sich hier Menschen im 

arbeitsfähigen Alter, die bereits psychisch krank sind. Sie spüren, dass sie den nor-

malen Belastungen des ersten Arbeitsmarktes nicht standhalten können. Ihr Umfeld, 

aber auch sie selbst erwarten aber, dass es gehen müsste. Die Folge sind erneutes 

Auftreten ihrer Krankheitssymptome oder die Ausbildung anderer Erkrankungen. 

Was bedeutet das? Arbeit kann (psychisch) krank machen. Keine Arbeit kann (psy-

chisch) kränker machen. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
8 Vgl. dazu Klaus Dörner, Monokultur der Effizienz: Arbeitswelt als Auslöser psychischer Krankheiten, 

in: Imago Hominis 21 (2/2014) 111-114. 



5 

 

Es kommt auf eine Gesundheit erhaltende Gestaltung der Arbeit an. Auch ein mäßi-

ger Job ist meist besser für die psychische Gesundheit als kein Job.9 

 

Liebe ohne Leiden? 

 

Gegenüber Konzepten, die Glück als Leidlosigkeit denken, mag wahre Liebe den 

anderen gut „leiden“. Maurice Blondel (1861-1949) sieht im Leid sogar das „Siegel 

eines anderen in uns... Wer an einer Sache nicht gelitten hat, kennt und liebt sie 

nicht. ... Der Sinn des Schmerzes liegt darin, uns das zu entschleiern, was dem Er-

kennen und dem egoistischen Wollen sich entzieht, und Weg zur echten Liebe zu 

sein. ... Lieben heißt, das Leiden lieben, weil wir so Freude und Tun eines anderen in 

uns lieben: diesen in sich liebenswerten und teuren Schmerz, den alle bejahen, die 

ihn erfahren und ihn gegen alle Lieblichkeit der Welt nicht tauschen möchten.“10 

Nachfolge und Liebe sind ja nicht zuerst gequälte, finstere Pflichterfüllung oder ge-

plagte Sorge. Freude, Lob und Dankbarkeit stehen an der Wurzel des Glaubens. 

Freude und Eros gilt es, in ihrer Dynamik in dienende Bereitschaft, in das Anvertrau-

en einzubergen. In der konkreten unversöhnten Welt ist liebendes Leben oft nur im 

Verzicht, in Kreuz und Kreuzigung möglich. Auf dem Weg Jesu wird der Eros ge-

kreuzigt. „Mein Eros ist gekreuzigt.“11 Verzicht und Kreuz sind von Jesus her nicht 

einfach unmenschlich, sie sind Erscheinungsform der Liebe. Wahre Liebe kann den 

anderen „gut leiden“. Wir brauchen nicht eigenmächtig um eines asketischen Ideals 

willen Leiden und Kreuz suchen und ergreifen. Wohl aber kann kein Christ völlig 

achtlos an der Leidensteilnahme vorübergehen und sich der Solidarität mit den Lei-

denden verweigern. Bei der Fähigkeit zu leiden geht es eigentlich nur um die Fähig-

keit, für die Zumutungen eines anderen zugänglich zu werden. Es geht gerade nicht 

um Wehleidigkeit, Masochismus oder lähmendes Ressentiment. Die Nachfolge Jesu 

mutet solche Erfahrungen zu. Sie werden nicht um ihrer selbst willen gesucht, sie 

haben ihr Kriterium auch nicht in sich selbst, sondern in der Universalität der Liebe 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
9 http://www.forschung-fuer-uns 

10 Maurice Blondel, Die Aktion. Versuch einer Kritik des Lebens und einer Wissenschaft der Praktik, 
Freiburg/ München 1965, 405f. 

11 Ignatius von Antiochien, Ad Romanos 7,1 (PG 6,813). 



6 

 

und der Hoffnung, die alle Abgründe erreicht. So tragen alle Seligpreisungen einen 

Zugang zum Leiden, zum Geheimnis der auch im Unglück durchgehaltenen Liebe: 

„Das Evangelium als Ganzes ist für die Liebe da; aber ohne das Kreuz, das der Na-

me Jesu selber einschließt, blieben wir der Liebe gegenüber das, was ihr am wider-

sprüchlichsten ist: Fremde.“ (Madeleine Delbrel, 1904-1964)12 Und Horst Eberhard 

Richter: „Wer nicht leiden will, muss hassen.“13 Apathie und Gefühllosigkeit in der 

Wahrnehmung gegenüber Leid und Opfer ist auf Empfänglichkeit und Verwundbar-

keit hin zu öffnen. Das „Fenster der Verwundbarkeit“ war zunächst ein militärstrategi-

scher Ausdruck. „Eine Lücke im Verteidigungssystem, eine mögliche Einbruchstelle 

des Gegners wird so genannt. … Jedes Fenster macht ja verwundbar und weist auf 

Beziehung, Verständigung, Mit-teilung. … Das Fenster der Verwundbarkeit ist ein 

Fenster zum Himmel. … Gott macht sich in Christus verwundbar, Gott definiert sich 

in Christus als gewaltfrei. … Und wenn wir das Gleichnis vom Weltgericht, in dem 

jedes hungernde Kind Christus ist (Mt 25) richtig verstehen, so können wir sagen: 

Christus ist die Wunde Gottes in der Welt.“14 Es gibt heute unzählige wunde Stellen, 

eine Welt, die blutet, in der gestritten, gelitten und gestorben wird, weltweit, wenn 

tausende Flüchtlinge aus Afrika nach lebensgefährlichen Überfahrten in Italien stran-

den; in Libyen, wenn Menschen, Frauen und Kinder gehandelt werden; hier bei uns, 

wenn Menschen an unheilbarer Krankheit, Überforderung und Vereinsamung leiden, 

in Depression und Sucht, Burnout und massivem Mangel an Zeit, in Unversöhntheit, 

Streit und Neid.  

Hinschauen statt Wegschauen lautet die Devise: „Die Mystik der Bibel – in monothe-

istischen Traditionen – ist in ihrem Kern eine politische Mystik, näher hin eine Mystik 

der politischen, der sozialen Compassion. Ihr kategorischer Imperativ lautet: Aufwa-

chen, die Augen öffnen! Jesus lehrt nicht eine Mystik der geschlossenen Augen, 

sondern eine Mystik der offenen Augen und damit der unbedingten Wahrnehmungs-

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
12 Madeleine Delbrel, Gebet in einem weltlichen Leben, Einsiedeln 1974, 41f. 

13 Horst Eberhard Richter, Wer nicht leiden will, muss hassen. Zur Epidemie der Gewalt, Gießen 1993 
edition psychosozial. 

14 Dorothee Sölle, Das Fenster der Verwundbarkeit. Theologisch – politische Texte, Stuttgart 1987, 7-
9. 



7 

 

pflicht für fremdes Leid.“15 Und „Compassion“ schickt an die Front der politischen, der 

sozialen und kulturellen Konflikte in der heutigen Welt. Fremdes Leid wahrzunehmen 

und zur Sprache zu bringen, ist die unbedingte Voraussetzung aller künftigen Frie-

denspolitik, aller neuen Formen sozialer Solidarität angesichts des eskalierenden 

Risses zwischen Arm und Reich und aller verheißungsvollen Verständigung der Kul-

tur- und Religionswelten. Es geht darum nicht nur die eigenen Leiden, sondern auch 

die Leiden der anderen, die Leiden der bisherigen Feinde zu erinnern. Wie viel un-

sägliches Leid würde vermieden werden?  

Gott kommt uns in der heutigen Wirklichkeit entgegen. Gott erscheint an den Weg-

kreuzungen, an den Orten, die uns nicht vertraut sind, an denen wir uns nicht auf 

Sicherheiten stützen können. Was ist zu tun angesichts dieser Situation? So fragt 

Papst Franziskus.16 Es braucht eine Kirche, die keine Angst hat, in die Nacht dieser 

Menschen hinein zu gehen. Es braucht eine Kirche, die fähig ist, ihnen auf ihren We-

gen zu begegnen. Es braucht eine Kirche, die sich in ihr Gespräch einzuschalten 

vermag. Es braucht eine Kirche, die es versteht mit jenen Jungen ins Gespräch zu 

kommen, die wie die Emmausjünger aus Jerusalem fortlaufen und ziellos allein mit 

ihrer Ernüchterung umherziehen, mit der Enttäuschung über ein Christentum, das 

mittlerweile als steriler, unfruchtbarer Boden angesehen wird, der unfähig ist, Sinn zu 

zeugen. 

 

Die Autorität der Leidenden 

 

„Ich kenne nur eine Autorität, die nicht durch die Aufklärung und durch keinerlei 

Emanzipation widerrufen werden kann: die Autorität der Leidenden.“ So sagt der 

deutsche Theologe Johann Baptist Metz im Gespräch mit dem Überlebenden der 

Shoah und Friedensnobelpreisträger, Elie Wiesel.17 Die Autorität Gottes vergegen-

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
15 Johann Baptist Metz, Mit der Autorität der Leidenden. Compassion – Vorschlag zu einem Weltpro-

gramm des Christseins, in: Feuilleton-Beilage der Süddeutschen Zeitung, Weihnachten 1997.  

16 Papst Franziskus, Apostolisches Schreiben EVANGELII GAUDIUM über die Verkündigung des 
Evangeliums in der Welt von heute, (VApS Nr. 194), Bonn 2013; Jorge Marion Bergoglio / Papst 
Franziskus, Offener Geist und gläubiges Herz. Biblische Betrachtungen eines Seelsorgers. Aus dem 
Spanischen von Gabriele Stein und Bruno Kern, i. B. Freiburg 2013; Antonio Spadaro SJ, Das Inter-
view mit Papst Franziskus, hg. von Andreas R. Batlogg SJ, Freiburg 2013. 

17 Vgl. Ekkehard Schuster/ Reinhold Boschert-Kimmig, Trotzdem hoffen. Mit Johann Baptist Metz und 
Elie Wiesel im Gespräch, Mainz 1993. 



8 

 

wärtigt sich sicher nicht in Manifestationen der Macht - nicht in politischer Macht und 

auch nicht in sakraler Macht, sondern „sub specii contrarii“ in dem, was wie ihr Ge-

genteil erscheint. Alle Autorität Gottes ist wirklich gegenwärtig, hat Körper und Sicht-

barkeit in den Verletzlichsten, in den Machtlosen, in den Opfern. Jesus selbst unter-

stellt in seiner großen Parabel vom Weltgericht (Mt 25) die gesamte Geschichte der 

Menschheit der „Autorität der Leidenden“. Ihre Autorität ist die einzige, in der sich die 

Autorität Gottes als des Richters aller Menschen - der ganzen Welt und aller Zeiten - 

manifestiert. Im Gehorsam gegenüber ihrer Autorität, „konstituiert sich das morali-

sche Gewissen das, was wir seine Stimme nennen, ist unsere Reaktion auf die 

Heimsuchung durch dieses fremde Leiden.“18 

Das gegenwärtig dominante politische System, die liberale Demokratie, betont em-

phatisch die Gleichheit aller Menschen. In der Konsequenz wird uns vielfach - in gu-

ter oder schlechter Absicht - eine fiktive Welt vorgetäuscht: die Illusion einer egalitä-

ren Welt ohne Leiden, in der alle die gleichen Chancen haben. Doch diese Fiktion 

hat nichts mit der Wirklichkeit unserer realen Welt zu tun. Weil unsere Welt in Wirk-

lichkeit durch den Skandal der Ungleichheit und der Ungerechtigkeit gezeichnet ist, 

eben deshalb braucht die Parteilichkeit Gottes zugunsten der Opfer eine Repräsenta-

tion in der konkreten Geschichte. Die, die an Hunger oder durch die Gewalt als Folge 

einer skandalösen Ungleichheit sterben; die Migranten, von der Europäischen Union 

und den Vereinigten Staaten an ihren Südgrenzen zurückgeschlagen; die politischen 

Gefangenen; letztlich alle Opfer - sie alle repräsentieren die Autorität. 

Das Entscheidende ist, der Versuchung zu widerstehen, wegzuschauen und sich in 

die Gleichgültigkeit zu flüchten. Im Gleichnis vom barmherzigen Samariter erzählt 

Jesus, wie ein Mann unter die Räuber fiel und diese ihn ausraubten und übel zurich-

teten. Ein Priester und ein Levit sehen den Verletzten, doch sie folgen „höheren In-

teressen“. Aber wer Gott im Sinne Jesu sucht, kennt keine „höheren Interessen“, 

denn Gott erwartet ihn im geschundenen Bruder, der geschundenen Schwester, und 

er wird ihn nirgendwo anders finden.  

Was ist also von uns gefordert angesichts dessen, was die Augen sehen und das 

Herz fühlt, angesichts eines leidenden Menschen? Das Einfachste und Selbstver-

ständlichste: seine Verletzungen zu versorgen und sich darum zu kümmern, dass es 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
18 Johann Baptist Metz, Zum Begriff der neuen Politischen Theologie. 1967-1997, Mainz 1997, 203. 



9 

 

ihm nicht an Nahrung, Unterkunft und an den dafür notwendigen Mitteln fehlt. Um zu 

wissen, was zu tun ist, braucht es keines langen „Unterscheidungsprozesses“. Viel 

mehr drängt sich dies mit unmittelbarer Evidenz jedem redlichen Menschen auf. Die-

se Erfahrung entspricht dem, was Ignatius von Loyola die „erste Zeit, um eine gute 

und gesunde Wahl zu treffen“ nennt. Der Wille Gottes offenbart sich in ihr mit unmit-

telbarer Wucht und Klarheit. „Ohne zu zweifeln, noch zweifeln zu können“ ist zu tun, 

was sich aufdrängt.19 Mit den Worten eines modernen Philosophen: „Schau hin, und 

Du weißt, was zu tun ist.“ (Hans Jonas)  

Das unmittelbare „Aug in Auge“, „von Angesicht zu Angesicht“ mit dem Leidenden 

beinhaltet eine Dringlichkeit, eine ethische Verpflichtung und Forderung, die im 

„Mich-Angehen des anderen Menschen“ wurzelt. Diese Forderung geht aus vom an-

deren Menschen, genauer: von der Tatsache, dass der Andere verwundbar und 

sterblich ist. Das Antlitz ist nicht die sichtbare Oberfläche des Gesichts des Anderen, 

sondern die Bitte, die aus der Existenz des Anderen spricht: du wirst mich nicht töten. 

Die Ohnmacht dieser Bitte hat jedoch den Rang eines Befehls: du darfst mich nicht 

töten.20 

Der „Autorität der Leidenden“ zu gehorchen, erfordert in dieser Dimension alle uns 

zur Verfügung stehenden wissenschaftlichen Erkenntnisse und all unsere Kreativität 

und Phantasie zu mobilisieren, um mit Tatkraft und Energie Räume zu schaffen, in 

denen das Leben aufblühen kann - in dieser realen, durch die Sünde und die Struktu-

ren der Sünde entstellten Welt. Es gilt noch immer, was Dietrich Bonhoeffer (1906-

1945) in seinem historischen Kontext sagte: Es genügt nicht mehr, „die Opfer unter 

dem Rad zu verbinden“, sondern wir sind gefordert, „dem Rad selbst in die Speichen 

zu fallen“.21  

Letztes Kriterium ist nicht die Autorität der Leidenden an sich, auch nicht die emotio-

nale Betroffenheit, sondern die Liebe zur Wirklichkeit und die auch im Unglück 

durchgehaltene Solidarität. So ist eine Ideologie des Leidens und der Opfer einer 

kritischen Prüfung zu unterziehen. Durchaus im Sinne der Hegelschen Herr-Knecht 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
19 Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen, in: Deutsche Werkausgabe übers. von Peter Knauer Bd. 

2.: Gründungstexte der Gesellschaft Jesu, Würzburg 1998, Nr. 175. 

20 Emmanuel Levinas, Totalitè et infinie. Dt. Totalität und Unendlichkeit. Versuch über die Exteriorität. 
Übersetzt von W.N. Krewani, Freiburg/ München 1987. 

21 Dietrich Bonhoeffer, Die Kirche vor der Judenfrage, DBW 12, 349-358, hier 353f. 



10 

 

Dialektik sind die Opfer von heute manchmal die Täter von morgen, gerade wenn 

Unglück in all seinen psychischen, sozialen und religiösen Dimensionen wahrge-

nommen wird. Simone Weil (1909-1943): „Die Illusion der Revolution besteht darin, 

zu glauben, die Opfer der Gewalt, da sie an den sich ereignenden Ausschreitungen 

unschuldig sind, würden, wenn man die Gewalt in ihre Hände legte, einen gerechten 

Gebrauch von ihr machen. Aber außer bei denen, die der Heiligkeit zumindest nahe 

kommen, sind die Opfer durch die Gewalt ebenso befleckt wie die Henker. Das Böse, 

das am Griff des Schwertes sitzt, teilt sich durch die Spitze mit. Und so verüben die 

Opfer, nach oben gelangt und von dem Wechsel berauscht, ebenso viel oder noch 

mehr Böses, dann sinken sie bald wieder herab. Der Sozialismus besteht darin, das 

Gute bei den Besiegten zu suchen; der Rassismus, es bei den Siegern zu suchen. 

Doch der revolutionäre Flügel des Sozialismus bedient sich derer, die, obwohl niedrig 

geboren, von Natur und aus Berufung Sieger sind; und so landet er bei der gleichen 

Ethik.“22  

Die Shoah kann nicht im negativen Sinn als metaphysischer oder ethischer Wende-

punkt in dem Sinne angesehen werden, dass damit das Sittengesetz und die Wirk-

lichkeit Gottes außer Kraft gesetzt seien, weil sie Auschwitz nicht verhindert haben23. 

Auschwitz ist nicht geschehen, weil es den Dekalog oder das Sittengesetz gegeben 

hat, sondern weil alle moralischen Schranken gefallen und jede Ehrfurcht vor dem 

Leben aufgelöst war. Eben  so wenig ist die Gottesfrage obsolet, weil Gott Auschwitz 

nicht verhindert hat. „Nach Auschwitz auf diesen in Auschwitz abwesenden Gott zu 

verzichten, käme einer Vollendung des kriminellen Unternehmens der Nazis gleich, 

das die Vernichtung Israels und das Zum-Schweigen-Bringen der ethischen Bot-

schaft der Bibel zum Ziel hatte.“24  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
22 Simone Weil, Simone Weil, Zeugnis für das Gute. Traktate, Briefe, Aufzeichnungen. Aus dem Fran-

zösischen übersetzt und herausgegeben von F. Kemp, München 1990, 229. Vgl. dazu die Beiträge 
von Géraldi Leroy, Der Aufstieg der Hitlerbewegung in der Sicht Simone Weils (1932-1933), in: 
Heinz Robert Schlette / André Devaux (Hg.), Simone Weil. Philosophie – Religion – Politik, Frankfurt 
a.M. 1985, 205-217; Heinz Abosch, Simone Weils Marxismus-Kritik, in: ebd. 218-234; Simone Frais-
se, Die Nation im Denken Simone Weils, in: ebd. 235-251. 

23 Robert Nozick hat aus Auschwitz in Umkehrung der Heilsgeschichte zur Unheilsgeschichte zum 
mundanen Wendepunkt gemacht, dessentwegen die Menschheit es verdient hätte, unterzugehen: 
Robert Nozick, Der Holocaust, in: Robert Nozick, Vom richtigen, guten und glücklichen Leben, Mün-
chen 1991, 262-269. 

24 Emmanuel Levinas, zitiert nach Klaus Berger, Wie kann Gott Leid und Katastrophen zulassen? 
Stuttgart 1996, 95. 



11 

 

 

Anmerkungen zur Theodizee 

 

Ich möchte mit Simone Weil die Frage nach dem Leiden und seiner Überwindung, 

wie auch die Theodizeefrage nach der Rechtfertigung Gottes angesichts des Leidens 

Unschuldiger in der Welt auf den Prüfstand von Leiblichkeit und Zeit stellen. Solidari-

tät und eine auch im Unglück durchgehaltene Liebe entlarven den Gestus der reinen 

Empörung als Besserwisserei gegenüber dem Schöpfer sowie als Exodus aus der 

Wirklichkeit. Das Gehabe der Empörung ist nicht wirklich beim anderen, kann sich 

nicht handelnd auf den anderen einlassen. Reine Negation bleibt wirklichkeitslos, sie 

hält an der Versöhnung als leerer Abstraktion fest und verweigert das Da-Sein, die 

Ent-äußerung und will am Wissen der eigenen Negation festhalten. Ebenso aber ist 

ein Narzissmus in der Theodizeefrage, eine Selbstzelebration der nihilistischen Sub-

jektivität, die Insistenz auf der Endgültigkeit von Schuld, Tod und Bösem abzuweh-

ren. Grundlage ist ein sittliches Bewusstsein von Freiheit, die Bejahung von Sinn, 

Anerkennung und Hoffnung. 

Jeder Versuch einer Theodizee, aber auch jede Absage an eine mögliche Rechtferti-

gung Gottes angesichts des Leidens und der Leidenden ist daran zu messen, ob sie 

in der Wahrnehmung des Leidens bzw. in der Annahme der Leidenden bleiben oder 

diese Wahrnehmung an einem bestimmten Punkt unterbrechen und die Solidarität 

aufkündigen. Liebe bedarf der Wahrnehmung. Grundhaltung dieser Liebe ist die 

Aufmerksamkeit. Die Aufmerksamkeit ist nicht nur der wesentliche Gehalt der Gottes-

liebe, sondern auch der Nächstenliebe.25 Vor allem die Unglücklichen bedürfen Men-

schen, die fähig sind, ihnen ihre Aufmerksamkeit zuzuwenden. 

Die Theodizeefrage hat sich lebenspraktisch daran messen zu lassen, ob sie in ei-

nen Prozess der Begegnung hinein nimmt, oder in ihrer theoretischen Unlösbarkeit 

zum Mittel zum Zweck der Lebensdistanzierung wird. Die Theodizee erfordert eine 

Wachsamkeit, die sich selbst im Gewissen und in der Verantwortung situiert. In wel-

chem Kontext wird die Theodizeefrage situiert: therapeutisch in dem Sinne, dass ei-

ner in seinem Leid Gehör finden will, dass er ernst genommen werden will, dass er 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
25 Simone Weil, Cahiers. Aufzeichnungen 4, hg. und übersetzt von Elisabeth Edl und Wolfgang Matz, 

München-Wien 1998, 132. Simone Weil, Aufmerksamkeit für das Alltägliche. Ausgewählte Texte zu 
Fragen der Zeit. Hg. und erl. von O. Betz, München 1987, 61. 



12 

 

gerecht behandelt werden will? Als ästhetische Dramaturgie im Sinne eines Schau-

prozesses, der nach den Gesetzen der Medien abläuft? Als Tribunal, bei dem der 

Schuldige von vornherein feststeht, die Rollenverteilungen aber nicht hinterfragt wer-

den dürfen: Opfer, Richter, Täter, Angeklagter, Verstrickter, Schuldiger, Zuschauer, 

Beschämter, Anwalt, Flüchtling, Therapeut,... ? Theodizee ist verbunden mit Trauer, 

Scham, Bekenntnis, Reue, Distanzierung, Klage, liebender Verbundenheit. Die eige-

nen Maßstäbe, Interessen und Motive sind zu benennen. 

Aufgabe der theologischen Ethik bleibt es, „ein Bewusstsein von dem, was fehlt“ zu 

schaffen und „die Sehnsucht nach dem ganz Anderen“ zu erhalten: „Gleichwohl ver-

fehlt die praktische Vernunft ihre eigene Bestimmung, wenn sie nicht mehr die Kraft 

hat, in profanen Gemütern ein Bewusstsein für die weltweit verletzte Solidarität, ein 

Bewusstsein von dem, was fehlt, von dem, was zum Himmel schreit, zu wecken und 

wach zu halten.“26  

 

 

  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
26 Jürgen Habermas, Ein Bewusstsein von dem, was fehlt. Über Glauben und Wissen und den Defai-

tismus der modernen Vernunft , in: NZZ 10. Februar 2007. 



13 

 

Leidige Tröster? Oder: Was tröstet 
 

Gottgewollte Traurigkeit und Krankheit zum Tode 

 

Jesus selbst ist kein Stoiker. Er weint über die Stadt Jerusalem, die nicht erkennt, 

was ihr Frieden bringt (Lk 19,41). Der Tod des Lazarus und der Schmerz der Ange-

hörigen über diesen Tod bringen ihn zum Weinen (Joh 11,35). Im Angesicht des To-

des wird Jesus von Furcht und Angst ergriffen. Seine Seele ist zu Tode betrübt (Mk 

14,34). Er preist die Trauernden selig (Mt 5,4), schenkt ihnen seine Nähe und Zu-

wendung (Mt 9,18-28), und hat Erbarmen (Mt 20,29ff) und Mitleid (Mt 14,14) mit 

ihnen. Die Hungernden, Weinenden, Ausgestoßenen und Kranken haben bei ihm 

Platz. Es gibt von Jesus her eine Traurigkeit, die von Gott kommt, die dem Leben 

und der Liebe Not tut, es gibt die Gabe der Tränen, die befreien, einen Schmerz, der 

mit keinem Vergnügen der Welt zu vertauschen ist. Es gibt eine „gottgewollte Trau-

rigkeit“, die zu Reue und Umkehr führt (2 Kor 7,9), die dem guten Schmerz über die 

eigene Sünde entspringt (Lk 5,8; Mt 26,75; Lk 15,22). Gottgewollt können Trauer und 

Trostlosigkeit auch sein, wenn der Mensch auf die gute Selbstlosigkeit der Liebe hin 

gereift werden soll. Ignatius von Loyola sieht einen Grund für Trostlosigkeit, „um uns 

zu prüfen, für wie viel wir taugen und wieweit wir uns in seinem Dienst und Lobpreis 

ohne solchen Sold an Tröstungen länger einsetzen.“27 Gottgewollt sind Trauer und 

Trostlosigkeit, wenn sie der Solidarität und Anteilnahme mit anderen entspringen: 

„Freude und Hoffnung, Trauer und Angst der Menschen von heute, besonders der 

Armen und Bedrängten aller Art sind auch Freude und Hoffnung, Trauer und Angst 

der Jünger Christi.“ (Gaudium et spes 1) Eine solche Trauer wurzelt nicht in narzis-

stischer Selbstverliebtheit; sie kommt aus dem Leiden an der Wirklichkeit, sie wurzelt 

in der Tiefe des Lebens und der Liebe.  

Im Neuen Testament gibt es aber auch eine „weltliche Traurigkeit“, die zum Tode 

führt (2 Kor 7,10). So hält der reiche Jüngling die Spannung zwischen dem Anspruch 

Jesu und der Verlockung des Reichtums nicht aus und geht traurig weg (Mt 19,22). 

Die Schwermut ist die Krankheit zum Tode, die im Angesicht Gottes nicht selbst sein 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
27Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen Nr. 322. 



14 

 

will28. Sie will den eigenen Untergang und hält es nicht aus, dass es anderen besser 

geht. So muss sie bestrebt sein, anderen die Freude zu vermiesen, zynisch jede Su-

che nach Sinn zu karikieren und andere zu entwurzeln bzw. zu zerstören. 

Bei Trost und Trostlosigkeit ist darauf zu achten, dass die Unterscheidungsregeln 

sich ändern je nach dem geistlichen Standort eines Menschen: ob er dabei ist, ein 

Fundament für sein Leben zu gewinnen; ob er er in der Phase innerster Gefährdung 

durch die Sünde steht; ob er auf dem Weg der Nachfolge Jesu ist; ob er durch die 

Nacht geistlichen Sterbens geht; ob auf seinem Leben sichtbar der Glanz von Ostern 

strahlt. 

Bei der Unterscheidung der Geister geht es darum, die Wahrheit der Krise, Gott in 

der Trostlosigkeit zu suchen. Das Standhalten in der unverfälschten Wirklichkeit ver-

bindet sich mit der Option für die Hoffnung. Es ist zu fragen, wo Krisen der Nähr-

boden für heimliche oder offene Verweigerung gegenüber Gott werden und wo sie 

ein Lockruf in das je größere Geheimnis der Liebe sind. Tiefes, nicht bewältigtes und 

nicht betrauertes Leid, nicht eingestandene Angst, nicht angenommener Verzicht 

lassen verhärten und abstumpfen. Sie führen gar nicht so selten zu Süchten, De-

pressionen oder auch zum Ausstieg. - Bei den folgenden Deutemustern geht es nicht 

um billige Erklärungen oder um eine Banalisierung von dunklen Erfahrungen. Sie 

wollen eher zu einer Unterscheidung der Geister befähigen, die in der Lage ist, sich 

mit schnellen Antworten und plakativen Lösungen kritisch und vom Inneren des 

Glaubens her auseinanderzusetzen. Sie wollen vor ideologischen Projektionen be-

wahren, die auf Sündenböcke fixiert sind und die eigenen Anteile ausblenden. 

Schließlich gibt es ja auch ein Verliebtsein in die eigene Traurigkeit und das stand-

hafte Wachen über den eigenen verkehrten Lebens- und Glaubensstil. 

 

Nachlässigkeit und Fixierung 

 

Ein erster Grund für den Ausfall an Erfahrung und für Trostlosigkeit ist bei Ignatius 

von Loyola (1491-1556) Lauheit, Trägheit, Unterernährung, Untätigkeit und Nachläs-

sigkeit im geistlichen Leben29. Wer nicht in der Lage ist, Ordnung in seinen Tag zu 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
28Sören Kierkegaard, Die Krankheit zum Tode (Ges. Werke Abt. 24 und 25) Düsseldorf 1957. 

29Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen Nr. 322. 



15 

 

bringen, darf sich nicht wundern, dass ihm diese Unordnung eines Tages auf den 

Kopf fällt. Wer seiner Seele nie Aufmerksamkeit schenkt, darf sich nicht wundern, 

dass sie eines Tages aus dem letzten Loch pfeift. Wer keine Zeit für Beziehungen 

verwendet, wird vereinsamen. Wer keine Zeit für geistliches Leben verwendet, für 

den wird Gott zur Leerformel. Wenn ein falscher Lebensstil, Trägheit oder Abhängig-

keiten und Süchte die Ursache für Krisen sind, dann ist Läuterung und Umkehr oder 

auch eine Therapie notwendig. Ist „Unterernährung“ die Ursache, dann kann eine 

Neuordnung des geistlichen Lebens hilfreich sein. Je praktischer und konkreter, um-

so hilfreicher. Planung und Strukturierung des Tages und einzelner Zeiten können 

von Untätigkeit und Lustlosigkeit befreien und neue Initiativen wachrufen. Wenn 

Überfütterung und Überanstrengung ein geistliches und psychisches Tief verursa-

chen, hilft nur das Sich-Bescheiden auf das rechte Maß. Arbeit und Gebet, Alltag und 

Fest, Einsamkeit und Gemeinschaft müssen in einem ausgewogenen Verhältnis zu-

einander stehen. Meist hilft schon das Ernstnehmen biologischer Tatbestände (aus-

reichend Schlaf, Sport, keine einseitige Ernährung...). „Gehen Sie spazieren: Die 

Zeit, die Sie dafür verwenden, geht dem Gebet nicht verloren!“, schreibt Teresa von 

Avila (1515-1582) an ihren Erzbischof Don Teutonio de Braganza, der während einer 

langen Reisezeit seine innere Lauheit beklagt. 

Traurigkeit, Leere und Lustlosigkeit sind zuweilen darauf zurückzuführen, dass das 

eigene Leben nicht in Übereinstimmung mit Gottes Willen geführt wird und die Be-

ziehung zu Gott nicht von Aufrichtigkeit und Transparenz bestimmt ist. Vielleicht ist 

einer auch auf der Flucht vor Gott und seinem Anspruch. Wenn Sünde die Ursache 

für die Erfahrung von Niedergeschlagenheit und Traurigkeit ist, bleiben als Heilmittel 

das Bekenntnis und der Zuspruch der Vergebung. Dazu gehört die neue Ausrichtung 

auf Gott und sein Reich. 

 

Versuchungen 

 

Traurigkeit kann der Nachgeschmack von Haltungen sein, in denen der Mensch sei-

ne Freiheit und sein Herz verkauft. Diese treten in unterschiedlichen Gestalten auf: 

als Gedanken, als Versuchungen, als innere Befehle, als Rücksackgefühle (z.B. kei-

ner mag mich) oder als „Knick in der Optik“ (z.B. Minderwertigkeitsgefühle). Ehrgeiz 

und Durst nach Anerkennung werden zur Folter des Geistes, Geiz und Neid isolieren, 



16 

 

Überheblichkeit und Stolz fressen wie Motten die Seele auf. Die Sucht nach Er-

fahrung, die sich sofort und ohne Warten bestätigen will, das ungeordnete Nachge-

ben gegenüber Trieben, Lüsten und Leidenschaften, enden am nächsten Tag im Ka-

ter und führen auf Dauer zu Leere, Verbitterung und Verzweiflung. Der Kult des Ha-

bens und der Wille zur Macht lassen vereinsamen. 

Die Wüstenväter haben diese Erfahrungen als Kampf mit den Dämonen beschrie-

ben: „Wenn ein Mönch durch Erfahrung die wilden Dämonen kennen lernen und sich 

mit ihrer Technik vertraut machen will, dann beobachte er die Gedanken, beachte 

ihre Dauer, ihr Nachlassen, ihre Verschlingungen, ihre Zeiten, und welche Dämonen 

dieses oder jenes tun, welcher Dämon welchem anderen folgt und welcher ihm nicht 

folgt. Und er erfrage von Christus die Gründe davon. In der Tat, die Dämonen kön-

nen sie nicht ertragen, die mit Wissen an die Praxis herangehen, denn sie wollen im 

Dunkeln fangen, die rechten Herzens sind.“30 Das Wissen um die Dämonen nimmt 

ihnen schon ihre Gefährlichkeit. Das Wissen ist aber Ergebnis einer langen und ehrli-

chen Beobachtung seiner selbst. Die Wüstenväter nennen zwei wirksame Waffen im 

Kampf gegen die Dämonen: Einmal ist es wichtig, den Dämon zu benennen. Die 

zweite Waffe ist die antirrhetische Methode: Wenn du versucht wirst, bete nicht, be-

vor du nicht voller Zorn einige Worte gegen den geschleudert hast, der dich be-

drängt. Denn wenn deine Seele voller Gedanken ist, dann kann auch das Gebet 

nicht rein sein. Doch wenn du gegen die Gedanken etwas voll Zorn sagst, verwirrst 

und vertreibst du die Vorstellungen, die dir die Gegner eingegeben haben. Denn das 

ist die natürliche Wirkung des Zornes, dass er die Gedanken vertreibt, auch wenn es 

gute sind. Entscheidend für die antirrethische Methode ist also der sinnvolle Einsatz 

des Zornes. Der gute Gebrauch des Zorns liegt nun darin, ihn gegen die schlechten 

Gedanken einzusetzen. In diesem Kampf kann man auch die Feindschaft der Dämo-

nen untereinander zu Hilfe nehmen. Der Dämon der Ruhmsucht ist z.B. dem Dämon 

der Unzucht entgegengesetzt. So kann man durch den Dämon der Ruhmsucht den 

der Unzucht austreiben (siehe oben „antirrhetische Methode“). 

 

Erwachsen werden 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
30Anselm Grün, Der Umgang mit dem Bösen. Der Dämonenkampf im alten Mönchtum, Münster-

schwarzach 1980, 45; vgl. dazu auch Michael Schneider, Aus den Quellen der Wüste. Die Bedeu-
tung der frühen Mönchsväter für eine Spiritualität heute, Köln 1987, bes. 79-100. 



17 

 

 

Eine andere Deutung für Trostlosigkeit und Krise spricht Johannes Tauler (ca.1300-

1361)	
  in seiner 40. Predigt an. Der erste Grad eines inneren Tugendlebens, der uns 

geradewegs in Gottes nächste Nähe führt, besteht für ihn darin, dass der Mensch 

sich gänzlich den wunderbaren Werken und Offenbarungen der unaussprechlichen 

Gaben und dem Ausfluss der verborgenen Güte Gottes zuwende; daraus entsteht 

ein Zustand der Seele, den man „iubilatio“ nennt. Der zweite Grad ist geistige Armut 

und eine sonderliche Entziehung Gottes, die den Geist quälender Entblößung über-

lässt. „Wenn der Mensch kein Kind mehr ist und wenn Gott ihn mit der Labung seiner 

Lieblichkeit gestärkt hat, dann, wahrlich, gibt man ihm gutes hartes Roggenbrot, 

denn er ist ein Mann geworden und zu Tagen gekommen. Dem erwachsenen Men-

schen ist harte, kräftige Speise nützlich und gut; er braucht keine Milch und kein wei-

ches Brot mehr; nun zeigt sich ihm ein gar wilder Weg, ganz finster und einsam; und 

er gerät in solche Drangsal, dass er nicht weiß, ob er je auf dem rechten Weg gewe-

sen ist, ob es einen Gott gebe oder nicht, ob er selbst lebe oder nicht... Er hat weder 

irgendein Empfinden noch ein Wissen mehr von Gott, und alles andere ist ihm zu-

wider... Könnte es in diesem Leben eine Hölle geben, so deuchte das solche Men-

schen mehr als die Hölle: lieben und des geliebten Gutes entbehren müssen. ... Fas-

se Mut! Der Herr ist sicherlich nahebei; und halte dich an den Stamm des wahren, le-

bendigen Glaubens; es wird (schon) bald gut werden. ...  

Wenn unser Herr den Menschen so durch diese unleidliche Drangsal wohl vorberei-

tet hat - solches bereitet ihn mehr als alle Übungen (der Frömmigkeit), ... dann 

kommt der Herr und hebt (den Menschen) auf die dritte Stufe. Und hier zieht der Herr 

ihm so recht den Mantel von den Augen weg und lässt ihn die Wahrheit schauen.“31 

Dieser Text ist eine Zumutung! Die Krise und die Trostlosigkeit sollen ein Schritt zum 

Erwachsenwerden im Glauben sein?! Indirekt heißt das ja, dass ein Hängen an be-

stimmten Erfahrungen, das Naschen von frommen Empfindungen infantil ist. Und 

doch: Krisen können reifen lassen: Wer das nicht annimmt, der verfällt der Regres-

sion. Süchte sind ja Weisen der infantilen Regression, Weigerungen, erwachsen zu 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
31Johannes Tauler, Predigten Bd. 1, Einsiedeln 1979, 303-305. Vgl. Gotthard Fuchs (Hg.), Die dunkle 

Nacht der Sinne. Leiderfahrung und christliche Mystik, Düsseldorf 1989; Bernd Jaspert (Hg.), Leiden 
und Weisheit in der Mystik, Paderborn 1992; Wolfgang Böhme, Lerne leiden. Leidensbewältigung in 
der Mystik (Herrenalber Texte 67) Karlsruhe 1985. 



18 

 

werden. Nicht immer wollen wir erwachsen sein, nicht alle von uns sind je erwachsen 

geworden. 

 

Preis der Liebe und der Freiheit32 

 

Der dritte Grund für Trostlosigkeit der, „um uns die wahre Kenntnis und Einsicht zu 

geben, dazu hin, es inwendig zu lernen, dass es nicht unsere Sache ist, große Hin-

gabe, intensive Liebe, Tränen oder irgendeinen andren geistlichen Trost uns zu ver-

schaffen oder zu erhalten, sondern dass es ganz eine Gabe und Gnade Gottes Un-

seres Herrn ist, und wir uns nicht in ein fremdes Haus einnisten und unsern Geist in 

irgendeinem Stolz oder eitlem Ruhm aufblähen, indem wir die Andacht oder andere 

Teile des geistlichen Trostes uns selber zuschreiben.“33 Vielleicht müssen wir in Er-

fahrungen von Ohnmacht ein nicht von uns selbst gewolltes Gegenzeichen ge-

genüber dem Wahn der Machbarkeit und autonomen Verfügungsgewalt sein. Für 

Paulus sind die Schwächen, auch die neurotischen Verzerrungen und Behinderun-

gen, die Schattenseiten und die Mängel Material der Communio mit Christus: „Meine 

Gnade genügt dir; denn sie erweist ihre Kraft in der Schwachheit.“ (2 Kor 12,9) 

 

Die mühsame Freundschaft  

 

„Der Diener: Herr, ich habe noch etwas auf dem Herzen, darf ich davon zu dir spre-

chen? ... Die Leute sagen: Wie innig und traut auch deine Liebe, deine Freundschaft 

ist, so lässt du (dies Leben) doch deinen Freunden zuweilen sauer werden mit 

manch bitterem Leiden, das du ihnen sendest, Verachtung durch alle Welt, manche 

Widerwärtigkeit, außen und innen. Tritt erst ein Mensch in den Kreis deiner Freunde, 

so ist der erste Schritt nach diesem, dass er sich vorbereite und sich fest entschließe 

zu leiden. Herr, um deiner Güte willen, was können sie hierin Angenehmes finden, 

oder wie kannst du das an deinen Freunden alles geschehen lassen! Oder darf ich 

es etwa nicht wissen? Die ewige Weisheit: Wie mich der Vater liebt, liebe ich meine 

Freunde. Ich tue meinen Freunden jetzt, wie ich ihnen von Anfang der Welt bis heute 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
32Vgl. dazu auch Gisbert Greshake, Wenn Leid mein Leben lähmt. Leiden - Preis der Liebe, Freiburg 

1992. 

33Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen Nr. 322. 



19 

 

getan habe. Der Diener: Darüber klagt man ja gerade, und darum, sagt man, habest 

du so wenige Freunde. Darum, Herr, sind ihrer auch so viele, die, wenn sie deine 

Freunde geworden sind und durch Leiden sich bewähren sollen, dich verlassen und 

die, ach, ich muss es mit schwerem Schmerz und unter bitteren Tränen sagen, wie-

der zurückkehren zu dem, was sie um deinetwillen verlassen hatten.“34 (Heinrich 

Seuse 1295-1366) 

Erfolglosigkeit, Schmerz, Einsamkeit können zum Mitsein mit dem mühsamen 

Freund Jesus gehören. Dieser hat im Grunde nie etwas anderes versprochen. Man 

kann ihm ja nicht nachsagen, dass er mit falschen Karten gespielt hat. Wer Jesus 

nachfolgen will, dem ist der Schmerz der Trennung und des Leidens vorhergesagt. 

Der Freund wird Gott nicht anders erfahren als Jesus ihn erfahren hat. Zu dieser Er-

fahrung gehört auch der Schrei der Verlassenheit, in dem sich Gott bekundet. Der 

Weg der Liebe bis zur Vollendung führt über das Kreuz. Zur Freundschaft mit Jesus 

kann auch der Abschied von fundamentalistischen und bürokratischen Sicherungs-

versuchen gehören. Wenn wir kirchlich nicht mit Jesus das Sterben leben, dann gibt 

es auch keine Auferstehung, dann macht sich eine depressive Grundstimmung breit. 

 

Solidarität 

 

Thérèse vom Kinde Jesu (1873-1897) deutet ihre Erfahrungen des Nebels, der 

Nacht, der Mauer zwischen ihr und Gott von der christologischen Solidarität mit den 

Sündern her: „Ich erfreute mich damals eines so lebendigen, so klaren Glaubens, 

dass der Gedanke an den Himmel mein ganzes Glück ausmachte, ich konnte mir 

nicht vorstellen, dass es gottlose gäbe, die keinen Glauben haben. Ich meinte, sie 

sprächen gegen ihre bessere Erkenntnis, wenn sie die Existenz des Himmels leugne-

ten, des schönen Himmels, wo Gott Selbst ihr ewiger Lohn sein möchte. In den so 

fröhlichen Tagen der Osterzeit ließ Jesus mich fühlen, dass es tatsächlich Seelen 

gibt, die den Glauben nicht haben, die durch den Missbrauch der Gnaden diesen 

kostbaren Schatz verlieren, Quell der einzig reinen und wahren Freuden. Er ließ zu, 

dass dichteste Finsternisse in meine Seele eindrangen und der mir so süße Gedanke 

an den Himmel bloß noch ein Anlass zu Kampf und Qual war. ... Gerne wollte ich 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
34Heinrich Seuse, Büchlein der ewigen Weisheit, in: Ders., Deutsche mystische Schriften, Düsseldorf 

1986, 244. 



20 

 

ausdrücken, was ich fühle, aber ach! es erscheint mir unmöglich. Man muss durch 

diesen dunklen Tunnel gewandert sein, um zu wissen, wie finster er ist...  

Dein Kind aber, o Herr, hat dein göttliches Licht erkannt, es bittet dich um Verzeihung 

für seine Brüder, es ist bereit, das Brot der schmerzen zu essen, nicht mehr erheben 

vor dem durch dich bezeichneten Tag ... Darf es nicht auch in seinem Namen, im 

Namen seiner Brüder sprechen: Erbarme dich unser, Herr, denn wir sind arme Sün-

der! ... o Jesus, wenn es nötig ist, dass der von ihnen besudelte Tisch durch eine 

dich liebende Seele gereinigt werde, so will ich gern das Brot der Prüfung einsam 

essen, bis es dir gefällt, mich in dein lichtes Reich einzuführen. Die einzig Gnade, die 

ich von dir erbitte, ist, dich nie zu beleidigen! ... Doch plötzlich verdichten sich die 

Nebel um mich her, sie dringen in meine Seele ein und umhüllen mich derart, dass 

ich in ihr das liebliche Bild meiner Heimat nicht mehr wiederzufinden vermag, alles ist 

verschwunden! ... Nur zu, nur zu, freu dich über den Tod, der dir geben wird nicht, 

was du erhoffst, sondern eine noch tiefere Nacht, die Nacht des Nichts. ... Obwohl 

mich diese Prüfung jeden fühlbaren Genusses beraubt ... es ist eine bis zum Himmel 

ragende Mauer, die das gestirnte Firmament verdeckt...Wenn ich das Glück des 

Himmels, den ewigen Besitz Gottes besinge, so empfinde ich dabei keinerlei Freude, 

denn ich besinge einfach, was ich glauben will.“35 

Therese vollzieht die Nicht-Erfahrung, die Kenose Christi in die Hölle aus Solidarität 

mit den Ungläubigen mit. Sie kann die Gotteserfahrung aus Liebe zu den Nächsten 

loslassen. Sie weiß sich berufen, da zu sein, wo Christus ist und wenn es in der Hölle 

ist. Sie erfährt am eigenen Leib die Nacktheit des Glaubens, der nichts mehr sieht, 

nichts mehr spürt und nichts mehr erfährt. Sie glaubt, hofft und liebt ins Leere36 hin-

ein und eröffnet so in der Hoffnungs- und Lieblosigkeit eine Stelle der Hoffnung und 

der Liebe (Stellvertretung!). Sie will diese ungeheure Leere nicht mit den Schmeiche-

leien des Augenblicks füllen.  Diese Weise der Gotteserfahrung ist geprägt von der 

Nicht-Erfahrung. Vielleicht ist gegenwärtig gerade diese Form von Gottes Nichter-

fahrung auch von uns gefordert: das vertrauende und hoffende Loslassen, die Liebe 

zu Gott, obwohl von ihm her keine Antwort der Liebe entgegenzukommen scheint 

und obwohl kein Gefühl der Begeisterung mehr da ist, die durchgehaltene und nicht 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
35Therese vom Kinde Jesus, Selbstbiographische Schriften, Einsiedeln 1958, 219-223. 

36Vgl. dazu auch Simone Weil, Das Unglück und die Gottesliebe 16. 



21 

 

bedankte Treue, obwohl diese schlicht und einfach als dumm verkauft wird, der Ver-

zicht, der keine Befriedigung mehr bringt, das Verzeihen, obwohl kein Lohn dafür zu 

erwarten ist, das Gebet in die schweigende Finsternis hinein37. Vielleicht sind wir 

heute in den Karsamstag hineingestellt. Können wir ihn von der Universalität der ge-

kreuzigten Liebe her deuten? 

 

Klage und Standhalten vor Gott 

 

Bei allen Unterscheidungsregeln wird das Leiden rational nicht erklärt. Allen ist ge-

meinsam, dass es beim Menschen, bei seiner Freiheit, bei seiner Umkehr, auch bei 

seinem Gehorsam und bei seiner Solidarität liegt. Gott selbst wird dabei nicht ange-

fragt oder hinterfragt. Die biblischen Beter bringen aber auch das Leiden an Gott zur 

Sprache (Psalmen, Jeremias, Klagelieder, Hiob, Jesus). Bei aller Ergebenheit der 

Liebe halten sie im Angesichte Gottes gerade in der Klage stand38. Dabei wird nichts 

beschönigt oder aus devoter Unterwürfigkeit verschwiegen. Ja, nicht einmal Gott 

selbst wird tabuisiert. Im Stundengebet sind nicht wenige Klagepsalmen enthalten. 

Sind sie in der Lage, die Erfahrungen des Schmerzes, de Leidens, der Niederlage 

und des Scheiterns zur Sprache zu bringen? Sind wir selbst die Subjekte in diesen 

Gebeten? Die Klage fällt nicht aus dem Glauben heraus. Darin unterscheidet sie sich 

vom Skeptizismus, aber auch von der Resignation. In ihr wird die Dramatik des Le-

bens, aber auch des Todes ausgetragen. 

 

Deutungen aus der biblischen Tradition zu Krisen und Niederlagen39 
 
Jes 43, 1-7 (Gott begleitet in Wasser und Feuer) 

Jona (im Weglaufen vor Gott laufe ich Gott entgegen) 

Ps 139 (Gott in den Höhen und Abgründen, in der Alltäglichkeit) 

Mt 5,3-12; Lk 6,20-26 (Seligpreisungen in Erfahrungen des Kreuzes) 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
37Vgl. Karl Rahner, Erfahrung des Geistes. Meditation auf Pfingsten, Freiburg 1977, 37-45. 

38Vgl. Johann Baptist Metz/ Karl Rahner, Ermutigung zum Gebet, Freiburg 1977. 

39Vgl. dazu: Umgang mit Niederlagen (Einwürfe 5, hg. von F. W. Marquardt u.a.) München 1988; Gott-
hard Fuchs/ Jürgen Werbick, Scheitern und Glauben. Vom christlichen Umgang mit Niederlagen, 
Freiburg 1991; Concilium 26 (1990). 



22 

 

Mk 6,11; Mt 10,14; Lk 9,5; 10,10f (an anderer Stelle weitermachen) 

Lk 24,13-35 (Erfahrung des Auferstandenen im Rückblick) 

Joh 6,60-71 (Spaltung unter den Jünger; zu wem sollen wir gehen?) 

Joh 21,1-14 (Arbeit der Nacht) 

1 Kor 4,11-13 (die Mühsal des Apostelseins) 

2 Kor 4, 7-12 (Leiden mit Christus) 

2 Kor 2,1.5; 7,6.12; 10,1.10; 12,21 (Weiterkämpfen) 

2 Kor 10-13 (Tränenbrief) 

2 Kor 12,7-10 (Stachel im Fleisch) 

Hebr 10, 32-39 (Treue des Anfangs) 

Hebr 12, 1-3 (Beispiel Jesu) 

Offb 5,8; 6,9-11; 8,3-5 (Gebet, Erinnerung, Unrecht) 

 

In keiner möglichen Deutung für Krise und Trostlosigkeit wird die Krise in sich ge-

sucht. Geistliche Aufgabe ist es, in der Krise das Leben und Gott zu suchen. Damit 

verbunden sind Fragen der Belastbarkeit, der Zumutbarkeit, des Kompromisses. Es 

braucht einen guten Rhythmus von Arbeit und Freizeit, von Gebet und Engagement, 

von Bewegung und Ruhe. Wer „selbstlos“ sein will, darf sich auch sich selber gön-

nen. Wer nur mit kaputten Menschen umgeht, geht selber drauf. Jeder darf und soll 

auch Freunde haben. Gegen Idealisierungen sind die eigenen Grenzen zu sehen, 

anzunehmen, aber auch zu dynamisieren. Man kann Kompetenzen, z.B. im Hinblick 

auf den Umgang mit psychisch belasteten Menschen ausweiten.  

 

Der Gott allen Trostes 

 

Gott ist der Vater der Erbarmungen und der Gott allen Trostes (2 Kor 1,3; Röm 15,5), 

Jesus ist der Trost Israels (Lk 2,25f), der gesandt ist, die Niedergebeugten zu trösten 

(Mt 9,2.22; 11,28ff; Lk 4,18ff). Von ihm strömt reichlicher, unvergänglicher Trost auf 

die mit ihm Leidenden nieder (2Kor 1,5; 2 Thess 2,16). Jesus tröstet nicht von den 

Höhen des Olymps herab oder durch einen gewalttätigen Eingriff. Er steht nicht sou-

verän über dem Leiden der Menschen. Sein Trost, die gelebte Zusage der Liebe Got-

tes, kosten ihm angesichts der Gewalt der Menschen das Leben. Der erhöhte Chri-

stus lässt die Seinen nicht als Waisen zurück, er sendet ihnen seinen Geist als Trö-



23 

 

ster (Joh 14,16.26; 15,26; 16,7). Unter der Tröstung des Geistes wächst die Gemein-

de heran (Apg 9,31). Im Geiste Jesu wird den Christen die Gabe der Tröstung verlie-

hen (Röm 12,8), alle, die im Geist mit Christus verbunden sind, sollen einander trö-

sten (Röm 1,2). Gottes Selbstmitteilung und Trost schenkt dem Menschen Freiheit 

und Vertrauen, er gibt  dem Menschen Sinn und Richtung seines Lebens. Trost be-

fähigt den Menschen, das Leben mit seinen Höhen und Tiefen, mit seiner Größe und 

mit seinem Elend, mit der Zerbrechlichkeit und mit seiner Fülle ohne Ausblendung 

des Bösen und der Schuld im Vertrauen und ohne Illusion anzunehmen, diesem Le-

ben standzuhalten und es auch im Angesicht von Not, Verlust und Tod neu zu wa-

gen. Christlicher Trost als „Zunahme von Hoffnung, Glaube und Liebe“40 ist nicht ver-

tröstend. Er befreit zu befreiendem Handeln und zu Veränderung und sucht die Ver-

wirklichung von Humanität, Gerechtigkeit und Frieden. Er gibt aber auch Bestand in 

gegenwärtig unveränderbaren Situationen, er lässt beistehen, wo kein Erfolg mehr 

lockt, wo  es im Leben nichts mehr zu hoffen gibt. Christlich ist weder die totale 

Macht, die alles Leid aus der Welt schaffen kann noch die resignierende oder faule 

Ohnmacht. 

 

Was tröstet? 

 

Wie es natürliche Ursachen von Traurigkeit gibt, so auch natürliche Heilmittel. 

Thomas von Aquin (1225/26-1274) stellt in der Summa Theologiae eine hochspeku-

lative Frage: Lassen sich Schmerz und Traurigkeit durch Schlaf und Bäder lindern? 

Antwort: „Wie schon gesagt, steht die Traurigkeit ihrer Art nach der lebensvollen Be-

wegung des Leibes entgegen. Was daher die leibliche Natur in den erforderlichen 

Zustand lebensvoller Bewegung zurückversetzt, steht der Traurigkeit entgegen und 

lindert sie. Auch erzeugt es Lust, wenn durch derlei Heilmittel die Natur in ihren er-

forderlichen Zustand zurückgeführt wird. Dies nämlich ist es, was Lust erzeugt. Da 

nun alle Lust die Traurigkeit lindert, lässt sich folglich durch derlei leibliche Heilmittel 

die Traurigkeit lindern.“41 Was ein Bad und ein Gesundheitsschlaf erreichen können, 

ist auf anderer Ebene manchmal einfach körperliche Bewegung: Im Wandern oder 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
40Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen Nr. 316. 

41Thomas von Aquin, Summa Theologiae I-II 38,5. 



24 

 

Laufen, Bergsteigen kann man Distanz zu Verkrampfungen finden, Aggressionen in 

den Boden stampfen, sich Probleme vom Leibe schwitzen, die Sinne läutern, Ver-

stopfungen auflösen, die eigene Trägheit überwinden.  

Ein altes Heilmittel, um ein betrübtes Gemüt aufzuhellen, um sich von eingefresse-

nen Grübeleien abzulenken, ist die Musik. Schon David wird von Saul als Musik-

therapeut engagiert. Sein Spiel vertreibt den bösen Geist vom König (1 Sam 16). 

Wein und Saitenspiel erfreuen das Herz (Jesus Sirach 40,20).  

Trösten können Bücher: Schon für das Volk Israel waren die Psalmen in geschichtli-

chen Katastrophen des Volkes wie auch in Krankheiten und Niederlagen einzelner 

ein Trostbuch. Die Heiligen Schriften haben tröstende Kraft. Sie erinnern an die 

Treue Gottes und an das Wirken Gottes mit dem Volk, sie schenken in Zeiten der 

Verzweiflung neue Hoffnung. „Tröstet, tröstet mein Volk“ (Jes 40,1). Warum haben 

Philosophie und Theologie so viel von ihrer tröstenden Kraft eingebüßt? Boethius 

(480-525) konnte im Kerker sich selbst vor der Hinrichtung zum Trost über den Trost 

der Philosophie schreiben. Haben nicht viele ihre Lieblingsbücher, zu denen sie in 

Zeiten der Trauer greifen? „Meine Bücher stehen mir überall auf meinem Lebensweg 

zur Seite und reichen mir hilfreich die Hand; sie trösten mich im Alter und in der Ein-

samkeit; sie nehmen mir die Last der Langeweile ab, die sich einstellt, wenn man 

nichts mehr zu tun hat, und machen alles wieder gut, wenn ich mich über die Men-

schen, mit denen ich zusammenkomme, ärgern muss; beim Lesen merke ich die 

Schmerzen nicht.“42  

Vom Trost der Freundschaft weiß schon das Buch Jesus Sirach: „Ein treuer Freund 

ist wie ein festes Zelt; wer einen solchen findet, hat einen Schatz gefunden. ... Das 

Leben ist geborgen bei einem treuen Freund.“ (6, 5-17) „Denke ich an die hellsten 

und an die schwärzesten Stunden in meinem Leben und im Leben derer, die mir na-

he standen, so ist die Freundschaft wie ein festes, sichtbarliches, unzerreißbares 

Band hindurchgeschlungen. ... In den Zeiten der Not wurde sie zu einem Anker, dem 

letzten, an dem man sich hielt, zur Lotsenschaft, manchmal zum Rettungsring, und 

immer, auch in Niederbrüchen, auch im Geschlagensein, blieb sie ein irdisches Fa-

nal, ein Feuerschiff, ein Signal im Nebel.“43 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
42Michel de Montaigne, zitiert in: Was mich tröstet. Literaturalmanach 1988, hg. von Jochen Jung, 

Salzburg 1988,114. 

43Carl Zuckmayer, Als wärs ein Stück von mir. Horen der Freundschaft, Hamburg 1969, 83f. 



25 

 

Trost, d.h. Ermutigung und Stärkung im Glauben ist für den Christen die Gemein-

schaft: „Die leibliche Gegenwart anderer Christen ist dem Gläubigen eine Quelle un-

vergleichlicher Freude und Stärkung.“44 Trost im Leid schenken Freunde einander, 

wenn sie miteinander essen und trinken, wie es z.B. im Totenmahl der Fall ist. Trost 

ist für viele Christen die Verbundenheit mit den Heiligen, die in der Frömmigkeit des 

Volkes in spezifischen Situationen der Not und der Angst als wirkmächtig gelten (z.B. 

die 14 Nothelfer). - Christliche Gemeinden sind keine Gemeinschaften von aus-

schließlich Gesunden und Reifen, sondern höchst gemischte Gesellschaften. Auch 

die real existierenden Gemeinschaften sind  kein idealistisches Paradies. Die ideale 

Kommunikation gehört dem Gespensterreich an. In der konkreten Wirklichkeit gibt es 

gestörte, zerstörende und zerstörte Beziehungen, Behinderungen, Belastungen, 

Kränkungen, Machtverhältnisse im Miteinander. Da ist die Sehnsucht nach Behei-

matung und die Beziehungslosigkeit in der Realität. Oder noch schlimmer: Die ande-

ren sind die Hölle. Die neurotischen Verzerrungen und Behinderungen sind bei Pau-

lus Material der communio. Er rühmt sich seiner Schwächen (2 Kor 12,9; 1 Kor 1,18-

31). Es ist gerade eine Herausforderung, mit den Licht- und mit den Schattenseiten, 

mit den Rosen und Neurosen beziehungsreich umzugehen. 

Was tröstet? Ignatius empfiehlt das Schauen auf Jesus Christus. Der Isenheimeraltar 

stand ursprünglich in einem Hospital für Sieche. Der Gekreuzigte als Aussätziger 

sollte denen Trost geben, die angesichts des Todes dahinvegetieren. Ist es ein Trost, 

dass Gott einer ist, der mit uns leidet, dem der Schmerz der Menschen nicht fremd 

ist, der selber die Verlassenheit durch Menschen und durch Gott verspürt? Im To-

desblock in Auschwitz (Block 11) sind ein Gekreuzigter und eine Herz Jesu Figur in 

die Mauer gekritzelt. Das Amt des Auferstandenen ist es, zu trösten (Emmausjünger, 

Maria Magdalena). Gottes Trost ist kein verfügbarer Vorrat. Wohl schenkt er sich sa-

kramental in der Schöpfung, in kleinen Dingen, in Begegnungen, in Gemeinschaften, 

im Wort und in der Eucharistie. Die Treue und Liebe zu Gott in Solidarität mit den 

Menschen kann letztlich auch zum Entzug von Trost führen. Jesus selbst hat Gott um 

Gottes willen gelassen: „Mein Gott, mein Gott warum hast du mich verlassen.“ (Mt 

27,46) Auch der Auferstandene, dessen Grundaufgabe die Tröstung ist, entzieht sich 

jeder Fixierung auf eine bestimmte Form der Erfahrung und des Trostes: „Halte mich 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
44Dietrich Bonhoeffer, Gemeinsames Leben, München 1979, 11. 



26 

 

nicht fest“ (Joh 20,17). „Selig sind, die nicht sehen und doch glauben“ (Joh 20,29). 

Liebe vollzieht sich nicht um einer Verzweckung, auch nicht um eines Trostes willen. 

„Der höchste Grad der Vollkommenheit besteht nicht in innerlichen Tröstungen und 

erhabenen Verzückungen, auch nicht in Visionen und Prophezeiungen, sondern ein-

zig in jener Gleichförmigkeit unseres Willens mit dem göttlichen Willen, dass wir al-

les, was wir als seinen Willen erkennen, mit unserem ganzen Willen umfassen, und 

das Bittere und Schmerzliche ebenso freudig hinnehmen wie das Angenehme, weil 

wir erkennen, dass seine Majestät es will.“45 (Teresa von Avila) 

 

Hätte ich nicht eine innere Kraft 

 

„Hätte ich nicht eine innere Kraft, so müsste man verzweifeln an solchem Wahnsinn 

des Lebens. Aber alles Geschehen hat schließlich seinen Sinn und Zweck gefunden, 

das muss mich trösten.“46 So schrieb der Innsbrucker Provikar Carl Lampert (1894-

1944) in einem seiner Briefe. Hätte er nicht diese innere Kraft gehabt, so wäre es ihm 

nicht möglich gewesen hinzuschauen, wo andere wegschauten, etwas zu sagen, wo 

andere schwiegen. Es wäre ihm nicht möglich gewesen, das Unrecht zu benennen, 

wo andere applaudierten. Hätte ich nicht eine innere Kraft … Gebet ist nicht fatalis-

tisch oder quietistisch, sondern als Widerstandskraft der Innerlichkeit, als höchste 

innere Freiheit zu verstehen, die gerade dazu befähigt, sich angstfreier und nicht kor-

rumpierbar einzumischen in die Verhältnisse, wie sie sind. Innerlichkeit geht so ge-

sehen nicht auf Kosten der Zuwendung. Sie läutert und entgiftet das Engagement, 

sie ist Kraft für das Handeln und für die Kommunikation. 

Die Seele braucht Ruhe. Die Seele muss zur Ruhe kommen können, braucht Zeiten 

der Stille, braucht Freiräume, in denen wir uns nicht gehetzt und gedrängt fühlen, 

unter Druck und Zwang. - Eine positive Kultur der Einsamkeit ist Voraussetzung für 

jede schöpferische, geistige und geistliche Tätigkeit. „Es gibt keine freie Gesellschaft 

ohne Stille, ohne einen inneren und äußeren Bereich der Einsamkeit, in dem sich 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
45Teresa von Avila, Das Buch der Klostergründungen (SW 2, hg. von A. Alkofer), München (3) 1980, 

5,9. 

46 Vgl. Susanne Emerich (Hg.), Hätte ich nicht eine innere Kraft. Leben und Zeugnis des Carl Lampert, 
Innsbruck 2011. 



27 

 

Freiheit entfalten kann.“47 Vom Evangelium her gibt es einen inneren Zusammen-

hang von Mystik und Politik, von Mystik der Innerlichkeit und einer Mystik, die im An-

deren, im Armen, in der Gemeinschaft, in den gesellschaftlichen, sozialen und wirt-

schaftlichen Kontexten die Spuren Gottes sucht. Innerlichkeit geht so gesehen nicht 

auf Kosten der Zuwendung. Sie läutert und entgiftet das Engagement, sie ist Kraft für 

das Handeln und für die Kommunikation. Freilich: Bloße Muße und Kontemplation 

ohne Solidarität kennen keine lebendige Spannung mehr. Ohne Einwurzelung in 

Gott, ohne Gang zu den Quellen verkarstet Solidarität, brennt sie aus, wird sie ober-

flächlich und leer. Praxis verkommt zu blindem, sinnlosem und zerstörendem Akti-

vismus. Es braucht personale und sakramentale Räume der absichtslosen Kontemp-

lation, die sich der Zweckrationalität, dem Leistungsdruck, der Bemächtigung, auch 

der Verdinglichung und Instrumentalisierung entzieht. Kontemplation ist weniger eine 

Technik als vielmehr eine Lebenshaltung und Gebetsweise. Kontemplation ist einfa-

ches Dasein vor Gott. Kontemplative Grundhaltungen sind die Liebe zur Wirklichkeit, 

das Zulassen der Dinge und der Menschen, ohne sie gleich gewaltsam verändern 

oder abschaffen zu wollen. 

 

Und in der Trostlosigkeit? 

 

In den Regeln zur Unterscheidung der Geister empfiehlt Ignatius, in Zeiten der Trost-

losigkeit niemals eine Änderung zu treffen, sondern fest und beständig in den Vors-

ätzen und dem Beschluss stehen, in denen man an dem solcher Trostlosigkeit vor-

angehenden Tag stand. Wohl ist es „sehr von Nutzen, sich intensiv gegen die Trost-

losigkeit selbst zu ändern“ und zwar durch Gebet, Besinnung, Gewissenserforschung 

und Buße48. Zudem empfiehlt Ignatius, alle natürlichen Möglichkeiten zu nutzen, um 

den Versuchungen und Bewegungen des Feindes zu widerstehen49. Dazu gehört die 

Kraft der Erinnerung, die Dinge ins Gedächtnis ruft, die zu Gefallen, Fröhlichkeit und 

Freude bewegen. Auch die Wirkung der frischen Luft, von Helligkeit, Sonne und 

Wärme sollen genutzt werden. „Wer in Trostlosigkeit ist, mühe sich, in der Geduld 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
47 Herbert Marcuse, Über Revolte, Anarchismus und Einsamkeit, Frankfurt a. M. 1969, 43. 

48 Ignatius, Geistliche Übungen Nr. 318. 

49 Ignatius, Geistliche Übungen Nr. 320. 



28 

 

auszuharren, die den Belästigungen entgegengesetzt ist, die ihm kommen: Und er 

denke, dass er rasch getröstet wird, und treffe Maßnahmen gegen diese Trostlosig-

keit.“50 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
50Nr. 321. 


