
In die Freiheit führen 
Chrisammesse 2009 

 

Gestern war ich bei einer Diskussion, bei der es zum Teil über die Kirchenkrise ging. 

Wenn sich etwas bei den Kirchenaustritten, in der Sonntagspraxis und bei den 

Priesterberufen ändern soll, wenn der Druck auf die Kirche weniger werden soll, 

dann muss der Kirche ein Befreiungsschlag in Sachen Zölibat, Priesterweihe der 

Frau, Homosexualität, Menschenrechte, Kondome und Pille gelingen, so eine 

Position. Nach einer Befreiung sehnen sich viele von uns: von den äußeren 

Bedingungen, von Vorurteilen, die auf uns treffen, von Themen, auf die wir 

festgenagelt werden, vom Druck und vom Stress, von allem, wovon wir die Nase voll 

haben, was uns im Nacken sitzt. 

Wir feiern zu Ostern die Befreiung durch Tod und Auferstehung Jesu, so meinte ich. 

Ein Gewaltschlag ist die Auferstehung nicht und die Probleme und Krisen sind auch 

nicht ein für allemal weg. Und doch ist Ostern das Fest der Läuterung, der 

Verwandlung und der Freiheit. Das heutige Evangelium führt uns an den Anfang der 

Sendung Jesu. In der Synagoge von Nazareth hat Jesus sein Programm, seine 

Mission vorgelegt. Dazu gehört zentral die Befreiung. Was ist daraus geworden? Das 

Programm ist großartig, es hat eine prophetische Kraft und eine große Faszination. 

Aber von Anfang an begegnete Widerstand: In Nazareth kommt Jesus bei seinen 

eigenen Leuten nicht gut an. Es formiert sich ein äußerer Widerstand und eine innere 

Ablehnung gegen Jesus, die immer schärfer wird und schließlich - wie wir in dieser 

Woche wieder erleben - zum Kreuz führt. 

Wie geht’s der Kirche? Wie geht es dem ORF? So wurde ich bei einem Interview 

gefragt und so habe ich zurück gefragt. Wir feiern nächste Woche Auferstehung, 

habe ich gemeint. Gerade in Zeiten wie diesen ist es wichtig, dass wir den Blick für 

das Zentrum, für die Mitte nicht verlieren. Jürgen Habermas spricht hier von der 

Kolonisierung der Lebenswelten.[1] Das betrifft Überzeugungen, die von der 

Fernsehwelt diktiert werden. Das Denken, auch in Fragen des Glaubens, wird den 

Zeitungen überlassen. Das betrifft die Lebensgefühle: Was macht Freude? Was 

frustriert? Worum kreisen wir? Bei den Gedanken und Gefühlen geht es uns wie auf 

einer Achterbahn. „Wenn einer Vorsteher wird, müssen alle nötigen Dinge da sein, 
                                                
[1] Jürgen Habermas, Theorie des kommunikativen Handeln Band 2: Zur Kritik der funktionalistischen 

Vernunft, Frankfurt a. M. 1981, 522ff. 



ein Lehrhaus und Zimmer und Tische und Stühle, und einer wird Verwalter, und einer 

wird Diener und so fort. Und dann kommt der böse Widersacher und reißt das 

innerste Pünktlein heraus, aber alles andere bleibt wie zuvor, und das Rad dreht sich 

weiter, nur das innerste Pünktlein fehlt.“ Der Rabbi hob die Stimme: „Aber Gott helfe 

uns, man darf's nicht geschehen lassen!“ (Rabbi Jizchak Meir)[2] 

Tod und Auferstehung Jesu können die Probleme und Krisen der Kirche in einem 

guten Sinn relativieren, weil sie zum Prinzip und Fundament des Glaubens führen: 

Grund der Hoffnung ist nicht etwa der Zölibat oder dass der Zölibat abgeschafft wird, 

sondern Gott selbst, der sich in Leben, Tod und Auferstehung Jesu unwiderruflich 

zugesagt hat. Ich wünsche uns in der Kirche mehr „Indifferenz“, d.h. eine größere 

innere Freiheit und auch Gelassenheit. Vielleicht täte uns auch das Charisma der 

Unaufgeregtheit gut. 

Zum Weg Jesu gehören viele kleine positive Zeichen, Gesten, scheinbar 

übersehbare Dinge. Für Seelsorger ist es wichtig, diesen Blick nicht zu verlieren. Wie 

viel gelebter Glaube ist in unseren Pfarrgemeinden und in unseren Gemeinschaften 

anzutreffen. Und wie viel gelebte Nächstenliebe ist da. Und das dürfen wir positiv 

sehen und uns darüber freuen und Gott dafür danken. Denken und Danken aus 

derselben Wurzel stammen. In der Sprache der Heiligen Schrift: Das Gute vergessen 

bringt den Menschen in das „Land der Finsternis“ (Ps 88,13). Undankbarkeit und 

Vergessen sind die große Sünde der „Heiden“. Sie verfinstern das Herz (Röm 1,21). 

Deswegen sagt der Psalmist: „Meine Seele, vergiss nicht, was er dir Gutes getan 

hat!“ (Ps 103,2) Dankbarkeit hat eine befreiende Wirkung. Sie befreit von 

selbstbezogener Enge und Ängsten; sie öffnet den Blick auf andere. Jesus befreit 

uns zur Dankbarkeit. Im Hochgebet der Messe heißt es immer: „Er nahm das Brot 

und sagte Dank.“ Das tut er im Angesichte des Todes, in der schwersten Krise des 

Lebens. 

 

Prioritäten 

 

Die derzeitigen Vorgänge sind für uns eine Herausforderung, die Prioritäten neu zu 

setzen.[3] „Seid stets bereit, jedem Rede und Antwort zu stehen, der nach der 

                                                
[2] Martin Buber, Die Erzählungen der Chassidim, Zürich 101987,830. 
[3] Brief von Papst Benedikt XVI. in Sachen Aufhebung der Exkommunikation der vier von Erzbischof 

Lefebvre geweihten Bischöfe, in: Osservatore Romano 12/2009. 



Hoffnung fragt, die in euch ist“ (1 Petr 3, 15). In unserer Zeit, in der der Glaube in 

weiten Teilen der Welt zu verlöschen droht wie eine Flamme, die keine Nahrung 

mehr findet, ist die allererste Priorität, Gott gegenwärtig zu machen in dieser Welt 

und den Menschen den Zugang zu Gott zu öffnen. Nicht zu irgendeinem Gott, 

sondern zu dem Gott, der am Sinai gesprochen hat; zu dem Gott, dessen Gesicht wir 

in der Liebe bis zum Ende (Joh 13, 1) - im gekreuzigten und auferstandenen Jesus 

Christus erkennen. … Daraus ergibt sich dann von selbst, dass es uns um die Einheit 

der Glaubenden gehen muss. Denn ihr Streit, ihr innerer Widerspruch, stellt die Rede 

von Gott in Frage. Daher ist das Mühen um das gemeinsame Glaubenszeugnis der 

Christen – um die Ökumene – in der obersten Priorität mit eingeschlossen. Dazu 

kommt die Notwendigkeit, dass alle, die an Gott glauben, miteinander den Frieden 

suchen, versuchen einander näher zu werden, um so in der Unterschiedenheit ihres 

Gottesbildes doch gemeinsam auf die Quelle des Lichts zuzugehen – der 

interreligiöse Dialog. Wer Gott als Liebe bis ans Ende verkündigt, muss das Zeugnis 

der Liebe geben: den Leidenden in Liebe zugewandt sein, Hass und Feindschaft 

abwehren - die soziale Dimension des christlichen Glaubens.“ (Benedikt XVI., Brief a 

die Bischöfe) 

 

Liturgie 

 

Wir reden nicht nur vom Glauben, wir hören nicht nur die Frohe Botschaft. Wir 

erleben in der Gestalt der Liturgie mit all unseren Sinnen, was wir glauben.[4] 

Besonders eindrucksvoll feiern wir, wenn wir den Einzug Jesu in Jerusalem am 

Palmsonntag begehen. Dann - in der Eucharistie des Gründonnerstags - sehen und 

erleben wir das liturgische Zeichen der Fußwaschung der Jünger durch Jesus im 

Abendmahlsaal. Wir feiern in tiefen Bildern und in bewegenden Gesten den 

Karfreitag. Wir begehen im Zeichen des Lichtes das Osterfest mit der an religiösen 

Erlebnissen reichen Osternacht und feiern unter festlichem Jubel, Gesang und Musik 

die Freude des Ostersonntags als Feier der Auferstehung unseres Herrn Jesus 

Christus. 

Die Feier der Liturgie, durch die wir in die Botschaft des Glaubens mit hinein 

genommen und von ihr ergriffen werden, ist ein hohes Gut, das uns als Kirche 
                                                
[4] Wir folgen Gebhard Fürst, Den Glauben feiern. Über die Kraft der Liturgie in einer missionarischen 

Kirche. Hirtenbrief an die Gemeinden der Diözese Rottenburg-Stuttgart zur österlichen Bußzeit 2009. 



anvertraut ist. Die Botschaft Gottes für uns und zu unserem Heil drückt sich in der 

Liturgie aus und findet darin ihre sprechende, sinnenhaft erfahrbare Form. 

Besonders diejenigen, die eigens und für unterschiedliche Arten der Feier der 

Liturgien beauftragt sind, bitte ich hierbei um Achtsamkeit. Ich hoffe, dass bei Ihnen 

von der Feier der Liturgie die Kraft ausgehen kann, Menschen zu verwandeln. 

Der französische Dichter Paul Claudel berichtet, wie sich ihm im Alter von 18 Jahren 

die überwältigende Kraft der Liturgie gezeigt hat. In seinen Lebenserinnerungen 

schreibt er: „Mein mir bereits zur Gewohnheit gewordener Zustand der Betäubung 

und Verzweiflung blieb lange Jahre unverändert. So stand es um das unglückliche 

Kind, das sich am 25. Dezember 1886 in Notre-Dame de Paris begab." Er berichtet 

weiter, dass er nach der Weihnachtsmesse auch das liturgische Abendgebet der 

Kirche, die Vesper, besuchte. Er schreibt: „Die Knaben der Singschule in weißen 

Gewändern sangen gerade, und die Schüler des kleinen Seminars Saint-Nicolas-du-

Chardonnet hatten eben das ,Magnificat' angestimmt. Ich selbst stand unter der 

Menge in der Nähe des zweiten Pfeilers am Choranfang. Da nun vollzog sich das 

Ereignis, das für mein ganzes Leben bestimmend sein sollte. In einem Nu wurde 

mein Herz ergriffen, ich glaubte. Ich glaubte mit einer so starken Überzeugung, mit 

solch unbeschreiblicher Gewissheit, dass keinerlei Platz auch nur für den leisesten 

Zweifel offen blieb, dass von diesem Tag an alle Bücher, alles Klügeln, alle Zufälle 

eines bewegten Lebens meinen Glauben nicht zu erschüttern, ja auch nicht 

anzutasten vermochten." 

Solch ergreifende Erfahrungen in der liturgischen Feier sind nicht alltäglich, aber 

doch - so oder ähnlich - möglich. Vielleicht haben wir in der Mit-Feier festlicher 

Liturgie schon Erfahrungen des Bewegtseins, ja des Ergriffenseins machen können. 

Von den Zeichen und Gesten, den Bildern, den Riten und Vollzügen der Liturgie der 

Kirche kann eine bewegende, glaubensstärkende, ja glaubenstiftende Kraft 

ausgehen, die den „Zustand der Betäubung und Verzweiflung“, bei Menschen 

lindern, vielleicht in Wachheit und Freude verwandeln kann! Das Zweite Vatikanische 

Konzil gibt der Feier des Glaubens insgesamt einen hohen Stellenwert. In seiner 

Erklärung über die Liturgie heißt es: Die Liturgie ist „der Höhepunkt, dem das Tun der 

Kirche zustrebt, und zugleich die Quelle, aus der all ihre Kraft strömt.“ (SC 10) 

 
 

 
 
 



 
 


