
Zeige deine Armut 
Predigt beim Festgottesdienst anlässlich des 175-Jahr-Jubiläums der Barmherzigen 
Schwestern in Innsbruck 
 
Innsbruck, 26. April 2014 
  
Zeige Deine Armut? 
  
Der Künstler Joseph Beuys[1] hat vor etlichen Jahren mitten in München folgende Szene 
installiert: vor einer Betonwand in fahlem Neonlicht stehen zwei Leichenbahren aus der 
Pathologie, darunter zwei Kästen mit geknetetem Fett und je einen Fieberthermometer, über 
den Bahren sind zwei Kästen mit Reagenzgläsern angebracht. An der Wand hängen zwei 
Tafeln mit der Aufschrift: „Zeige deine Wunde!“ Damals waren viele schockiert an einem 
belebten Punkt der Großstadt solch eine Ermahnung zu lesen. „Zeige die Wunde, weil man 
die Krankheit offenbaren muss, die man heilen will“, kommentierte der Künstler. Das 
Kunstwerk bleibt nicht bei der Verwundung stehen, sondern es enthält „Andeutungen, dass 
die Todesstarre überwunden werden kann.“ (Joseph Beuys) Einer der bekanntesten 
Aphorismen Adornos: „Geliebt wirst du einzig, wo du schwach dich zeigen darfst, ohne 
Stärke zu provozieren.“[2] Wunden verstecken und verbergen wir doch lieber, zumal in einer 
Zeit wie der heutigen, die soviel Wert auf Schein und Verpackung legt. Für alle, die 
aufsteigen und Karriere machen wollen, scheint die Weisung Beuys eher kontraproduktiv. 
Sofern ich überhaupt gelernt habe, Wunden zu spüren, sollte ich sie besser verschweigen, 
scheint der Zeitgeist zu suggerieren. Noch viel massiver wäre die Reaktion, wenn es statt: 
„Zeige deine Wunde!“ heißt: „Zeige deine Armut.“ – Wie reagieren wir, wenn sich Armut 
zeigt: die Armut der Obdachlosen, die Armut der Bettler, die Armut von Kindern und 
Jugendlichen, von psychisch Kranken, Armut angesichts von Krankheit und Tod. 
  
Im Angesicht der Armut 
  
„Wo ist dein Bruder, dessen Blut zu mir schreit?“ Niemand in der Welt fühlt sich heute dafür 
verantwortlich; wir haben den Sinn für brüderliche Verantwortung verloren; wir sind in die 
heuchlerische Haltung des Priesters und des Leviten geraten, von der Jesus im Gleichnis 
vom barmherzigen Samariter sprach: Wir sehen den halbtoten Bruder am Straßenrand, 
vielleicht denken wir „Der Arme“ und gehen auf unserem Weg weiter; es ist nicht unsere 
Aufgabe; und damit beruhigen wir uns selbst und fühlen uns in Ordnung.“ Papst Franziskus 
spricht auf der Flüchtlingsinsel Lampedusa am 8. Juli 2013 von einer „Globalisierung der 
Gleichgültigkeit“. Gefühlskälte, Desinteresse am Leben seiner Mitmenschen kennzeichnen 
diese Gleichgültigkeit. Vielleicht entwickeln manche Mitleid mit sich selbst. Es gibt gar nicht 
so wenig Wehleidigkeit, das Verliebtsein in die eigene Traurigkeit, das lähmende 
Ressentiment, der „vittimismo“, das Zelebrieren des eigenen Opferstatus, um nicht 
Verantwortung für andere wahrnehmen zu müssen. 
Empört Euch! So forderte Stéphane Hessel[3] Europa auf. Empört euch über die weit 
geöffnete und noch immer weiter sich öffnende Schere zwischen ganz arm und ganz reich. 
Als Beispiele nennt er: Die Diskriminierung von Ausländern, den Sozialabbau, insbesondere 
bei der Alterssicherung, den Konzentrationsprozess bei der Presse, den Zugang zur Bildung 
sowie die Entwicklungspolitik im Nachgang zur Wirtschaftskrise und die Umweltpolitik zum 
Erdklima. 
Ist Europa eine Gesellschaft der Zuschauer geworden, eine Gesellschaft der Passanten, die 
sich nicht zuständig fühlen? Menschen sehen und doch übersehen, Not vorgeführt 
bekommen und doch ungerührt bleiben, das gehört zu den Kälteströmen der Gegenwart 
(Ernst Bloch). Der Kult des schönen, starken, gesunden und erfolgreichen Lebens macht die 
Erbarmungslosigkeit zum Prinzip und führt am Ende den Sozialdarwinismus in jeden 
Lebensbereich ein. Dann gibt es keine Sorge mehr für die, denen der Atem ausgeht; die 
Alten, Kranken, Behinderten werden ihrem eigenen Schicksal überlassen und aus dem 
öffentlichen Blickfeld verbannt. Oder Solidarität wird untergeordnet in Bürokratie, in 



ökonomische Gesetze von Konsum, Kauf und Verkauf. Computer haben keine Seele, kein 
Herz. 
„Christ sein und seinen Bruder leiden sehen, ohne mit ihm zu weinen, ohne mit ihm krank zu 
sein und das heißt ohne Liebe sein, ein bloß gemalter Christ. Die Liebe öffnet das Herz des 
anderen, dass wir mit ihm fühlen können! Wir sollen den Brand der göttlichen Liebe in allen 
Menschen entfachen und die Sendung des Sohnes Gottes weiter führen. Er kam, Feuer auf 
die Erde zu bringen. Was können wir da anderes wünschen, als dass das Feuer der Liebe 
lodert und alles verbrennt.“ (Vinzenz von Paul) „Die Religion des Gottes, der Mensch wurde, 
ist der Religion (denn sie ist es) des Menschen begegnet, der sich zum Gott macht. Was ist 
geschehen? Ein Zusammenstoß, ein Kampf, ein Anathem? Es hätte sein können, aber es ist 
nicht geschehen. Die alte Geschichte vom Samariter wurde zum Beispiel für die 
Geisteshaltung des Konzils. Eine ganz große Sympathie hat es ganz und gar durchdrungen. 
… Es hat das ewige Doppelspiel ihres Antlitzes betrachtet: das Elend und die Größe des 
Menschen, sein tiefsitzendes, unleugbares, aus sich selbst unheilbares Übel und seine ihm 
verbliebene Gutheit, die immer von hoher Schönheit und unbesiegbarer Erhabenheit 
gezeichnet ist.“ (Paul VI.)[4] 
  
Ich sage den Barmherzigen Schwestern ein großes Vergelt’s Gott für die „große 
Sympathie“ mit den Menschen unseres Landes. Sympathie ist von Wohlwollen und Mögen 
geprägt. Damit verbunden ist auch ein Hinschauen auf die Not, auf die Wunden, auf die 
Armut. „Ich kann dich gut leiden.“ Das Leid ist das Siegel eines anderen in uns. Wer an einer 
Sache nicht gelitten hat, kennt und liebt sie nicht. 
Ich danke dem Orden der Barmherzigen Schwestern für den Dienst an der Menschwerdung 
der jungen Menschen, für die Arbeit in unserem Land und in unserer Diözese. Ich danke den 
Barmherzigen Schwestern, dass Sie Freunde des Lebens sind, Freunde des jungen Lebens 
in den Kindergärten und Schulen, aber auch Freunde des alten, des kranken und des 
sterbenden Lebens wie im Alten- und Pflegeheim. Ich sage „Vergelt’s Gott“ für die Würde, 
die Sie den Alten vermitteln. Sie sind Zeugen der Frohen Botschaft Jesu Christi, sie geben 
dem Evangelium ein konkretes Antlitz. „Nichts entspricht dem Evangelium mehr, als sich in 
Gebet und Lesung der Hl. Schrift stärken zu lassen und dann hinzugehen, um dies mit den 
Menschen zu teilen.“ (Vinzenz von Paul) Ich danke für das Gebet und für die gelebte Caritas, 
die Diakonie. 
 
Manfred Scheuer, Bischof von Innsbruck 
 
 
 
[1] Die Dinge haben ihre Sprache. Interview mit Joseph Beuys, in: Süddeutsche Zeitung 26. 
Januar 1980. 
[2] Theodor W. Adorno, Minima Moralia, Frankfurt a. M. 1970, Aph. 122. 
[3] Stéphane Hessel, Indignez-vous! Indigene Editions 2010; dt. Empört Euch! Ullstein, Berlin 
2010. 
[4] Paul VI., Ansprache in der Öffentlichen Sitzung des Zweiten Vatikanischen 
Ökumenischen Konzils (/. Dezember 1965), in: Die Dokumente des Zweiten Vatikanischen 
Konzils: Theologische Zusammenschau und Perspektiven, in: Herders Theologischer 
Kommentar zum Zweiten Vatikanischen Konzil, hg. von Peter Hünermann und Bernd Jochen 
Hilberath, Freiburg i. B. 2006, Bd. 5, 565-571, hier 568f. 


