
	
  
Vor	
  Gott	
  sind	
  so	
  die	
  beiden,	
  Jude	
  und	
  Christ,	
  
Arbeiter	
  am	
  gleichen	
  Werk	
  
(Franz	
  Rosenzweig)	
  
	
  	
  
	
  	
  
Einstieg:	
  Motive	
  für	
  Kirche	
  und	
  Synagoge	
  
	
  	
  
Am	
  Erfurter	
  Dom	
  findet	
  sich	
  das	
  Figurenpaar	
  Ekklesia-­‐Synagoge	
  am	
  Jungfrauenportal	
  
des	
  Triangels	
  (um	
  1330),	
  Ekklesia,	
  die	
  das	
  Christentum	
  repräsentiert,	
  und	
  Synagoge	
  als	
  
Symbol	
  für	
  den	
  jüdischen	
  Glauben.	
  Wie	
  bei	
  vielen	
  mittelalterlichen	
  Darstellungen	
  nimmt	
  
Ekklesia	
  gegenüber	
  der	
  Synagoge	
  eine	
  triumphierende	
  Haltung	
  ein.	
  Über	
  den	
  Augen	
  der	
  
Synagoge	
  liegt	
  dagegen	
  eine	
  Binde	
  oder	
  ein	
  Schleier	
  als	
  Hinweis	
  auf	
  die	
  angebliche	
  
Blindheit	
  des	
  Judentums	
  gegenüber	
  der	
  biblischen	
  Botschaft.	
  Neben	
  diesen	
  beiden	
  von	
  
christlichen	
  Künstlern	
  und	
  Theologen	
  als	
  unebenbürtig	
  deklarierten	
  Frauenfiguren	
  gibt	
  
es	
  in	
  der	
  christlichen	
  Kunst	
  noch	
  andere,	
  das	
  Judentum	
  diffamierende	
  Darstellungen,	
  
zum	
  Beispiel	
  die	
  Judensau	
  oder	
  den	
  hässlichen	
  Juden,	
  dessen	
  äußere	
  Verunstaltung	
  ein	
  
Abbild	
  seiner	
  inneren	
  Verstocktheit	
  oder	
  seelischen	
  Verworfenheit	
  sein	
  sollte.	
  Am	
  
Chorgestühl	
  des	
  Erfurter	
  Doms	
  wird	
  der	
  Konflikt	
  zwischen	
  Christentum	
  und	
  Judentum	
  
als	
  Turnier	
  dargestellt.	
  Während	
  die	
  Kirche	
  auf	
  einem	
  Pferd	
  reitet,	
  sitzt	
  die	
  Synagoge	
  auf	
  
einem	
  Schwein	
  (Darstellung	
  einer	
  „Judensau“	
  vor	
  1340)[1].	
  
„Es	
  ist	
  hie	
  zu	
  Wittenberg	
  an	
  unserer	
  Pfarrkirche	
  eine	
  Sau	
  in	
  Stein	
  gehauen;	
  da	
  liegen	
  
junge	
  Ferkel	
  und	
  Juden	
  drunter,	
  die	
  saugen;	
  hinter	
  der	
  Sau	
  steht	
  ein	
  Rabbin,	
  der	
  hebt	
  
der	
  Sau	
  das	
  rechte	
  Bein	
  empor,	
  und	
  mit	
  seiner	
  linken	
  Hand	
  zieht	
  er	
  den	
  Pirzel	
  über	
  sich,	
  
bückt	
  und	
  guckt	
  mit	
  großem	
  Fleiß	
  der	
  Sau	
  unter	
  dem	
  Pirzel	
  in	
  den	
  Talmud	
  hinein,	
  als	
  
wollt	
  er	
  etwas	
  Scharfs	
  und	
  Sonderlichs	
  lesen	
  und	
  ersehen	
  ..."[2]	
  Die	
  „Judensau“	
  war	
  ein	
  
beliebtes	
  Motiv	
  der	
  Kirche	
  im	
  Zusammenhang	
  der	
  Verleumdung	
  und	
  Verfolgung	
  der	
  
jüdischen	
  Mitbürger.	
  Das	
  Schwein	
  ist	
  für	
  Juden	
  ein	
  unreines	
  (unkoscheres)	
  Tier	
  (Lev	
  
11,7).	
  Jeglicher	
  Kontakt	
  mit	
  ihm	
  wird	
  vermieden.	
  Der	
  Genuss	
  von	
  Schweinefleisch	
  und	
  -­‐
fett	
  oder	
  gar	
  von	
  Schweinemilch	
  ist	
  Juden	
  ein	
  Abscheu.	
  Die	
  religiösen	
  Gefühle	
  von	
  Juden	
  
werden	
  dadurch	
  in	
  besonderer	
  Weise	
  verletzt.	
  Es	
  ist	
  sicher	
  nicht	
  zu	
  weit	
  gedacht,	
  wenn	
  
man	
  im	
  ‚Judensau’-­‐Motiv	
  einen	
  Vorläufer	
  des	
  Rassenantisemitismus	
  sieht.	
  
	
  	
  
	
  	
  
Substitution:	
  Die	
  Kirche	
  tritt	
  an	
  die	
  Stelle	
  Israels[3]	
  
	
  	
  
Der	
  Barnabasbrief[4]	
  dürfte	
  zwischen	
  130	
  und	
  132	
  geschrieben	
  worden	
  sein:	
  erwähnt	
  
wird	
  der	
  Beginn	
  des	
  römischen	
  Tempelbaus	
  in	
  Aelia	
  (Jerusalem)	
  um	
  das	
  Jahr	
  130;	
  keine	
  
Erwähnung	
  findet	
  der	
  Barkochba-­‐Krieg	
  132-­‐135.	
  Der	
  Barnabasbrief	
  muss	
  über	
  eine	
  
gewisse	
  Zeit	
  hin	
  und	
  in	
  bestimmten	
  Bereichen	
  kanonisches	
  Ansehen	
  besessen	
  haben,	
  ist	
  
also	
  in	
  gottesdienstlichen	
  Versammlungen	
  von	
  Gemeinden	
  gelesen	
  worden.	
  Er	
  hat	
  sich	
  
aber	
  nicht	
  überall	
  durchsetzen	
  können	
  und	
  ist	
  so	
  bei	
  der	
  auf	
  einen	
  allgemeinen	
  Konsens	
  
zulaufenden	
  Kanonisierung	
  an	
  den	
  Rand	
  und	
  in	
  weitgehende	
  Vergessenheit	
  gedrängt	
  
worden.	
  Im	
  Barnabasbrief	
  finden	
  sich	
  immer	
  wieder	
  mehr	
  oder	
  weniger	
  heftige	
  Ausfälle	
  
gegen	
  „jene“	
  bzw.	
  „Israel“.	
  Die	
  Abgrenzung	
  gegenüber	
  „Israel“	
  bezieht	
  sich	
  auf	
  das	
  
Verständnis	
  der	
  Schrift.	
  Der	
  Verfasser	
  spricht	
  dem	
  Judentum	
  jegliches	
  Recht	
  der	
  
Berufung	
  auf	
  sie	
  ab.	
  Dabei	
  dient	
  ihm	
  das	
  jüdische	
  Verständnis	
  als	
  dunkle	
  Folie,	
  von	
  der	
  
er	
  seine	
  eigene	
  Schriftauslegung	
  abhebt.	
  Die	
  Besonderheit	
  des	
  Barnabasbriefes	
  besteht	
  
darin,	
  dass	
  die	
  Schrift	
  nur	
  Vorausoffenbarung	
  der	
  christlichen	
  und	
  der	
  kommenden	
  
vollkommenen	
  Zeit	
  ist.	
  Dafür	
  beansprucht	
  er	
  „die	
  Väter“	
  (5,7)	
  insgesamt	
  und	
  alle	
  



hervorragenden	
  Einzelgestalten,	
  während	
  er	
  das	
  Volk	
  Israel	
  völlig	
  von	
  ihnen	
  trennt.	
  Was	
  
die	
  Propheten	
  gesagt	
  und	
  gewollt	
  haben,	
  hat	
  sich	
  in	
  der	
  Geschichte	
  des	
  Volkes	
  Israel	
  in	
  
keiner	
  Weise	
  und	
  zu	
  keiner	
  Zeit	
  erfüllt.	
  Eine	
  wie	
  immer	
  geartete	
  heilsgeschichtliche	
  
Konzeption	
  ist	
  hier	
  ausgeschlossen.	
  Die	
  diathéke,	
  die	
  Mose	
  erhalten	
  hatte,	
  ist	
  vom	
  Volk	
  
Israel	
  nie	
  empfangen	
  worden.	
  Die	
  diathéke	
  gehört	
  nur	
  den	
  Christen.	
  Es	
  gibt	
  auch	
  nur	
  
eine	
  diathéke	
  und	
  so	
  auch	
  nicht	
  eine	
  alte	
  und	
  eine	
  neue.	
  Radikal	
  von	
  der	
  Geschichte	
  des	
  
Volkes	
  Israel	
  losgelöst,	
  wird	
  die	
  Schrift	
  zum	
  bloßen	
  Buchstaben,	
  dessen	
  Sinn	
  „jene“	
  nicht	
  
erkennen,	
  wohl	
  aber	
  „wir“.	
  In	
  4,6	
  heißt	
  es,	
  dass	
  das	
  Nachsprechen	
  der	
  These:	
  „Das	
  
Testament	
  jener	
  ist	
  auch	
  das	
  unsrige“	
  für	
  eine	
  überaus	
  große	
  Sünde	
  erklärt	
  wird.	
  „Das	
  
unsrige	
  freilich;	
  aber	
  jene	
  haben	
  es	
  auf	
  folgende	
  Weise	
  für	
  immer	
  eingebüßt,	
  obwohl	
  
Mose	
  es	
  schon	
  empfangen	
  hatte.	
  …	
  Aber	
  weil	
  sie	
  sich	
  den	
  Götzen	
  hinwandten,	
  verloren	
  
sie	
  es.	
  …	
  Und	
  Mose	
  verstand;	
  und	
  er	
  warf	
  die	
  zwei	
  Tafeln	
  aus	
  seinen	
  Händen.	
  Und	
  ihr	
  
Testament	
  zerbrach,	
  damit	
  das	
  des	
  Geliebten,	
  Jesu,	
  in	
  unser	
  Herz	
  eingesiegelt	
  werde	
  
durch	
  die	
  Hoffnung,	
  die	
  der	
  Glaube	
  an	
  ihn	
  gibt.“	
  Diatheke	
  ist	
  im	
  Sinne	
  einer	
  
testamentarischen	
  Verfügung	
  zu	
  verstehen	
  und	
  wird	
  im	
  Barnabasbrief	
  mit	
  den	
  
Gesetzestafeln	
  identifiziert,	
  genauer	
  mit	
  dem	
  auf	
  ihnen	
  Geschriebenen.	
  Das	
  Testament	
  
ist	
  inhaltlich	
  als	
  der	
  sich	
  in	
  Geboten	
  zu	
  erkennen	
  gebende	
  Wille	
  Gottes	
  zu	
  bestimmen.	
  Er	
  
ist	
  identisch	
  mit	
  dem	
  „neuen	
  Gesetz	
  unseres	
  Herrn	
  Jesus	
  Christus“.	
  Inhalt	
  des	
  
Testamentes	
  ist	
  der	
  sich	
  in	
  Geboten	
  und	
  Verboten	
  dokumentierte	
  Wille	
  Gottes,	
  der	
  
rechtes	
  ethisches	
  Verhalten	
  verlangt.	
  Israel	
  hat	
  beim	
  Hören	
  auf	
  die	
  Schrift	
  nicht	
  auf	
  
Gottes	
  Stimme	
  gehört,	
  sondern	
  auf	
  den	
  dazwischen	
  redenden	
  Teufel.	
  „Belege“	
  für	
  das	
  
falsche	
  Verstehen	
  der	
  Schrift:	
  die	
  Beschneidung,	
  die	
  Speisegesetze	
  und	
  das	
  
Sabbatverständnis.	
  Für	
  die	
  Auslegung	
  der	
  Schrift	
  wird	
  der	
  Geschichte	
  des	
  Volkes	
  Israel	
  
keinerlei	
  Wert	
  beigemessen.	
  Diese	
  extreme	
  Sicht	
  im	
  Barnabasbrief,	
  die	
  mit	
  dem	
  
Zerbrechen	
  der	
  Gesetzestafeln	
  durch	
  Mose	
  auch	
  den	
  Bund	
  Gottes	
  mit	
  Israel	
  zu	
  Ende	
  
gehen	
  lässt,	
  hat	
  die	
  nachfolgenden	
  Autoren	
  auf	
  die	
  Frage	
  nach	
  dem	
  Bruch	
  zwischen	
  
Juden	
  und	
  Christen	
  fixiert.	
  
Im	
  Anschluss	
  an	
  Paulus	
  Röm	
  9,12	
  (Gen	
  25,23)	
  entwickelte	
  Tertullian	
  eine	
  zwei	
  Völker-­‐
Lehre;	
  Esau	
  und	
  Jakob	
  werden	
  als	
  Typologien	
  für	
  Judentum	
  und	
  Christentum	
  
dargestellt;	
  das	
  jüdische	
  Volk	
  soll	
  dem	
  christlichen	
  unterworfen	
  bleiben.	
  Einen	
  Schritt	
  
weiter	
  ging	
  Origenes,	
  wenn	
  er	
  davon	
  sprach,	
  dass	
  das	
  Reich	
  Gottes	
  den	
  Juden	
  
genommen	
  und	
  den	
  Christen	
  gegeben	
  wurde;	
  doch	
  blieb	
  für	
  ihn	
  die	
  Kirche	
  die	
  Tochter	
  
der	
  Synagoge	
  und	
  Israel	
  der	
  ältere	
  Bruder	
  der	
  Kirche.	
  Die	
  Möglichkeit,	
  dass	
  diese	
  
Verhältnisbestimmung	
  eines	
  Tages	
  vertauscht	
  werden	
  könnte,	
  schien	
  noch	
  nicht	
  
ausgeschlossen	
  zu	
  sein.	
  
Eine	
  bis	
  in	
  die	
  Konsequenzen	
  durchdachte	
  Konzeption	
  der	
  Ablösung	
  geht	
  auf	
  
Augustinus	
  zurück.	
  Weil	
  die	
  Juden	
  vom	
  Glauben	
  Abrahams	
  abgefallen	
  sind,	
  wurde	
  der	
  
Weinberg	
  an	
  andere	
  Winzer	
  verpachtet;	
  verworfen	
  ist	
  das	
  Volk	
  und	
  kann	
  den	
  Namen	
  
Israel	
  nicht	
  mehr	
  für	
  sich	
  in	
  Anspruch	
  nehmen.	
  Der	
  Name	
  kommt	
  	
  nun	
  ausschließlich	
  
den	
  Christen	
  zu.	
  Israel	
  verus	
  ist	
  nur	
  noch	
  durch	
  den	
  Glauben	
  an	
  Christus	
  konstituiert.	
  
Der	
  Name	
  Jude	
  wird	
  aber	
  eindeutig	
  zu	
  einem	
  pejorativen	
  Begriff.	
  Die	
  Synagoge	
  und	
  die	
  
Kirche	
  bleiben	
  eindeutig	
  getrennt,	
  auch	
  wenn	
  Augustinus	
  eine	
  eschatologische	
  
Wiedervereinigung	
  erwartet.	
  
Der	
  heilige	
  Ephräm	
  kann	
  sich	
  in	
  seinen	
  Hymnen	
  nur	
  noch	
  über	
  Gott	
  wundern,	
  dass	
  er	
  
dieses	
  Volk	
  ertragen	
  hat:	
  „Über	
  den	
  heiligen	
  Geist	
  staune	
  ich,	
  dass	
  er	
  so	
  lange	
  gewohnt	
  
hat	
  -­‐	
  in	
  dem	
  Volk,	
  dessen	
  Geruch	
  stinkend	
  war	
  wie	
  seine	
  Sitten.	
  Knoblauch	
  und	
  Zwiebel	
  
künden	
  von	
  ihren	
  Werken,	
  -­‐	
  Der	
  Speise	
  entspricht	
  die	
  Gesinnung	
  des	
  schmutzigen	
  
Volkes“.	
  Die	
  kaum	
  mehr	
  zu	
  überbietende	
  Beschreibung	
  des	
  antiochenischen	
  Patriarchen	
  
Johannes	
  Chrysostomus	
  offenbart	
  den	
  tiefen	
  Abgrund	
  zwischen	
  beiden	
  Größen:	
  „Man	
  
mag	
  die	
  Synagoge	
  ein	
  Bordell	
  nennen,	
  einen	
  Ort	
  der	
  Gesetzeswidrigkeit,	
  ein	
  Quartier	
  



von	
  bösen	
  Geistern,	
  ein	
  Bollwerk	
  des	
  Teufels,	
  das	
  Verderben	
  der	
  Seelen,	
  aller	
  Art	
  
Unterganges	
  jähen	
  Abhang	
  und	
  tödlichen	
  Schlund,	
  wie	
  immer	
  man	
  sie	
  bezeichnet,	
  man	
  
wird	
  	
  sie	
  noch	
  nicht	
  so	
  benennen,	
  wie	
  sie	
  es	
  verdient“.	
  Der	
  fünf	
  Jahre	
  nach	
  dem	
  Tod	
  des	
  
Johannes	
  Chrysostomus	
  als	
  Patriarch	
  in	
  Alexandrien	
  eingesetzte	
  Kyrill	
  (412)	
  sorgte	
  für	
  
ein	
  vorläufiges	
  Ende	
  der	
  dortigen	
  Synagogen.	
  Er	
  enteignete	
  die	
  Synagogen	
  Alexandriens,	
  
vertrieb	
  die	
  Juden	
  aus	
  der	
  Stadt	
  und	
  erlaubte	
  die	
  Plünderung	
  ihres	
  Eigentums.	
  Der	
  erste	
  
„Pogrom“	
  in	
  der	
  Geschichte	
  der	
  christlich	
  jüdischen	
  Beziehungen	
  hatte	
  damit	
  
stattgefunden.	
  
In	
  einer	
  Atmosphäre	
  der	
  grenzenlosen	
  Diffamierung	
  erscheint	
  es	
  nur	
  allzu	
  konsequent,	
  
wenn	
  Paulinus	
  von	
  Nola	
  (gest.	
  431)	
  sogar	
  den	
  Vers	
  Röm	
  11,28	
  korrigierte.	
  Die	
  Frage:	
  
„Wenn	
  die	
  Juden	
  der	
  Väter	
  wegen	
  ohne	
  eigenes	
  Verdienst	
  	
  geliebt	
  werden,	
  werden	
  sie	
  
auch	
  der	
  Väter	
  wegen	
  gerettet?",	
  beantwortete	
  er	
  mit	
  dem	
  Hinweis:	
  Aber	
  wenn	
  auch	
  
Noe,	
  Daniel	
  und	
  Job	
  mitten	
  unter	
  ihnen	
  weilten,	
  werden	
  sie	
  doch	
  ihren	
  gottlosen	
  
Nachkommen	
  nicht	
  das	
  Heil	
  verschaffen,	
  sie	
  allein	
  werden	
  des	
  Heils	
  teilhaftig	
  sein.“	
  
Die	
  Hoffnung	
  auf	
  die	
  Bekehrung	
  Israels,	
  die	
  bei	
  Justin	
  noch	
  eine	
  Rolle	
  spielt	
  und	
  im	
  
Laufe	
  des	
  dritten	
  Jahrhundert	
  immer	
  mehr	
  der	
  Vision	
  einer	
  eschatologischen	
  Bekehrung	
  
Platz	
  macht,	
  reichte	
  nicht	
  zur	
  Erklärung	
  des	
  Existenzgrundes	
  der	
  unbekehrten	
  Juden.	
  
Emotional	
  viel	
  wichtiger	
  sind	
  auch	
  den	
  Kirchenvätern	
  jene	
  Aspekte,	
  die	
  sich	
  als	
  
demonstratio	
  der	
  christlichen	
  Wahrheit	
  eignen.	
  Der	
  Umfang	
  der	
  Fragen,	
  die	
  durch	
  das	
  
sichtbare	
  Schicksal	
  der	
  Juden	
  bewiesen	
  werden	
  sollen,	
  reicht	
  vom	
  Nachweis	
  des	
  
göttlichen	
  Willens	
  für	
  die	
  Beendigung	
  des	
  Opferdienstes	
  (Justin),	
  bis	
  zur	
  demonstratio	
  
der	
  Wahrheit	
  des	
  Auferstandenen	
  (Melito	
  von	
  Sardes).	
  Den	
  Hauptakzent	
  bildet	
  
allerdings	
  der	
  von	
  den	
  Vätern	
  als	
  zwingend	
  geglaubte	
  Kausalzusammenhang	
  zwischen	
  
den	
  Vergehen	
  und	
  der	
  Strafe.	
  „Wie	
  schwer	
  sie	
  sich	
  verfehlt	
  haben	
  ...	
  das	
  würde,	
  selbst	
  
wenn	
  sie	
  es	
  nicht	
  selbst	
  zugäben,	
  ihre	
  heutige	
  Katastrophe	
  beweisen.	
  Zerstreut,	
  unstet	
  
umherirrend,	
  vertrieben	
  vom	
  Boden	
  und	
  Himmel	
  ihrer	
  Heimat	
  durchstreifen	
  sie	
  den	
  
Erdkreis,	
  ohne	
  einen	
  Menschen,	
  ohne	
  Gott	
  zum	
  König	
  zu	
  haben.	
  Und	
  es	
  wird	
  ihnen	
  nicht	
  
einmal	
  erlaubt,	
  als	
  Fremdlinge	
  kurz	
  ihr	
  Vaterland	
  zu	
  besuchen"	
  (Tertullian).	
  Im	
  
pseudorufinischem	
  Kommentar	
  über	
  die	
  Psalmen	
  wird	
  folgender	
  Grund	
  für	
  die	
  Existenz	
  
der	
  Juden	
  angegeben:	
  „Sie	
  sind	
  notwendig	
  für	
  die	
  Gläubigen,	
  damit	
  Gott	
  an	
  unseren	
  
Feinden	
  uns	
  sein	
  Erbarmen	
  zeigen	
  konnte.	
  Die	
  Zweige	
  des	
  Stolzes	
  sind	
  abgehauen,	
  sein	
  
Erbarmen	
  erweist	
  er	
  dem	
  eingepfropften	
  wilden	
  Ölzweig.	
  ...	
  Damit	
  also	
  die	
  gläubigen	
  
Völker	
  nicht	
  Gottes	
  Gnade	
  	
  vergessen,	
  leben	
  vor	
  ihren	
  Augen	
  die	
  blinden	
  Juden,	
  damit	
  sie	
  
beim	
  Anblick	
  ihrer	
  Blindheit	
  immerzu	
  begreifen,	
  wie	
  sehr	
  sie	
  Gott	
  für	
  ihre	
  eigene	
  
Erleuchtung	
  dankbar	
  sein	
  müssen“.	
  Diese	
  Lösung	
  ist	
  bereits	
  bei	
  Augustinus	
  in	
  seinen	
  
Überlegungen	
  über	
  die	
  Gefäße	
  des	
  Zornes	
  grundgelegt:	
  die	
  Funktion	
  der	
  Synagoge	
  der	
  
Kirche	
  gegenüber	
  sei	
  vergleichbar	
  der	
  Funktion	
  der	
  Verdammten	
  im	
  Hinblick	
  auf	
  die	
  
Geretteten:	
  In	
  den	
  Feinden	
  zeigt	
  uns	
  Gott	
  seine	
  Barmherzigkeit.	
  
Ihre	
  geschichtliche	
  Rolle	
  besteht	
  allerdings	
  in	
  der	
  Bezeugung	
  der	
  Wahrheit	
  
der	
  	
  christlicher	
  Religion:	
  zerstreut	
  über	
  alle	
  Länder	
  tragen	
  sie	
  die	
  Bücher,	
  in	
  denen	
  die	
  
christliche	
  Wahrheit	
  steht,	
  überall	
  hin.	
  Sie	
  selber	
  verstehen	
  sie	
  zwar	
  nicht,	
  sind	
  bloß	
  
Buchverwalter	
  und	
  Archivare	
  der	
  Christen,	
  denen	
  sie,	
  wie	
  Sklaven	
  die	
  Bücher	
  
nachtragen.	
  Dieser	
  ihr	
  Dienst	
  wird	
  bis	
  zum	
  Ende	
  notwendig	
  sein.	
  Deshalb	
  	
  dürfen	
  sie	
  
auch	
  nicht	
  getötet	
  werden.	
  
Die	
  traditionelle	
  theologische	
  Substitutionstheorie,	
  die	
  die	
  Wahrnehmung	
  der	
  Kirche	
  in	
  
allen	
  ihren	
  Gliedern	
  und	
  Ämtern	
  prägte,	
  kann	
  in	
  folgender	
  Weise	
  zusammengefasst	
  
werden:	
  Weil	
  die	
  Juden	
  am	
  Tod	
  Christi	
  wesentlich	
  Schuld	
  tragen	
  („Gottesmörder"),	
  sind	
  
sie	
  von	
  Gott	
  in	
  alle	
  Welt	
  zerstreut	
  worden.	
  Der	
  Bund	
  Gottes	
  mit	
  den	
  Menschen	
  ist	
  auf	
  das	
  
neue	
  Volk	
  Israel,	
  das	
  die	
  Kirche	
  darstellt,	
  übertragen	
  worden,	
  wodurch	
  Israel	
  seine	
  
Verheißung	
  verloren	
  hat.	
  Nach	
  dieser	
  traditionellen	
  Position	
  verstehen	
  sich	
  die	
  Christen	
  



als	
  die	
  wahren	
  Juden	
  dem	
  Glauben	
  nach.	
  Das	
  gegenwärtige	
  Judentum	
  diente	
  nur	
  zur	
  
pädagogischen	
  Illustration	
  christlicher	
  Überlegenheit.	
  
	
  	
  
Kirche	
  und	
  Judentum	
  in	
  „Nostra	
  aetate“[5]	
  
	
  	
  
Die	
  Konzilsväter	
  des	
  II.	
  Vatikanischen	
  Konzils	
  (1962-­‐1965)	
  sahen	
  sich	
  konfrontiert	
  mit	
  
„knapp	
  zwei	
  Jahrtausenden	
  des	
  Misstrauens,	
  der	
  Beschuldigungen	
  sowie	
  des	
  offenen	
  
Hasses	
  und	
  der	
  Diffamierungen	
  sowohl	
  in	
  theologischer	
  als	
  auch	
  in	
  gesellschaftlicher	
  
und	
  politischer	
  Hinsicht“[6],	
  in	
  denen	
  das	
  jüdische	
  Volk	
  seiner	
  theologischen	
  und	
  
vielfach	
  auch	
  seiner	
  realen	
  Existenzberechtigung	
  beraubt	
  wurde.	
  Der	
  entscheidende	
  
Schritt	
  der	
  Konzilserklärung	
  „Nostra	
  Aetate“	
  besteht	
  darin,	
  dass	
  die	
  Kirche	
  in	
  ihrer	
  
Herkunft	
  und	
  damit	
  in	
  ihrer	
  Identität	
  unabweisbar	
  an	
  das	
  Volk	
  Israel	
  verwiesen	
  und	
  das	
  
aktuelle	
  Judentum	
  als	
  konstitutiver	
  Gesprächspartner	
  einbezogen	
  wird.	
  
Die	
  Erfahrung	
  der	
  versuchten	
  Vernichtung	
  des	
  europäischen	
  Judentums	
  durch	
  den	
  
Nationalsozialismus	
  forderte	
  das	
  Konzil	
  unabweisbar	
  dazu	
  auf,	
  die	
  eigene	
  
Verantwortung	
  auf	
  dem	
  Hintergrund	
  eines	
  traditionellen	
  christlichen	
  Antisemitismus	
  zu	
  
sehen	
  und	
  die	
  Beziehung	
  zum	
  Volk	
  Israel	
  von	
  der	
  Wurzel	
  her	
  zu	
  bedenken.	
  Schematisch	
  
lassen	
  sich	
  drei	
  Stufen	
  unterscheiden,	
  die	
  die	
  „Un-­‐Beziehung"	
  zwischen	
  Kirche	
  und	
  
Synagoge	
  unheilvoll	
  prägen.	
  Im	
  Neuen	
  Testament	
  sind	
  polemische	
  Aussagen	
  zum	
  
Judentum,	
  insbesondere	
  im	
  Johannesevangelium,	
  festzustellen,	
  die	
  den	
  allmählichen	
  
Ablösungsprozess	
  des	
  jungen	
  Christentums	
  von	
  seiner	
  jüdischen	
  Herkunft	
  bezeugen.	
  Als	
  
klassische	
  Stellen	
  gelten:	
  1	
  Thess	
  2,14-­‐16;	
  Mt	
  27,20-­‐26;	
  Joh	
  8,37-­‐47[7].	
  Die	
  zweite	
  Stufe	
  
bilden	
  die	
  ,Ad-­‐versus-­‐Iudaeos-­‐Texte’	
  der	
  Kirchenväter,	
  die	
  zunächst	
  eine	
  reale	
  
Auseinandersetzung	
  und	
  Kontroverse	
  dokumentieren,	
  später	
  jedoch	
  zu	
  klischeehaften	
  
Polemiken	
  und	
  entsprechenden	
  jüdischen	
  Antworten	
  ohne	
  direkte	
  Beziehung	
  
degenerieren.	
  Diese	
  führten	
  zu	
  oder	
  bestärkten	
  Verdächtigungen	
  und	
  Verleumdungen,	
  
die	
  sich	
  z.	
  B.	
  künstlerisch	
  im	
  Gegensatzpaar	
  Kirche	
  und	
  Synagoge,	
  in	
  der	
  
Volksfrömmigkeit	
  in	
  den	
  Ritualmordlegenden	
  und	
  gesellschaftspolitisch	
  in	
  
verschiedenen	
  Stigmatisierungen	
  mit	
  den	
  entsprechenden	
  Stereotypen	
  und	
  blutigen	
  
Verfolgungen	
  äußerten.	
  Die	
  Kleiderordnung	
  des	
  vierten	
  Laterankonzils,	
  die	
  Pogrome	
  in	
  
Krisenzeiten,	
  die	
  Vertreibung	
  oder	
  durch	
  massiven	
  Druck	
  bewirkte	
  Taufe	
  der	
  Juden	
  
nach	
  der	
  Eroberung	
  Granadas	
  1492	
  in	
  Spanien	
  sowie	
  vielfältige	
  Diskriminierungen	
  und	
  
Einschränkungen	
  in	
  Europa	
  bis	
  zur	
  Toleranzgesetzgebung	
  der	
  Aufklärung	
  sind	
  die	
  in	
  
der	
  Erinnerung	
  zu	
  Buche	
  schlagenden	
  antijüdischen	
  Maßnahmen	
  in	
  christlichen	
  
Gesellschaften.	
  
Die	
  christliche	
  Theologie	
  hatte	
  keine	
  Antwort	
  auf	
  die	
  Frage	
  der	
  Bedeutung	
  des	
  
gegenwärtigen	
  Judentums	
  in	
  der	
  einen	
  Heilsgeschichte.	
  Die	
  Juden	
  wurden	
  zum	
  
gesellschaftlichen	
  Sündenbock.	
  Damit	
  ist	
  der	
  Vernichtungswille	
  des	
  Nationalsozialismus	
  
noch	
  nicht	
  erklärt,	
  weil	
  hier	
  auch	
  vulgärer	
  Darwinismus,	
  Rassentheorie,	
  der	
  Wille	
  der	
  
Moderne,	
  einen	
  neuen	
  Menschen	
  zu	
  schaffen,	
  und	
  die	
  Vorstellung	
  vom	
  „unwerten	
  
Leben"	
  wirksam	
  wurden.	
  Dennoch	
  hat	
  diese	
  lange	
  Geschichte	
  des	
  Misstrauens	
  und	
  der	
  
Verachtung	
  ihren	
  Anteil	
  an	
  der	
  Katastrophe	
  des	
  20.	
  Jahrhunderts.	
  
Im	
  Vorfeld	
  des	
  Konzils	
  sah	
  der	
  französische	
  Historiker	
  Jules	
  Isaac	
  (1877-­‐1963)	
  die	
  
christliche	
  Verkündigung	
  und	
  Katechese	
  im	
  Blick	
  auf	
  die	
  Juden	
  als	
  „Unterweisung	
  in	
  der	
  
Verachtung	
  der	
  Juden“	
  und	
  „als	
  System	
  der	
  Herabwürdigung“[8].	
  Die	
  darin	
  zum	
  Austrag	
  
kommende	
  Rolle	
  des	
  Sündenbocks	
  und	
  der	
  Menschenverachtung	
  konnte	
  selbst	
  in	
  einem	
  
antichristlichen	
  Antijudaismus	
  zur	
  Wirkung	
  kommen.	
  Das	
  Schicksal	
  der	
  Juden	
  hätte	
  sich,	
  
trotz	
  des	
  antiken	
  Anti-­‐Judaismus,	
  erst	
  nachdem	
  das	
  Christentum	
  im	
  vierten	
  Jahrhundert	
  
Staatskirche	
  wurde,	
  radikal	
  verschlimmert.	
  Obwohl	
  der	
  auf	
  Ausrottung	
  hin	
  zielende	
  
Rassenhass	
  antichristlich	
  sei,	
  habe	
  er	
  sich	
  auf	
  christlichem	
  Boden	
  entfaltet	
  und	
  ein	
  



zweifelhaftes	
  christliches	
  Erbe	
  in	
  sich	
  aufgenommen.	
  Weil	
  aber	
  das	
  Christentum	
  seinem	
  
Wesen	
  nach	
  den	
  Antijudaismus	
  ausschließe,	
  fordert	
  Isaac	
  dazu	
  auf	
  der	
  Wahrheit	
  die	
  
Ehre	
  zu	
  geben.	
  In	
  der	
  antijüdischen	
  Tradition	
  verstrickte	
  sich	
  die	
  Kirche	
  in	
  einen	
  
Selbstwiderspruch	
  und	
  verfehlte	
  ihre	
  eigentliche	
  Aufgabe,	
  das	
  Evangelium	
  Jesu	
  Christi	
  
treu	
  zu	
  bewahren.	
  Trotz	
  guter	
  Argumente	
  gegen	
  alle	
  Formen	
  von	
  Kollektivschuld	
  liegt	
  
hier	
  eine	
  in	
  Exegese,	
  Verkündigung,	
  Lehre	
  und	
  alltäglicher	
  Praxis	
  zum	
  Ausdruck	
  
kommende	
  Form	
  struktureller	
  Sünde	
  vor,	
  die	
  als	
  Schuld	
  der	
  Kirche	
  bezeichnet	
  werden	
  
muss.	
  Da	
  das	
  Gedächtnis	
  der	
  Kirche	
  auf	
  Grund	
  dieser	
  Interpretationsgeschichte	
  geprägt	
  
ist,	
  sind	
  auch	
  jene	
  Kirche	
  und	
  Glaubende	
  in	
  der	
  Mitverantwortung,	
  die	
  nicht	
  unmittelbar	
  
mit	
  dem	
  Verbrechen	
  der	
  Shoah	
  verwickelt	
  waren.	
  Da	
  sich	
  der	
  christliche	
  Antijudaismus	
  
aufstellen	
  im	
  Neuen	
  Testament	
  stützt,	
  die	
  nach	
  der	
  Trennung	
  von	
  Juden-­‐	
  und	
  
Heidenchristen	
  nicht	
  mehr	
  als	
  innerjüdische	
  Kontroverse	
  gelesen	
  wurden,	
  sondern	
  
gegen	
  das	
  Volk	
  Israel,	
  bleibt	
  die	
  Aufmerksamkeit	
  für	
  diese	
  Gefährdung	
  der	
  
Verkündigung	
  des	
  Evangeliums	
  bestehen.	
  Da	
  es	
  auch	
  einen	
  Antijudaismus	
  ohne	
  Juden	
  
geben	
  kann	
  und	
  die	
  Debatte	
  während	
  des	
  Konzils	
  die	
  Aktualität	
  der	
  Vorurteile	
  bewies,	
  
ist	
  auch	
  der	
  Begriff	
  einer	
  strukturellen	
  Verantwortung	
  angebracht.	
  
Als	
  Magna	
  Charta	
  für	
  die	
  verschiedenen	
  Dialoggruppen	
  und	
  kirchlichen	
  
Lehräußerungen	
  nach	
  dem	
  Zweiten	
  Weltkrieg	
  gelten	
  die	
  Seelisberger	
  Thesen	
  von	
  1947.	
  
Das	
  Seelisberger	
  Treffen	
  von	
  Christen	
  beider	
  Konfessionen	
  und	
  Juden	
  fand	
  vom	
  30.7.	
  bis	
  
5.8.	
  1947	
  in	
  der	
  Schweiz	
  statt.	
  Sie	
  werden	
  vom	
  ökumenischen	
  Weltrat	
  der	
  Kirchen	
  
(1948)	
  aufgegriffen	
  und	
  in	
  Schwalbach	
  (1950)	
  weitergeführt.	
  Die	
  zehn	
  Seelisberger	
  
Thesen,	
  die	
  von	
  den	
  Vorschlägen	
  Jules	
  Isaacs	
  geprägt	
  sind,	
  verstehen	
  sich	
  als	
  
Wegweisung	
  für	
  die	
  christliche	
  Predigt	
  und	
  Katechese	
  zum	
  Judenthema.	
  Alle	
  wichtigen	
  
Themen,	
  die	
  das	
  Konzil	
  zu	
  diskutieren	
  hatte,	
  finden	
  sich	
  darin:	
  die	
  bleibende	
  Bedeutung	
  
des	
  Bundes	
  Gottes	
  mit	
  Israel	
  und	
  die	
  Zurückweisung	
  einer	
  Verwerfung	
  oder	
  
Verfluchung	
  desselben,	
  die	
  Herkunft	
  der	
  Kirche	
  aus	
  dem	
  Volk	
  Israels,	
  die	
  Verantwortung	
  
von	
  Christen	
  und	
  Juden	
  in	
  Beziehung	
  zur	
  Passion	
  Christi.	
  
	
  	
  
Die	
  Initiative	
  Johannes	
  XXIII.	
  
	
  	
  
Der	
  geistliche	
  Vater	
  des	
  Konzilsdokumentes	
  ist	
  Johannes	
  XXIII.	
  Eine	
  Anekdote	
  gewinnt	
  
Symbolwert:	
  Während	
  der	
  Karfreitagsliturgie	
  1959	
  soll	
  Papst	
  Johannes	
  XXIII.	
  während	
  
der	
  großen	
  Fürbitten	
  ausdrücklich	
  darum	
  gebeten	
  haben,	
  das	
  Adjektiv	
  „perfidi"	
  
auszulassen.[9]	
  Aufgrund	
  seines	
  Verhaltens	
  während	
  der	
  nationalsozialistischen	
  
Judenverfolgung	
  und	
  Vernichtung	
  und	
  anderer	
  Begebenheiten	
  weckte	
  der	
  Papst	
  bei	
  
vielen	
  Juden	
  große	
  Hoffnung	
  in	
  Bezug	
  auf	
  das	
  anstehende	
  Konzil.	
  In	
  der	
  Audienz	
  für	
  
Jules	
  Isaac	
  am	
  13.6.1960,	
  der	
  dem	
  Papst	
  ein	
  Dossier	
  mit	
  den	
  entscheidenden	
  
systematischen	
  und	
  pastoralen	
  Fragestellungen	
  vorlegte,	
  beginnt	
  die	
  Textgeschichte	
  der	
  
Erklärung.	
  Isaac	
  erörterte	
  drei	
  Punkte:	
  Ein	
  Programm	
  zur	
  Überprüfung	
  ungerechter	
  
Aussagen	
  über	
  Israel	
  in	
  der	
  christlichen	
  Unterweisung,	
  eine	
  Widerlegung	
  der	
  Meinung,	
  
dass	
  die	
  Diaspora	
  Israels	
  eine	
  von	
  Gott	
  verhängte	
  Strafe	
  für	
  die	
  Kreuzigung	
  Jesu	
  sei,	
  und	
  
Auszüge	
  aus	
  dem	
  Trienter	
  Katechismus,	
  der	
  die	
  Schuld	
  am	
  Tode	
  Jesu	
  nicht	
  den	
  Juden,	
  
seien	
  dies	
  einzelne	
  Gruppen	
  oder	
  die	
  Gesamtheit,	
  zuschrieb,	
  sondern	
  unseren	
  Sünden.	
  
Wer	
  trägt	
  die	
  Verantwortung	
  für	
  den	
  Tod	
  Jesu,	
  und	
  wie	
  steht	
  das	
  Volk	
  Israel	
  heute	
  in	
  der	
  
Verheißung	
  Gottes?	
  Welches	
  ist	
  die	
  verbindliche	
  Lehre	
  der	
  Kirche	
  angesichts	
  des	
  
heimlichen	
  oder	
  offenen	
  Antisemitismus	
  in	
  der	
  populären	
  Unterweisung	
  und	
  
Frömmigkeitspraxis?	
  Welche	
  Mitverantwortung	
  trägt	
  die	
  Kirche	
  für	
  den	
  modernen	
  
Antisemitismus?	
  Schließlich:	
  Welche	
  Konsequenzen	
  sind	
  aus	
  der	
  Beantwortung	
  dieser	
  
Fragen	
  für	
  die	
  liturgische	
  und	
  katechetische	
  Praxis	
  zu	
  ziehen?	
  
	
  	
  



Der	
  Abschnitt	
  Nostra	
  Aetate	
  Nr.	
  4	
  zum	
  Judentum	
  ist	
  der	
  Ursprung	
  und	
  die	
  Mitte	
  der	
  
Konzilserklärung	
  „Über	
  die	
  Haltung	
  der	
  Kirche	
  zu	
  den	
  nichtchristlichen	
  Religionen“.	
  Es	
  
geht	
  um	
  die	
  Kirche	
  in	
  ihrer	
  im	
  Judentum	
  wurzelnden	
  Identität.	
  Das	
  Verhältnis	
  ist	
  durch	
  
die	
  Verbundenheit	
  in	
  der	
  Herkunft	
  aus	
  der	
  Heilsgeschichte	
  Israels,	
  in	
  den	
  Anfängen	
  der	
  
Kirche	
  und	
  in	
  der	
  gemeinsamen	
  Hoffnung	
  ausgezeichnet.	
  Die	
  Aussagen	
  von	
  Rom	
  9-­‐11	
  
und	
  Eph	
  2	
  gewinnen	
  normative	
  Bedeutung.	
  Das	
  gemeinsame	
  Erbe	
  wird	
  schon	
  sprachlich,	
  
z.	
  B.	
  in	
  Bezug	
  auf	
  die	
  gemeinsame	
  Beziehung	
  zu	
  Abraham	
  herausgehoben.	
  Dieses	
  
gemeinsame	
  Erbe	
  ist	
  nicht	
  nur	
  die	
  Ausgangsbasis	
  für	
  die	
  geschichtliche	
  Fragestellung,	
  
sondern	
  auch	
  für	
  das	
  Verhältnis	
  der	
  Kirche	
  zum	
  gegenwärtigen	
  Judentum.	
  Die	
  Herkunft	
  
der	
  Kirche	
  bestimmt	
  ihre	
  Gegenwart	
  und	
  bleibende	
  Zukunft.	
  
Wo	
  liegt	
  der	
  Ursprung	
  der	
  Kirche?	
  Sie	
  hat	
  ihre	
  Wurzel	
  nicht	
  in	
  sich,	
  sondern	
  verdankt	
  
sich	
  aufgrund	
  des	
  göttlichen	
  Ratschlusses	
  der	
  Erwählung	
  der	
  Patriarchen,	
  des	
  Mose	
  und	
  
der	
  Propheten.	
  Die	
  Glaubensgeschichte	
  Israels	
  ist	
  der	
  gute	
  Ölbaum,	
  dem	
  sich	
  auch	
  die	
  
Kirche	
  der	
  Heiden,	
  die	
  wie	
  wilde	
  Schösslinge	
  eingepfropft	
  sind,	
  verdankt.	
  
Abrahamsbund	
  und	
  Exodus	
  bleiben	
  die	
  bevorzugten	
  Vor-­‐Bilder,	
  die	
  in	
  der	
  traditionellen	
  
Verheißung-­‐Erfüllung-­‐Lehre	
  ge-­‐schrieben	
  sind.	
  Die	
  paulinische	
  Israeltheologie	
  bildet	
  die	
  
theologische	
  Tiefenstruktur	
  des	
  Gesamttextes.	
  
Wie	
  war	
  das	
  Verhältnis	
  zum	
  Judentum?	
  Die	
  Reinigung	
  des	
  Gewissens	
  begann	
  in	
  den	
  
bewegenden	
  Reden	
  über	
  den	
  Antijudaismus	
  und	
  seine	
  christlichen	
  Wurzeln	
  in	
  der	
  
Konzilsaula.	
  Alle	
  Aussagen,	
  die	
  nach	
  Substitution	
  klingen,	
  werden	
  vermieden.	
  Die	
  durch	
  
den	
  Christusglauben	
  gegebene	
  Differenz	
  verschleiert	
  das	
  Konzil	
  nicht.	
  Aber	
  es	
  sucht	
  
nach	
  der	
  auch	
  biblisch	
  angemessenen	
  Sprache	
  für	
  Differenz	
  und	
  Gemeinsamkeit:	
  Israel	
  
bleibt	
  das	
  erwählte	
  Volk,	
  auch	
  wenn	
  es	
  zu	
  seiner	
  Zeit	
  das	
  Evangelium	
  zurückgewiesen	
  
hat.	
  Die	
  heilsgeschichtliche	
  Perspektive	
  trägt	
  die	
  Hoffnung	
  auf	
  eine	
  endzeitlich-­‐
universale	
  Einigung	
  aller	
  Völker	
  im	
  Dienste	
  Gottes.“	
  Von	
  der	
  Verantwortung	
  für	
  den	
  Tod	
  
Jesu	
  werden	
  einzelne	
  Gruppen	
  nicht	
  entlastet	
  („die	
  jüdischen	
  Obrigkeiten,	
  mit	
  ihren	
  
Anhängern").	
  Die	
  Vorstellung	
  einer	
  jüdischen	
  Kollektivschuld	
  (damals	
  und	
  mehr	
  noch	
  
heute)	
  wird	
  vehement	
  zurückgewiesen.	
  Vielmehr	
  werden	
  die	
  Aussagen	
  des	
  
„Catechismus	
  Romanus",	
  den	
  Jules	
  Isaac	
  erwähnte,	
  aufgegriffen.	
  Das	
  Kreuz	
  dürfe	
  nicht	
  
mehr	
  entstellt	
  werden,	
  sondern	
  soll	
  als	
  Zeichen	
  der	
  universalen	
  Liebe	
  Gottes	
  und	
  als	
  
Quelle	
  aller	
  Gnaden	
  gepredigt	
  werden.	
  Die	
  antijüdischen	
  Aussagen	
  („von	
  Gott	
  verworfen	
  
oder	
  verflucht")	
  werden	
  zurückgewiesen.	
  Künftig	
  müssen	
  Katechese	
  und	
  Predigt	
  sich	
  
eng	
  an	
  die	
  evangelische	
  Wahrheit	
  halten	
  und	
  mit	
  dem	
  Geist	
  Christi	
  übereinstimmen.	
  Das	
  
heißt,	
  dass	
  alle	
  kirchlichen	
  Aussagen	
  in	
  gemeinsamer	
  Arbeit	
  (Studien	
  und	
  Gespräch)	
  im	
  
Geiste	
  des	
  Evangeliums	
  und	
  im	
  Geiste	
  Christi	
  geprüft	
  werden	
  sollen.	
  Dadurch	
  werden	
  
Einspruchsrechte	
  von	
  jüdischer	
  Seite	
  in	
  zentrale	
  kirchliche	
  Aufgaben,	
  wie	
  Katechese,	
  
Verkündigung	
  und	
  Theologie,	
  eingeräumt.	
  Was	
  Geist	
  des	
  Evangeliums	
  ist,	
  was	
  Geist	
  
Christi	
  ist,	
  wird	
  man	
  nicht	
  mehr	
  ohne	
  den	
  jüdischen	
  Gesprächspartner	
  selbst	
  bestimmen	
  
können.	
  Der	
  darin	
  angelegte	
  Dynamismus,	
  der	
  zu	
  einer	
  weitgehenden	
  Sprach-­‐	
  und	
  
Ritualreinigung	
  führte	
  und	
  weiterhin	
  führen	
  wird,	
  sollte	
  nicht	
  unterschätzt	
  werden.	
  Die	
  
Juden	
  sind	
  konstitutiv	
  in	
  die	
  Suche	
  nach	
  dem	
  kirchlich-­‐christlichen	
  Selbstverständnis	
  
und	
  jeder	
  Beziehung	
  der	
  Kirche	
  zu	
  ihnen	
  eingebunden,	
  weil	
  die	
  Grundlage	
  im	
  
Evangelium	
  nicht	
  hinreichend	
  verstanden	
  werden	
  kann,	
  ohne	
  auf	
  das	
  aktuelle	
  Judentum	
  
zu	
  horchen.	
  
	
  	
  
	
  	
  
Drei	
  jüdische	
  Stimmen	
  zum	
  Verhältnis	
  von	
  Israel	
  und	
  Kirche	
  
	
  	
  
Maimonides:	
  Das	
  Christentum	
  als	
  „praeparatio	
  messianica“	
  
	
  	
  



Maimonides	
  (1135	
  Cordoba	
  –	
  1204	
  Fustat)	
  sieht	
  im	
  Christentum	
  eine	
  „praeparatio	
  
messianica“.	
  Maimonides	
  sagt	
  in	
  seinem	
  maßgebenden	
  Kodex	
  (Mischne	
  Tora):	
  „Es	
  
übersteigt	
  den	
  menschlichen	
  verstand,	
  die	
  Pläne	
  des	
  Schöpfers	
  zu	
  ergründen;	
  denn	
  
unsere	
  Wege	
  sind	
  nicht	
  Seine	
  Wege	
  und	
  unser	
  Gedanken	
  nicht	
  Seine	
  Gedanken.	
  Alles,	
  
was	
  mit	
  Jesus	
  von	
  Nazareth	
  und	
  dem	
  Ismaeliten	
  (Mohammed),	
  der	
  nach	
  ihm	
  kam,	
  
zusammenhängt,	
  dient	
  dazu,	
  den	
  Weg	
  für	
  den	
  Messias	
  freizumachen,	
  die	
  ganze	
  Welt	
  auf	
  
die	
  gemeinsame	
  Anbetung	
  Gottes	
  vorzubereiten,	
  wie	
  geschrieben	
  steht:	
  ‚	
  Denn	
  alsdann	
  
will	
  ich	
  den	
  Völkern	
  eine	
  reine	
  Sprache	
  geben,	
  dass	
  sie	
  alle	
  den	
  Namen	
  des	
  Herrn	
  
anrufen	
  und	
  Ihm	
  einträchtig	
  dienen’	
  (Zeph	
  3,9).	
  So	
  wurden	
  die	
  messianische	
  Hoffnung,	
  
die	
  Tora	
  und	
  die	
  Gebote	
  vertraute	
  Themen	
  –	
  Themen	
  für	
  das	
  Gespräch	
  (unter	
  den	
  
Bewohnern)	
  der	
  fernen	
  Inseln	
  und	
  vieler	
  Menschen.“[10]	
  
Das	
  Christentum	
  wird	
  also	
  von	
  Maimonides	
  als	
  Teil	
  des	
  göttlichen	
  Plans	
  der	
  Erlösung	
  
der	
  Menschheit	
  betrachtet.	
  Die	
  Bedeutung	
  liegt	
  darin,	
  dass	
  „alles,	
  was	
  mit	
  Jesus	
  von	
  
Nazareth	
  und	
  Mohammed	
  zusammenhängt	
  dazu	
  dient,	
  den	
  Weg	
  für	
  den	
  König	
  Messias	
  
freizumachen.“	
  Maimonides	
  hält	
  fest,	
  dass	
  „die	
  Christen	
  glauben	
  und	
  bekennen,	
  dass	
  die	
  
Tora	
  Gottes	
  Offenbarung	
  ist	
  (Torah	
  min	
  haSchamajim)	
  und	
  Mose	
  in	
  der	
  Gestalt	
  gegeben	
  
wurde,	
  in	
  der	
  sie	
  übernommen	
  ist;	
  sie	
  haben	
  sie	
  vollständig	
  niedergeschrieben,	
  obwohl	
  
sie	
  sie	
  häufig	
  anders	
  auslegen.“[11]	
  Christentum	
  und	
  Islam	
  sind	
  für	
  Maimonides	
  
keineswegs	
  Zufallsprodukte	
  der	
  Geschichte	
  oder	
  rein	
  menschliche	
  Phänomene.	
  
	
  	
  
	
  	
  
Franz	
  Rosenzweig:	
  Kirche	
  und	
  Synagoge	
  sind	
  aufeinander	
  angewiesen[12]	
  
	
  	
  
„Kirche	
  und	
  Synagoge	
  sind	
  aufeinander	
  angewiesen.“[13]	
  Diese	
  lapidare	
  aber	
  alles	
  
andere	
  als	
  selbstverständliche	
  Feststellung	
  macht	
  Franz	
  Rosenzweig	
  (1886-­‐1929)	
  in	
  
einem	
  Brief	
  an	
  Rudolf	
  Ehrenberg	
  vom	
  31.	
  Oktober	
  1913.	
  Zwar	
  hat	
  christlicherseits	
  nach	
  
der	
  Verurteilung	
  Marcions	
  im	
  Prinzip	
  jedenfalls	
  niemand	
  mehr	
  die	
  Angewiesenheit	
  des	
  
Neuen	
  Testaments	
  auf	
  	
  das	
  „Alte“	
  geleugnet.	
  Aber	
  kann	
  dem	
  Judentum	
  die	
  Frage	
  nach	
  
der	
  Bedeutung	
  der	
  beiden	
  Testamente	
  füreinander	
  nicht	
  gleichgültig	
  sein?	
  Diese	
  
gegenseitige	
  Angewiesenheit	
  wird	
  von	
  Rosenzweig	
  von	
  einer	
  „gleichen	
  
Endhoffnung“	
  her	
  begründet,	
  die	
  Juden	
  und	
  Christen	
  gleichermaßen	
  in	
  das	
  Leiden	
  stellt.	
  
Juden	
  und	
  Christen	
  finden	
  sich	
  gemeinsam	
  und	
  aufeinander	
  angewiesen	
  in	
  der	
  
Verantwortung	
  für	
  die	
  Weltgeschichte	
  vor.	
  Um	
  Rosenzweig	
  recht	
  zu	
  verstehen,	
  wird	
  
man	
  zunächst	
  einmal	
  auf	
  seine	
  unglaubliche	
  Fähigkeit	
  hinweisen	
  dürfen,	
  in	
  
Gegensatzpaaren,	
  Spannungspaaren,	
  Anderheiten	
  zu	
  denken,	
  deren	
  jeweilige	
  Glieder	
  
nicht	
  aufeinander	
  zurückführbar	
  sind	
  und	
  dennoch	
  einander	
  bedürfen.	
  Das	
  
Entscheidende	
  des	
  „Neuen	
  Denkens“	
  (1925)	
  lautet,	
  dass	
  dieses	
  Denkens	
  im	
  „Bedürfen	
  
des	
  Anderen	
  und,	
  was	
  dasselbe	
  ist,	
  im	
  Ernstnehmen	
  der	
  Zeit“[14]	
  liege,	
  zeigt	
  sich	
  von	
  
Anfang	
  an	
  als	
  die	
  Seele	
  der	
  Wirklichkeitserfassung,	
  die	
  sich	
  in	
  Rosenzweigs	
  Denken	
  
zuträgt.	
  Dieses	
  große	
  Grundprinzip	
  seines	
  Denkens	
  wendet	
  er	
  nun	
  aber	
  wie	
  
selbstverständlich	
  auch	
  auf	
  die	
  Antwort	
  an,	
  die	
  der	
  Mensch	
  auf	
  das	
  ihn	
  in	
  der	
  
Offenbarung	
  erweckende	
  und	
  erwählende	
  Wort	
  des	
  EINEN	
  gibt.	
  Es	
  ist	
  im	
  Verständnis	
  
Rosenzweigs	
  kein	
  Relativismus	
  und	
  kein	
  Verrat	
  am	
  Judentum,	
  wenn	
  er	
  angesichts	
  der	
  
„in	
  aller	
  Zeit	
  unversöhnlichen	
  Messiaserwartungen“	
  von	
  den	
  „beiden	
  letzten	
  Einsätzen	
  
um	
  die	
  Wahrheit“	
  spricht,	
  d.h.	
  das	
  Christentum	
  als	
  einen	
  letzten	
  Einsatz	
  um	
  dieselbe	
  
Wahrheit,	
  um	
  die	
  es	
  auch	
  im	
  Judentum	
  geht,	
  gelten	
  lässt.	
  Damit	
  stellt	
  Rosenzweig	
  das	
  
Verhältnis	
  zwischen	
  Juden	
  und	
  Christen	
  auf	
  einen	
  neuen	
  Boden.	
  Weder	
  die	
  Absolutheit	
  
des	
  Anspruchs	
  der	
  Thora	
  noch	
  die	
  Absolutheit	
  des	
  Anspruchs,	
  der	
  in	
  Jesus	
  Christus	
  
ergangen	
  ist,	
  werden	
  durch	
  diese	
  Einsicht	
  in	
  Frage	
  gestellt.	
  Es	
  wird	
  vielmehr	
  ein	
  
Wetteifern	
  eröffnet,	
  das	
  angefacht	
  ist	
  durch	
  die	
  Stimme	
  des	
  EINEN,	
  die	
  Juden	
  und	
  



Christen	
  vernommen	
  haben,	
  und	
  das	
  bewegt	
  ist	
  von	
  dem,	
  worum	
  es	
  sowohl	
  Juden	
  und	
  
Christen	
  geht:	
  die	
  Erlösung.	
  
Rosenzweig	
  hat	
  als	
  Geheimnis	
  des	
  Christlichen	
  das	
  Inkarnatorische	
  begriffen.	
  Dieser	
  
Weg	
  wurde	
  nicht	
  sein	
  Weg.	
  Aber	
  er	
  hat	
  diese	
  Anderheit	
  des	
  anderen	
  anerkannt	
  und	
  mit	
  
den	
  Mitteln	
  seines	
  überaus	
  dynamischen,	
  an	
  Hegel	
  geschulten,	
  letztlich	
  aber	
  nicht	
  
dialektischen,	
  sondern	
  dialogischen	
  Denkens	
  zur	
  Sprache	
  gebracht.	
  Er	
  hat	
  damit	
  eine	
  
neue	
  	
  Gesprächssituation	
  zwischen	
  Juden	
  und	
  Christen	
  hergestellt.	
  Diese	
  
Gesprächssituation	
  ist	
  aber	
  heute	
  in	
  dem	
  Augenblick	
  der	
  globalen	
  Menschheitskrise	
  eine	
  
Herausforderung	
  und	
  eine	
  Chance	
  zugleich.	
  Auf	
  dem	
  Spiel	
  steht	
  die	
  Schöpfung,	
  die	
  
Schöpfung,	
  die	
  nur	
  „bleiben“	
  kann,	
  wenn	
  sie	
  durch	
  Menschen	
  im	
  Licht	
  der	
  Offenbarung	
  
in	
  der	
  Bewegung	
  auf	
  die	
  verheißene	
  Erlösung	
  bleibt.	
  In	
  dieser	
  Situation	
  aber	
  gilt	
  
Rosenzweigs	
  großer	
  Satz	
  über	
  den	
  Sinn	
  der	
  Bewährung	
  jüdischer	
  und	
  christlicher	
  
Existenz:	
  „Vor	
  Gott	
  sind	
  so	
  die	
  beiden,	
  Jude	
  und	
  Christ,	
  Arbeiter	
  am	
  gleichen	
  Werk.	
  Er	
  
kann	
  keinen	
  entbehren“[15]	
  
	
  	
  
Abraham	
  Joshua	
  Heschel:	
  Vom	
  göttlichen	
  Pathos	
  
	
  	
  
Abraham	
  Joshua	
  Heschel	
  (1907-­‐1973),	
  der	
  jüdische	
  Philosoph	
  und	
  Rabbiner,	
  1938	
  von	
  
den	
  Nazis	
  in	
  einen	
  Viehwaggon	
  gesteckt	
  und	
  nach	
  Polen	
  geschickt,	
  ist	
  überzeugt,	
  „dass	
  
das	
  Schicksal	
  des	
  jüdischen	
  Volkes	
  und	
  das	
  Schicksal	
  der	
  Hebräischen	
  Bibel	
  untrennbar	
  
zusammengehören.	
  Dass	
  man	
  uns	
  als	
  Juden	
  anerkennt,	
  dass	
  wir	
  ein	
  Recht	
  haben	
  zu	
  
überleben,	
  ist	
  nur	
  in	
  einer	
  Welt	
  möglich,	
  in	
  der	
  der	
  Gott	
  Abrahams	
  verehrt	
  wird.“	
  Weil	
  
der	
  Nationalsozialismus	
  „von	
  Grund	
  auf	
  eine	
  Rebellion	
  gegen	
  die	
  Bibel,	
  gegen	
  den	
  Gott	
  
Abrahams“,	
  war,	
  erkannte	
  er,	
  „dass	
  das	
  Christentum	
  die	
  Bindung	
  an	
  den	
  Gott	
  Abrahams	
  
und	
  die	
  Beschäftigung	
  mit	
  der	
  Hebräischen	
  Bibel	
  in	
  das	
  Herz	
  des	
  abendländischen	
  
Menschen	
  eingepflanzt	
  hatte,	
  und	
  beschloss	
  deshalb,	
  die	
  Juden	
  zu	
  vernichten	
  und	
  das	
  
Christentum	
  auszurotten	
  und	
  statt	
  dessen	
  eine	
  Wiederbelebung	
  des	
  germanischen	
  
Heidentums	
  herbeizuführen.“	
  Juden	
  und	
  Christen	
  sind	
  für	
  die	
  Aufgabe	
  berufen,	
  „das	
  
Gefühl	
  für	
  die	
  Strahlkraft	
  der	
  Hebräischen	
  Bibel	
  in	
  den	
  Herzen	
  der	
  Menschen	
  zu	
  
bewahren,	
  zusammenzuarbeiten.	
  Keiner	
  von	
  uns	
  kann	
  es	
  allein	
  schaffen.“	
  Die	
  Menschen	
  
sind	
  nie	
  so	
  offen	
  für	
  Gemeinschaft	
  als	
  in	
  Augenblicken	
  der	
  Not	
  und	
  Bedrängnis.	
  Heschel	
  
sieht	
  die	
  Horizonte	
  weiter	
  und	
  die	
  Gefahren	
  größer	
  geworden.	
  „Keine	
  Religion	
  ist	
  ein	
  
Eiland.	
  Wir	
  alle	
  sind	
  miteinander	
  verbunden.“	
  Heschel	
  spricht	
  vom	
  göttlichen	
  Pathos,	
  
das	
  dem	
  Judentum	
  und	
  dem	
  Christentum	
  zugrunde	
  liegt.	
  Der	
  Gott	
  Israels	
  ist	
  
gewissermaßen	
  in	
  die	
  Angelegenheiten	
  seines	
  Volkes	
  verwoben.	
  So	
  sind	
  Gottes	
  
Äußerungen,	
  seine	
  Gebote	
  und	
  Befehle	
  nicht	
  nur	
  äußere	
  Empfehlungen,	
  die	
  nur	
  für	
  den	
  
Menschen	
  Bedeutung	
  haben,	
  sie	
  sind	
  ein	
  im	
  tiefsten	
  Sinne	
  göttliches	
  Anliegen,	
  dessen	
  
Erfüllung	
  oder	
  Ablehnung	
  persönliche	
  Wichtigkeit	
  für	
  Gott	
  besitzt.	
  Gott	
  ist	
  nicht	
  der	
  
unbewegte,	
  sondern	
  der	
  höchstbewegte	
  Beweger.	
  Gott	
  ist	
  niemals	
  neutral,	
  niemals	
  
jenseits	
  von	
  Gut	
  und	
  Böse,	
  sondern	
  immer	
  parteiisch	
  auf	
  Seiten	
  der	
  Gerechtigkeit.	
  Das	
  
göttliche	
  Pathos	
  ist	
  der	
  wirkliche	
  Grund	
  aller	
  Beziehung	
  Gottes	
  zu	
  den	
  Menschen,	
  der	
  
Wechselbeziehung	
  zwischen	
  Schöpfer	
  und	
  Schöpfung,	
  der	
  Ursprung	
  des	
  Dialogs	
  von	
  
Gott	
  und	
  Mensch.	
  Heschel	
  fasst	
  die	
  „transzendente	
  Aufmerksamkeit“	
  als	
  Grund-­‐	
  oder	
  
Urpathos	
  und	
  auch	
  als	
  das	
  Selbst	
  Gottes	
  auf.	
  „Das	
  wichtigste	
  heute	
  ist	
  nicht	
  die	
  Halacha	
  
für	
  den	
  Juden	
  oder	
  die	
  Kirche	
  für	
  den	
  Christen	
  -­‐	
  sondern	
  die	
  Voraussetzung,	
  die	
  beiden	
  
Religionen	
  zugrunde	
  liegt,	
  nämlich	
  ob	
  es	
  ein	
  pathos	
  gibt,	
  eine	
  göttliche	
  Wirklichkeit,	
  der	
  
das	
  Schicksal	
  des	
  Menschen	
  am	
  Herzen	
  liegt	
  und	
  die	
  auf	
  geheimnisvolle	
  Weise	
  auf	
  die	
  
Geschichte	
  einwirkt;	
  das	
  wichtigste	
  ist,	
  ob	
  wir	
  für	
  den	
  Anruf	
  und	
  die	
  Erwartung	
  des	
  
lebendigen	
  Gottes	
  offen	
  sind	
  oder	
  tot.	
  Die	
  Krise	
  verschlingt	
  uns	
  alle.	
  Die	
  Not	
  und	
  die	
  



Angst	
  vor	
  der	
  Entfremdung	
  von	
  Gott	
  lässt	
  Juden	
  und	
  Christen	
  gemeinsam	
  
aufschreien.“	
  [16]	
  
	
  	
  
Manfred	
  Scheuer	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
[1]	
  Ekklesia	
  und	
  Synagoge	
  –	
  Zum	
  Verhältnis	
  von	
  Christentum	
  und	
  Judentum,	
  hg.	
  Dom	
  St.	
  
Marien	
  Erfurt,	
  2005.	
  
[2]	
  Martin	
  Luther,	
  Von	
  den	
  Juden	
  und	
  ihren	
  Lügen,	
  Jena	
  1543,	
  zit.	
  nach	
  Erlanger	
  Ausgabe	
  
der	
  Lutherschriften	
  XXXII,	
  298.	
  
[3]	
  Wir	
  folgen	
  großteils	
  Jozef	
  Niewiadomski,	
  Die	
  Juden	
  im	
  Neuen	
  Testament	
  und	
  bei	
  den	
  
Kirchenvätern.	
  In:	
  Christen	
  und	
  Juden	
  in	
  Offenbarung	
  und	
  kirchlichen	
  Erklärungen	
  vom	
  
Urchristentum	
  bis	
  zur	
  Gegenwart.	
  Hg.	
  von	
  E.	
  Weinzierl,	
  Wien	
  1988,	
  13-­‐31.	
  In	
  diesem	
  
Beitrag	
  sind	
  auch	
  die	
  genauen	
  Belege	
  zu	
  finden.	
  
[4]	
  Schriften	
  des	
  Urchristentum	
  Band	
  2:	
  Didache,	
  Barnabasbrief,	
  Zweiter	
  Klemensbrief,	
  
Schrift	
  an	
  Diognet,	
  eingeleitet,	
  herausgegeben,	
  übertragen	
  und	
  erläutert	
  vom	
  Klaus	
  
Wengst,	
  Darmstadt	
  2006,	
  100-­‐202.	
  
[5]	
  Wir	
  folgen	
  Roman	
  Siebenrock,	
  Theologischer	
  Kommentar	
  zur	
  Erklärung	
  über	
  die	
  
Haltung	
  der	
  Kirche	
  zu	
  den	
  nichtchristlichen	
  Religionen	
  Nostra	
  Aetate,	
  in:	
  Herders	
  
theologischer	
  Kommentar	
  zum	
  Zweiten	
  Vatikanischen	
  Konzil	
  Bd.	
  3,	
  hg.	
  von	
  Peter	
  
Hünermann	
  und	
  Bernd	
  Jochen	
  Hilberath,	
  Freiburg-­‐Basel-­‐Wien	
  2005,	
  591-­‐693.	
  
[6]	
  Andreas	
  Vonach,	
  Kirche	
  und	
  Synagoge:	
  Rückbesinnung	
  und	
  neue	
  
Annäherungsimpulse	
  seit	
  dem	
  Zweiten	
  Vatikanum,	
  in:	
  Willibald	
  Sandler/Andreas	
  
Vonach	
  (Hg.):	
  Kirche:	
  Zeichen	
  des	
  Heils	
  -­‐	
  Stein	
  des	
  Anstoßes.	
  Bern	
  u.a.	
  2004,	
  31-­‐59,	
  hier	
  
31.	
  
[7]	
  Vgl.	
  Andreas	
  Vonach,	
  Kirche	
  und	
  Synagogie	
  21	
  ff.	
  
[8]	
  Jules	
  Isaac,	
  Hat	
  der	
  Antisemitismus	
  christliche	
  Wurzeln?	
  In:	
  EvTh	
  21	
  (1961)	
  339-­‐354,	
  
hier	
  345.347.	
  
[9]	
  Augustin	
  Bea,	
  Die	
  Kirche	
  und	
  das	
  jüdische	
  Volk,	
  Freiburg-­‐Basel-­‐Wien	
  1966,	
  21.	
  
[10]	
  Moses	
  Maimonides,	
  Mishne	
  Torah,	
  Bd.	
  XVII,	
  Hilkot	
  Lelakhim,	
  Jerusalem	
  1981,	
  11,4.	
  
[11]	
  Maimonides,	
  Responsa	
  (Teschwuot),	
  hg.	
  Von	
  Jehoschua	
  Blau,	
  Bd.	
  1,	
  Jerusalem	
  1957,	
  
284.	
  
[12]	
  Vgl.	
  dazu	
  besonders:	
  Bernhard	
  Casper,	
  Einleitung	
  zu	
  Franz	
  Rosenzweig,	
  in:	
  Fritz	
  A.	
  
Rothschild	
  (Hg.),	
  Christentum	
  aus	
  jüdischer	
  Sicht.	
  Fünf	
  jüdische	
  Denker	
  des	
  20.	
  
Jahrhunderts	
  	
  über	
  das	
  Christentum	
  und	
  sein	
  Verhältnis	
  zum	
  Judentum,	
  
Berlin/Düsseldorf	
  1998,	
  169-­‐178.	
  
[13]	
  Zitiert	
  aus	
  der	
  Auswahl	
  aus	
  den	
  Briefen,	
  in:	
  Fritz	
  A.	
  Rothschild	
  (Hg.),	
  Christentum	
  
aus	
  jüdischer	
  Sicht.	
  Fünf	
  jüdische	
  Denker	
  des	
  20.	
  Jahrhunderts	
  	
  über	
  das	
  Christentum	
  
und	
  sein	
  Verhältnis	
  zum	
  Judentum,	
  Berlin/Düsseldorf	
  1998,	
  180.	
  
[14]	
  Franz	
  Rosenzweig,	
  in:	
  Gesammelte	
  Schriften	
  3,	
  151-­‐152.	
  
[15]	
  Franz	
  Rosenzweig,	
  Der	
  Stern	
  der	
  Erlösung,	
  in:	
  Gesammelte	
  Schriften	
  Bd.	
  2,	
  Den	
  
Haag,	
  Dordrecht	
  1976,	
  462.	
  
[16]	
  Abraham	
  Joshua	
  Heschel,	
  No	
  Religion	
  is	
  an	
  Island,	
  in:	
  Union	
  Seminary	
  Quarterly	
  
Review	
  21	
  (1966)	
  117-­‐134,	
  dt.	
  Keine	
  Religion	
  ist	
  ein	
  Eiland,	
  in:	
  Fritz	
  A.	
  Rothschild	
  (Hg.),	
  
Christentum	
  aus	
  jüdischer	
  Sicht.	
  Fünf	
  jüdische	
  Denker	
  des	
  20.	
  Jahrhunderts	
  	
  über	
  das	
  
Christentum	
  und	
  sein	
  Verhältnis	
  zum	
  Judentum,	
  Berlin/Düsseldorf	
  1998,	
  324-­‐341.	
  Zum	
  
„göttlichen	
  Pathos“	
  vgl.	
  Bernhard	
  Dolna,	
  An	
  die	
  Gegenwart	
  Gottes	
  preisgegeben.	
  
Abraham	
  Joshua	
  Heschel:	
  Leben	
  und	
  Werk,	
  Mainz	
  2011,	
  bes.	
  279-­‐338.	
  


