Vor Gott sind so die beiden, Jude und Christ,
Arbeiter am gleichen Werk
(Franz Rosenzweig)

Einstieg: Motive fiir Kirche und Synagoge

Am Erfurter Dom findet sich das Figurenpaar Ekklesia-Synagoge am Jungfrauenportal
des Triangels (um 1330), Ekklesia, die das Christentum reprasentiert, und Synagoge als
Symbol fiir den jiidischen Glauben. Wie bei vielen mittelalterlichen Darstellungen nimmt
Ekklesia gegeniiber der Synagoge eine triumphierende Haltung ein. Uber den Augen der
Synagoge liegt dagegen eine Binde oder ein Schleier als Hinweis auf die angebliche
Blindheit des Judentums gegeniiber der biblischen Botschaft. Neben diesen beiden von
christlichen Kiinstlern und Theologen als unebenbiirtig deklarierten Frauenfiguren gibt
es in der christlichen Kunst noch andere, das Judentum diffamierende Darstellungen,
zum Beispiel die Judensau oder den héasslichen Juden, dessen dufdere Verunstaltung ein
Abbild seiner inneren Verstocktheit oder seelischen Verworfenheit sein sollte. Am
Chorgestiihl des Erfurter Doms wird der Konflikt zwischen Christentum und Judentum
als Turnier dargestellt. Wahrend die Kirche auf einem Pferd reitet, sitzt die Synagoge auf
einem Schwein (Darstellung einer ,Judensau” vor 1340)[1].

,Es ist hie zu Wittenberg an unserer Pfarrkirche eine Sau in Stein gehauen; da liegen
junge Ferkel und Juden drunter, die saugen; hinter der Sau steht ein Rabbin, der hebt
der Sau das rechte Bein empor, und mit seiner linken Hand zieht er den Pirzel iiber sich,
biickt und guckt mit grofsem Fleifd der Sau unter dem Pirzel in den Talmud hinein, als
wollt er etwas Scharfs und Sonderlichs lesen und ersehen ..."[2] Die ,Judensau” war ein
beliebtes Motiv der Kirche im Zusammenhang der Verleumdung und Verfolgung der
judischen Mitbiirger. Das Schwein ist fiir Juden ein unreines (unkoscheres) Tier (Lev
11,7). Jeglicher Kontakt mit ihm wird vermieden. Der Genuss von Schweinefleisch und -
fett oder gar von Schweinemilch ist Juden ein Abscheu. Die religiosen Gefiihle von Juden
werden dadurch in besonderer Weise verletzt. Es ist sicher nicht zu weit gedacht, wenn
man im ,Judensau’-Motiv einen Vorldufer des Rassenantisemitismus sieht.

Substitution: Die Kirche tritt an die Stelle Israels[3]

Der Barnabasbrief[4] diirfte zwischen 130 und 132 geschrieben worden sein: erwahnt
wird der Beginn des romischen Tempelbaus in Aelia (Jerusalem) um das Jahr 130; keine
Erwahnung findet der Barkochba-Krieg 132-135. Der Barnabasbrief muss tiber eine
gewisse Zeit hin und in bestimmten Bereichen kanonisches Ansehen besessen haben, ist
also in gottesdienstlichen Versammlungen von Gemeinden gelesen worden. Er hat sich
aber nicht tiberall durchsetzen kénnen und ist so bei der auf einen allgemeinen Konsens
zulaufenden Kanonisierung an den Rand und in weitgehende Vergessenheit gedrangt
worden. Im Barnabasbrief finden sich immer wieder mehr oder weniger heftige Ausfille
gegen ,jene“ bzw. ,Israel“. Die Abgrenzung gegentiber ,Israel” bezieht sich auf das
Verstandnis der Schrift. Der Verfasser spricht dem Judentum jegliches Recht der
Berufung auf sie ab. Dabei dient ihm das jiidische Verstandnis als dunkle Folie, von der
er seine eigene Schriftauslegung abhebt. Die Besonderheit des Barnabasbriefes besteht
darin, dass die Schrift nur Vorausoffenbarung der christlichen und der kommenden
vollkommenen Zeit ist. Daflir beansprucht er , die Vater” (5,7) insgesamt und alle



hervorragenden Einzelgestalten, wiahrend er das Volk Israel vollig von ihnen trennt. Was
die Propheten gesagt und gewollt haben, hat sich in der Geschichte des Volkes Israel in
keiner Weise und zu keiner Zeit erfiillt. Eine wie immer geartete heilsgeschichtliche
Konzeption ist hier ausgeschlossen. Die diathéke, die Mose erhalten hatte, ist vom Volk
Israel nie empfangen worden. Die diathéke gehort nur den Christen. Es gibt auch nur
eine diathéke und so auch nicht eine alte und eine neue. Radikal von der Geschichte des
Volkes Israel losgeldst, wird die Schrift zum blof3en Buchstaben, dessen Sinn ,jene“ nicht
erkennen, wohl aber ,wir“. In 4,6 heifdt es, dass das Nachsprechen der These: ,Das
Testament jener ist auch das unsrige” fiir eine tiberaus grofde Stinde erklart wird. ,Das
unsrige freilich; aber jene haben es auf folgende Weise fiir immer eingebiif3t, obwohl
Mose es schon empfangen hatte. ... Aber weil sie sich den G6tzen hinwandten, verloren
sie es. ... Und Mose verstand; und er warf die zwei Tafeln aus seinen Hianden. Und ihr
Testament zerbrach, damit das des Geliebten, Jesu, in unser Herz eingesiegelt werde
durch die Hoffnung, die der Glaube an ihn gibt.“ Diatheke ist im Sinne einer
testamentarischen Verfiigung zu verstehen und wird im Barnabasbrief mit den
Gesetzestafeln identifiziert, genauer mit dem auf ihnen Geschriebenen. Das Testament
ist inhaltlich als der sich in Geboten zu erkennen gebende Wille Gottes zu bestimmen. Er
ist identisch mit dem ,neuen Gesetz unseres Herrn Jesus Christus“. Inhalt des
Testamentes ist der sich in Geboten und Verboten dokumentierte Wille Gottes, der
rechtes ethisches Verhalten verlangt. Israel hat beim Horen auf die Schrift nicht auf
Gottes Stimme gehort, sondern auf den dazwischen redenden Teufel. ,Belege” fiir das
falsche Verstehen der Schrift: die Beschneidung, die Speisegesetze und das
Sabbatverstandnis. Fiir die Auslegung der Schrift wird der Geschichte des Volkes Israel
keinerlei Wert beigemessen. Diese extreme Sicht im Barnabasbrief, die mit dem
Zerbrechen der Gesetzestafeln durch Mose auch den Bund Gottes mit Israel zu Ende
gehen lasst, hat die nachfolgenden Autoren auf die Frage nach dem Bruch zwischen
Juden und Christen fixiert.

Im Anschluss an Paulus Rom 9,12 (Gen 25,23) entwickelte Tertullian eine zwei Volker-
Lehre; Esau und Jakob werden als Typologien fiir Judentum und Christentum
dargestellt; das jliidische Volk soll dem christlichen unterworfen bleiben. Einen Schritt
weiter ging Origenes, wenn er davon sprach, dass das Reich Gottes den Juden
genommen und den Christen gegeben wurde; doch blieb fiir ihn die Kirche die Tochter
der Synagoge und Israel der dltere Bruder der Kirche. Die Moglichkeit, dass diese
Verhaltnisbestimmung eines Tages vertauscht werden konnte, schien noch nicht
ausgeschlossen zu sein.

Eine bis in die Konsequenzen durchdachte Konzeption der Abl6sung geht auf
Augustinus zurtiick. Weil die Juden vom Glauben Abrahams abgefallen sind, wurde der
Weinberg an andere Winzer verpachtet; verworfen ist das Volk und kann den Namen
Israel nicht mehr fiir sich in Anspruch nehmen. Der Name kommt nun ausschlief3lich
den Christen zu. Israel verus ist nur noch durch den Glauben an Christus konstituiert.
Der Name Jude wird aber eindeutig zu einem pejorativen Begriff. Die Synagoge und die
Kirche bleiben eindeutig getrennt, auch wenn Augustinus eine eschatologische
Wiedervereinigung erwartet.

Der heilige Ephram kann sich in seinen Hymnen nur noch tiber Gott wundern, dass er
dieses Volk ertragen hat: ,Uber den heiligen Geist staune ich, dass er so lange gewohnt
hat - in dem Volk, dessen Geruch stinkend war wie seine Sitten. Knoblauch und Zwiebel
kiinden von ihren Werken, - Der Speise entspricht die Gesinnung des schmutzigen
Volkes". Die kaum mehr zu tUiberbietende Beschreibung des antiochenischen Patriarchen
Johannes Chrysostomus offenbart den tiefen Abgrund zwischen beiden Grofden: ,Man
mag die Synagoge ein Bordell nennen, einen Ort der Gesetzeswidrigkeit, ein Quartier



von bosen Geistern, ein Bollwerk des Teufels, das Verderben der Seelen, aller Art
Unterganges jahen Abhang und tédlichen Schlund, wie immer man sie bezeichnet, man
wird sie noch nicht so benennen, wie sie es verdient”. Der fiinf Jahre nach dem Tod des
Johannes Chrysostomus als Patriarch in Alexandrien eingesetzte Kyrill (412) sorgte fiir
ein vorlaufiges Ende der dortigen Synagogen. Er enteignete die Synagogen Alexandriens,
vertrieb die Juden aus der Stadt und erlaubte die Pliinderung ihres Eigentums. Der erste
»,Pogrom“in der Geschichte der christlich jidischen Beziehungen hatte damit
stattgefunden.

In einer Atmosphare der grenzenlosen Diffamierung erscheint es nur allzu konsequent,
wenn Paulinus von Nola (gest. 431) sogar den Vers Rom 11,28 korrigierte. Die Frage:
»,Wenn die Juden der Viter wegen ohne eigenes Verdienst geliebt werden, werden sie
auch der Vater wegen gerettet?”, beantwortete er mit dem Hinweis: Aber wenn auch
Noe, Daniel und Job mitten unter ihnen weilten, werden sie doch ihren gottlosen
Nachkommen nicht das Heil verschaffen, sie allein werden des Heils teilhaftig sein.”

Die Hoffnung auf die Bekehrung Israels, die bei Justin noch eine Rolle spielt und im
Laufe des dritten Jahrhundert immer mehr der Vision einer eschatologischen Bekehrung
Platz macht, reichte nicht zur Erklarung des Existenzgrundes der unbekehrten Juden.
Emotional viel wichtiger sind auch den Kirchenvatern jene Aspekte, die sich als
demonstratio der christlichen Wahrheit eignen. Der Umfang der Fragen, die durch das
sichtbare Schicksal der Juden bewiesen werden sollen, reicht vom Nachweis des
gottlichen Willens fiir die Beendigung des Opferdienstes (Justin), bis zur demonstratio
der Wahrheit des Auferstandenen (Melito von Sardes). Den Hauptakzent bildet
allerdings der von den Vatern als zwingend geglaubte Kausalzusammenhang zwischen
den Vergehen und der Strafe. ,Wie schwer sie sich verfehlt haben ... das wiirde, selbst
wenn sie es nicht selbst zugadben, ihre heutige Katastrophe beweisen. Zerstreut, unstet
umbherirrend, vertrieben vom Boden und Himmel ihrer Heimat durchstreifen sie den
Erdkreis, ohne einen Menschen, ohne Gott zum Konig zu haben. Und es wird ihnen nicht
einmal erlaubt, als Fremdlinge kurz ihr Vaterland zu besuchen" (Tertullian). Im
pseudorufinischem Kommentar iiber die Psalmen wird folgender Grund fiir die Existenz
der Juden angegeben: ,Sie sind notwendig fiir die Glaubigen, damit Gott an unseren
Feinden uns sein Erbarmen zeigen konnte. Die Zweige des Stolzes sind abgehauen, sein
Erbarmen erweist er dem eingepfropften wilden Olzweig. ... Damit also die gliubigen
Voélker nicht Gottes Gnade vergessen, leben vor ihren Augen die blinden Juden, damit sie
beim Anblick ihrer Blindheit immerzu begreifen, wie sehr sie Gott fiir ihre eigene
Erleuchtung dankbar sein miissen”. Diese Losung ist bereits bei Augustinus in seinen
Uberlegungen iiber die GefifRe des Zornes grundgelegt: die Funktion der Synagoge der
Kirche gegeniiber sei vergleichbar der Funktion der Verdammten im Hinblick auf die
Geretteten: In den Feinden zeigt uns Gott seine Barmherzigkeit.

[hre geschichtliche Rolle besteht allerdings in der Bezeugung der Wahrheit

der christlicher Religion: zerstreut iiber alle Lander tragen sie die Biicher, in denen die
christliche Wahrheit steht, iiberall hin. Sie selber verstehen sie zwar nicht, sind blof3
Buchverwalter und Archivare der Christen, denen sie, wie Sklaven die Blicher
nachtragen. Dieser ihr Dienst wird bis zum Ende notwendig sein. Deshalb diirfen sie
auch nicht getotet werden.

Die traditionelle theologische Substitutionstheorie, die die Wahrnehmung der Kirche in
allen ihren Gliedern und Amtern prigte, kann in folgender Weise zusammengefasst
werden: Weil die Juden am Tod Christi wesentlich Schuld tragen (,Gottesmorder™), sind
sie von Gott in alle Welt zerstreut worden. Der Bund Gottes mit den Menschen ist auf das
neue Volk Israel, das die Kirche darstellt, iibertragen worden, wodurch Israel seine
Verheifdung verloren hat. Nach dieser traditionellen Position verstehen sich die Christen



als die wahren Juden dem Glauben nach. Das gegenwartige Judentum diente nur zur
padagogischen Illustration christlicher Uberlegenheit.

Kirche und Judentum in ,Nostra aetate“[5]

Die Konzilsviter des II. Vatikanischen Konzils (1962-1965) sahen sich konfrontiert mit
,knapp zwei Jahrtausenden des Misstrauens, der Beschuldigungen sowie des offenen
Hasses und der Diffamierungen sowohl in theologischer als auch in gesellschaftlicher
und politischer Hinsicht“[6], in denen das jiidische Volk seiner theologischen und
vielfach auch seiner realen Existenzberechtigung beraubt wurde. Der entscheidende
Schritt der Konzilserklarung ,Nostra Aetate” besteht darin, dass die Kirche in ihrer
Herkunft und damit in ihrer Identitat unabweisbar an das Volk Israel verwiesen und das
aktuelle Judentum als konstitutiver Gesprachspartner einbezogen wird.

Die Erfahrung der versuchten Vernichtung des europaischen Judentums durch den
Nationalsozialismus forderte das Konzil unabweisbar dazu auf, die eigene
Verantwortung auf dem Hintergrund eines traditionellen christlichen Antisemitismus zu
sehen und die Beziehung zum Volk Israel von der Wurzel her zu bedenken. Schematisch
lassen sich drei Stufen unterscheiden, die die ,Un-Beziehung" zwischen Kirche und
Synagoge unheilvoll pragen. Im Neuen Testament sind polemische Aussagen zum
Judentum, insbesondere im Johannesevangelium, festzustellen, die den allméhlichen
Ablésungsprozess des jungen Christentums von seiner jiidischen Herkunft bezeugen. Als
klassische Stellen gelten: 1 Thess 2,14-16; Mt 27,20-26; Joh 8,37-47[7]. Die zweite Stufe
bilden die ,Ad-versus-ludaeos-Texte’ der Kirchenvater, die zunichst eine reale
Auseinandersetzung und Kontroverse dokumentieren, spater jedoch zu klischeehaften
Polemiken und entsprechenden jiidischen Antworten ohne direkte Beziehung
degenerieren. Diese flihrten zu oder bestarkten Verdachtigungen und Verleumdungen,
die sich z. B. kiinstlerisch im Gegensatzpaar Kirche und Synagoge, in der
Volksfrommigkeit in den Ritualmordlegenden und gesellschaftspolitisch in
verschiedenen Stigmatisierungen mit den entsprechenden Stereotypen und blutigen
Verfolgungen dufierten. Die Kleiderordnung des vierten Laterankonzils, die Pogrome in
Krisenzeiten, die Vertreibung oder durch massiven Druck bewirkte Taufe der Juden
nach der Eroberung Granadas 1492 in Spanien sowie vielfaltige Diskriminierungen und
Einschrankungen in Europa bis zur Toleranzgesetzgebung der Aufklarung sind die in
der Erinnerung zu Buche schlagenden antijidischen Mafdnahmen in christlichen
Gesellschaften.

Die christliche Theologie hatte keine Antwort auf die Frage der Bedeutung des
gegenwartigen Judentums in der einen Heilsgeschichte. Die Juden wurden zum
gesellschaftlichen Siindenbock. Damit ist der Vernichtungswille des Nationalsozialismus
noch nicht erklart, weil hier auch vulgarer Darwinismus, Rassentheorie, der Wille der
Moderne, einen neuen Menschen zu schaffen, und die Vorstellung vom ,unwerten
Leben" wirksam wurden. Dennoch hat diese lange Geschichte des Misstrauens und der
Verachtung ihren Anteil an der Katastrophe des 20. Jahrhunderts.

Im Vorfeld des Konzils sah der franzdsische Historiker Jules Isaac (1877-1963) die
christliche Verkiindigung und Katechese im Blick auf die Juden als ,,Unterweisung in der
Verachtung der Juden und ,als System der Herabwiirdigung“[8]. Die darin zum Austrag
kommende Rolle des Siindenbocks und der Menschenverachtung konnte selbst in einem
antichristlichen Antijudaismus zur Wirkung kommen. Das Schicksal der Juden hatte sich,
trotz des antiken Anti-Judaismus, erst nachdem das Christentum im vierten Jahrhundert
Staatskirche wurde, radikal verschlimmert. Obwohl der auf Ausrottung hin zielende
Rassenhass antichristlich sei, habe er sich auf christlichem Boden entfaltet und ein



zweifelhaftes christliches Erbe in sich aufgenommen. Weil aber das Christentum seinem
Wesen nach den Antijudaismus ausschliefe, fordert Isaac dazu auf der Wahrheit die
Ehre zu geben. In der antijiidischen Tradition verstrickte sich die Kirche in einen
Selbstwiderspruch und verfehlte ihre eigentliche Aufgabe, das Evangelium Jesu Christi
treu zu bewahren. Trotz guter Argumente gegen alle Formen von Kollektivschuld liegt
hier eine in Exegese, Verkiindigung, Lehre und alltiglicher Praxis zum Ausdruck
kommende Form struktureller Stinde vor, die als Schuld der Kirche bezeichnet werden
muss. Da das Gedachtnis der Kirche auf Grund dieser Interpretationsgeschichte gepragt
ist, sind auch jene Kirche und Glaubende in der Mitverantwortung, die nicht unmittelbar
mit dem Verbrechen der Shoah verwickelt waren. Da sich der christliche Antijudaismus
aufstellen im Neuen Testament stiitzt, die nach der Trennung von Juden- und
Heidenchristen nicht mehr als innerjiidische Kontroverse gelesen wurden, sondern
gegen das Volk Israel, bleibt die Aufmerksamkeit fiir diese Gefahrdung der
Verkiindigung des Evangeliums bestehen. Da es auch einen Antijudaismus ohne Juden
geben kann und die Debatte wahrend des Konzils die Aktualitat der Vorurteile bewies,
ist auch der Begriff einer strukturellen Verantwortung angebracht.

Als Magna Charta fiir die verschiedenen Dialoggruppen und kirchlichen
Lehraufserungen nach dem Zweiten Weltkrieg gelten die Seelisberger Thesen von 1947.
Das Seelisberger Treffen von Christen beider Konfessionen und Juden fand vom 30.7. bis
5.8.1947 in der Schweiz statt. Sie werden vom 6kumenischen Weltrat der Kirchen
(1948) aufgegriffen und in Schwalbach (1950) weitergefiihrt. Die zehn Seelisberger
Thesen, die von den Vorschldgen Jules Isaacs gepragt sind, verstehen sich als
Wegweisung fiir die christliche Predigt und Katechese zum Judenthema. Alle wichtigen
Themen, die das Konzil zu diskutieren hatte, finden sich darin: die bleibende Bedeutung
des Bundes Gottes mit Israel und die Zuriickweisung einer Verwerfung oder
Verfluchung desselben, die Herkunft der Kirche aus dem Volk Israels, die Verantwortung
von Christen und Juden in Beziehung zur Passion Christi.

Die Initiative Johannes XXIII.

Der geistliche Vater des Konzilsdokumentes ist Johannes XXIII. Eine Anekdote gewinnt
Symbolwert: Wahrend der Karfreitagsliturgie 1959 soll Papst Johannes XXIII. wahrend
der grofden Fiirbitten ausdriicklich darum gebeten haben, das Adjektiv , perfidi"
auszulassen.[9] Aufgrund seines Verhaltens wahrend der nationalsozialistischen
Judenverfolgung und Vernichtung und anderer Begebenheiten weckte der Papst bei
vielen Juden grof3e Hoffnung in Bezug auf das anstehende Konzil. In der Audienz fir
Jules Isaac am 13.6.1960, der dem Papst ein Dossier mit den entscheidenden
systematischen und pastoralen Fragestellungen vorlegte, beginnt die Textgeschichte der
Erklirung. Isaac erorterte drei Punkte: Ein Programm zur Uberpriifung ungerechter
Aussagen Uber Israel in der christlichen Unterweisung, eine Widerlegung der Meinung,
dass die Diaspora Israels eine von Gott verhdngte Strafe fiir die Kreuzigung Jesu sei, und
Ausziige aus dem Trienter Katechismus, der die Schuld am Tode Jesu nicht den Juden,
seien dies einzelne Gruppen oder die Gesamtheit, zuschrieb, sondern unseren Siinden.
Wer trigt die Verantwortung fiir den Tod Jesu, und wie steht das Volk Israel heute in der
Verheifung Gottes? Welches ist die verbindliche Lehre der Kirche angesichts des
heimlichen oder offenen Antisemitismus in der populdren Unterweisung und
Frommigkeitspraxis? Welche Mitverantwortung tragt die Kirche fiir den modernen
Antisemitismus? Schliefdlich: Welche Konsequenzen sind aus der Beantwortung dieser
Fragen fir die liturgische und katechetische Praxis zu ziehen?



Der Abschnitt Nostra Aetate Nr. 4 zum Judentum ist der Ursprung und die Mitte der
Konzilserklirung ,Uber die Haltung der Kirche zu den nichtchristlichen Religionen*. Es
geht um die Kirche in ihrer im Judentum wurzelnden Identitit. Das Verhaltnis ist durch
die Verbundenheit in der Herkunft aus der Heilsgeschichte Israels, in den Anfangen der
Kirche und in der gemeinsamen Hoffnung ausgezeichnet. Die Aussagen von Rom 9-11
und Eph 2 gewinnen normative Bedeutung. Das gemeinsame Erbe wird schon sprachlich,
z. B. in Bezug auf die gemeinsame Beziehung zu Abraham herausgehoben. Dieses
gemeinsame Erbe ist nicht nur die Ausgangsbasis fiir die geschichtliche Fragestellung,
sondern auch fiir das Verhaltnis der Kirche zum gegenwartigen Judentum. Die Herkunft
der Kirche bestimmt ihre Gegenwart und bleibende Zukunft.

Wo liegt der Ursprung der Kirche? Sie hat ihre Wurzel nicht in sich, sondern verdankt
sich aufgrund des gottlichen Ratschlusses der Erwahlung der Patriarchen, des Mose und
der Propheten. Die Glaubensgeschichte Israels ist der gute Olbaum, dem sich auch die
Kirche der Heiden, die wie wilde Schosslinge eingepfropft sind, verdankt.
Abrahamsbund und Exodus bleiben die bevorzugten Vor-Bilder, die in der traditionellen
Verheifdung-Erfiillung-Lehre ge-schrieben sind. Die paulinische Israeltheologie bildet die
theologische Tiefenstruktur des Gesamttextes.

Wie war das Verhaltnis zum Judentum? Die Reinigung des Gewissens begann in den
bewegenden Reden iiber den Antijudaismus und seine christlichen Wurzeln in der
Konzilsaula. Alle Aussagen, die nach Substitution klingen, werden vermieden. Die durch
den Christusglauben gegebene Differenz verschleiert das Konzil nicht. Aber es sucht
nach der auch biblisch angemessenen Sprache fiir Differenz und Gemeinsamkeit: Israel
bleibt das erwahlte Volk, auch wenn es zu seiner Zeit das Evangelium zuriickgewiesen
hat. Die heilsgeschichtliche Perspektive tragt die Hoffnung auf eine endzeitlich-
universale Einigung aller Volker im Dienste Gottes.” Von der Verantwortung fiir den Tod
Jesu werden einzelne Gruppen nicht entlastet (,,die jidischen Obrigkeiten, mit ihren
Anhangern"). Die Vorstellung einer jiidischen Kollektivschuld (damals und mehr noch
heute) wird vehement zuriickgewiesen. Vielmehr werden die Aussagen des
,Catechismus Romanus", den Jules Isaac erwahnte, aufgegriffen. Das Kreuz diirfe nicht
mehr entstellt werden, sondern soll als Zeichen der universalen Liebe Gottes und als
Quelle aller Gnaden gepredigt werden. Die antijiidischen Aussagen (,von Gott verworfen
oder verflucht") werden zuriickgewiesen. Kiinftig miissen Katechese und Predigt sich
eng an die evangelische Wahrheit halten und mit dem Geist Christi tibereinstimmen. Das
heifdt, dass alle kirchlichen Aussagen in gemeinsamer Arbeit (Studien und Gesprach) im
Geiste des Evangeliums und im Geiste Christi gepriift werden sollen. Dadurch werden
Einspruchsrechte von jlidischer Seite in zentrale kirchliche Aufgaben, wie Katechese,
Verkiindigung und Theologie, eingeraumt. Was Geist des Evangeliums ist, was Geist
Christi ist, wird man nicht mehr ohne den jiidischen Gesprachspartner selbst bestimmen
konnen. Der darin angelegte Dynamismus, der zu einer weitgehenden Sprach- und
Ritualreinigung fiihrte und weiterhin fithren wird, sollte nicht unterschatzt werden. Die
Juden sind konstitutiv in die Suche nach dem kirchlich-christlichen Selbstverstiandnis
und jeder Beziehung der Kirche zu ihnen eingebunden, weil die Grundlage im
Evangelium nicht hinreichend verstanden werden kann, ohne auf das aktuelle Judentum
zu horchen.

Drei jiidische Stimmen zum Verhiltnis von Israel und Kirche

Maimonides: Das Christentum als ,praeparatio messianica“



Maimonides (1135 Cordoba - 1204 Fustat) sieht im Christentum eine ,praeparatio
messianica“. Maimonides sagt in seinem maf3gebenden Kodex (Mischne Tora): ,Es
libersteigt den menschlichen verstand, die Plane des Schopfers zu ergriinden; denn
unsere Wege sind nicht Seine Wege und unser Gedanken nicht Seine Gedanken. Alles,
was mit Jesus von Nazareth und dem Ismaeliten (Mohammed), der nach ihm kam,
zusammenhdngt, dient dazu, den Weg fiir den Messias freizumachen, die ganze Welt auf
die gemeinsame Anbetung Gottes vorzubereiten, wie geschrieben steht: , Denn alsdann
will ich den Vélkern eine reine Sprache geben, dass sie alle den Namen des Herrn
anrufen und [hm eintrachtig dienen’ (Zeph 3,9). So wurden die messianische Hoffnung,
die Tora und die Gebote vertraute Themen - Themen fiir das Gesprach (unter den
Bewohnern) der fernen Inseln und vieler Menschen.“[10]

Das Christentum wird also von Maimonides als Teil des gottlichen Plans der Erlésung
der Menschheit betrachtet. Die Bedeutung liegt darin, dass ,alles, was mit Jesus von
Nazareth und Mohammed zusammenhangt dazu dient, den Weg fiir den Konig Messias
freizumachen.” Maimonides halt fest, dass , die Christen glauben und bekennen, dass die
Tora Gottes Offenbarung ist (Torah min haSchamajim) und Mose in der Gestalt gegeben
wurde, in der sie ibernommen ist; sie haben sie vollstandig niedergeschrieben, obwohl
sie sie haufig anders auslegen.“[11] Christentum und Islam sind fiir Maimonides
keineswegs Zufallsprodukte der Geschichte oder rein menschliche Phanomene.

Franz Rosenzweig: Kirche und Synagoge sind aufeinander angewiesen[12]

,Kirche und Synagoge sind aufeinander angewiesen.“[13] Diese lapidare aber alles
andere als selbstverstiandliche Feststellung macht Franz Rosenzweig (1886-1929) in
einem Brief an Rudolf Ehrenberg vom 31. Oktober 1913. Zwar hat christlicherseits nach
der Verurteilung Marcions im Prinzip jedenfalls niemand mehr die Angewiesenheit des
Neuen Testaments auf das ,Alte” geleugnet. Aber kann dem Judentum die Frage nach
der Bedeutung der beiden Testamente flireinander nicht gleichgiiltig sein? Diese
gegenseitige Angewiesenheit wird von Rosenzweig von einer ,gleichen

Endhoffnung” her begriindet, die Juden und Christen gleichermafen in das Leiden stellt.
Juden und Christen finden sich gemeinsam und aufeinander angewiesen in der
Verantwortung fiir die Weltgeschichte vor. Um Rosenzweig recht zu verstehen, wird
man zundchst einmal auf seine unglaubliche Fahigkeit hinweisen diirfen, in
Gegensatzpaaren, Spannungspaaren, Anderheiten zu denken, deren jeweilige Glieder
nicht aufeinander zurtickfiihrbar sind und dennoch einander bediirfen. Das
Entscheidende des ,Neuen Denkens” (1925) lautet, dass dieses Denkens im ,Bediirfen
des Anderen und, was dasselbe ist, im Ernstnehmen der Zeit“[14] liege, zeigt sich von
Anfang an als die Seele der Wirklichkeitserfassung, die sich in Rosenzweigs Denken
zutragt. Dieses grofde Grundprinzip seines Denkens wendet er nun aber wie
selbstverstandlich auch auf die Antwort an, die der Mensch auf das ihn in der
Offenbarung erweckende und erwdhlende Wort des EINEN gibt. Es ist im Verstandnis
Rosenzweigs kein Relativismus und kein Verrat am Judentum, wenn er angesichts der
»in aller Zeit unverséhnlichen Messiaserwartungen von den ,beiden letzten Einsatzen
um die Wahrheit” spricht, d.h. das Christentum als einen letzten Einsatz um dieselbe
Wahrheit, um die es auch im Judentum geht, gelten lasst. Damit stellt Rosenzweig das
Verhaltnis zwischen Juden und Christen auf einen neuen Boden. Weder die Absolutheit
des Anspruchs der Thora noch die Absolutheit des Anspruchs, der in Jesus Christus
ergangen ist, werden durch diese Einsicht in Frage gestellt. Es wird vielmehr ein
Wetteifern erdffnet, das angefacht ist durch die Stimme des EINEN, die Juden und



Christen vernommen haben, und das bewegt ist von dem, worum es sowohl Juden und
Christen geht: die Erlosung.

Rosenzweig hat als Geheimnis des Christlichen das Inkarnatorische begriffen. Dieser
Weg wurde nicht sein Weg. Aber er hat diese Anderheit des anderen anerkannt und mit
den Mitteln seines liberaus dynamischen, an Hegel geschulten, letztlich aber nicht
dialektischen, sondern dialogischen Denkens zur Sprache gebracht. Er hat damit eine
neue Gesprachssituation zwischen Juden und Christen hergestellt. Diese
Gesprachssituation ist aber heute in dem Augenblick der globalen Menschheitskrise eine
Herausforderung und eine Chance zugleich. Auf dem Spiel steht die Schopfung, die
Schopfung, die nur ,bleiben” kann, wenn sie durch Menschen im Licht der Offenbarung
in der Bewegung auf die verheif3ene Erlosung bleibt. In dieser Situation aber gilt
Rosenzweigs grofder Satz iiber den Sinn der Bewahrung jiidischer und christlicher
Existenz: ,Vor Gott sind so die beiden, Jude und Christ, Arbeiter am gleichen Werk. Er
kann keinen entbehren“[15]

Abraham Joshua Heschel: Vom gottlichen Pathos

Abraham Joshua Heschel (1907-1973), der jiidische Philosoph und Rabbiner, 1938 von
den Nazis in einen Viehwaggon gesteckt und nach Polen geschickt, ist liberzeugt, ,dass
das Schicksal des jiidischen Volkes und das Schicksal der Hebraischen Bibel untrennbar
zusammengehoren. Dass man uns als Juden anerkennt, dass wir ein Recht haben zu
tiberleben, ist nur in einer Welt moglich, in der der Gott Abrahams verehrt wird.” Weil
der Nationalsozialismus ,,von Grund auf eine Rebellion gegen die Bibel, gegen den Gott
Abrahams“, war, erkannte er, ,dass das Christentum die Bindung an den Gott Abrahams
und die Beschaftigung mit der Hebraischen Bibel in das Herz des abendlandischen
Menschen eingepflanzt hatte, und beschloss deshalb, die Juden zu vernichten und das
Christentum auszurotten und statt dessen eine Wiederbelebung des germanischen
Heidentums herbeizufiihren.” Juden und Christen sind fiir die Aufgabe berufen, ,das
Gefiihl fiir die Strahlkraft der Hebraischen Bibel in den Herzen der Menschen zu
bewahren, zusammenzuarbeiten. Keiner von uns kann es allein schaffen.” Die Menschen
sind nie so offen fiir Gemeinschaft als in Augenblicken der Not und Bedrangnis. Heschel
sieht die Horizonte weiter und die Gefahren grofder geworden. , Keine Religion ist ein
Eiland. Wir alle sind miteinander verbunden.” Heschel spricht vom gottlichen Pathos,
das dem Judentum und dem Christentum zugrunde liegt. Der Gott Israels ist
gewissermafien in die Angelegenheiten seines Volkes verwoben. So sind Gottes
Auf&erungen, seine Gebote und Befehle nicht nur dufiere Empfehlungen, die nur fiir den
Menschen Bedeutung haben, sie sind ein im tiefsten Sinne gottliches Anliegen, dessen
Erfiillung oder Ablehnung personliche Wichtigkeit fiir Gott besitzt. Gott ist nicht der
unbewegte, sondern der hochstbewegte Beweger. Gott ist niemals neutral, niemals
jenseits von Gut und Bose, sondern immer parteiisch auf Seiten der Gerechtigkeit. Das
gottliche Pathos ist der wirkliche Grund aller Beziehung Gottes zu den Menschen, der
Wechselbeziehung zwischen Schopfer und Schopfung, der Ursprung des Dialogs von
Gott und Mensch. Heschel fasst die ,transzendente Aufmerksamkeit” als Grund- oder
Urpathos und auch als das Selbst Gottes auf. ,Das wichtigste heute ist nicht die Halacha
fir den Juden oder die Kirche fiir den Christen - sondern die Voraussetzung, die beiden
Religionen zugrunde liegt, ndmlich ob es ein pathos gibt, eine gottliche Wirklichkeit, der
das Schicksal des Menschen am Herzen liegt und die auf geheimnisvolle Weise auf die
Geschichte einwirkt; das wichtigste ist, ob wir fiir den Anruf und die Erwartung des
lebendigen Gottes offen sind oder tot. Die Krise verschlingt uns alle. Die Not und die



Angst vor der Entfremdung von Gott lasst Juden und Christen gemeinsam
aufschreien.” [16]

Manfred Scheuer

[1] Ekklesia und Synagoge - Zum Verhaltnis von Christentum und Judentum, hg. Dom St.
Marien Erfurt, 2005.

[2] Martin Luther, Von den Juden und ihren Liigen, Jena 1543, zit. nach Erlanger Ausgabe
der Lutherschriften XXXII, 298.

[3] Wir folgen grofiteils Jozef Niewiadomski, Die Juden im Neuen Testament und bei den
Kirchenvitern. In: Christen und Juden in Offenbarung und kirchlichen Erklarungen vom
Urchristentum bis zur Gegenwart. Hg. von E. Weinzierl, Wien 1988, 13-31. In diesem
Beitrag sind auch die genauen Belege zu finden.

[4] Schriften des Urchristentum Band 2: Didache, Barnabasbrief, Zweiter Klemensbrief,
Schrift an Diognet, eingeleitet, herausgegeben, libertragen und erldutert vom Klaus
Wengst, Darmstadt 2006, 100-202.

[5] Wir folgen Roman Siebenrock, Theologischer Kommentar zur Erklarung tiber die
Haltung der Kirche zu den nichtchristlichen Religionen Nostra Aetate, in: Herders
theologischer Kommentar zum Zweiten Vatikanischen Konzil Bd. 3, hg. von Peter
Hiinermann und Bernd Jochen Hilberath, Freiburg-Basel-Wien 2005, 591-693.

[6] Andreas Vonach, Kirche und Synagoge: Riickbesinnung und neue
Anndherungsimpulse seit dem Zweiten Vatikanum, in: Willibald Sandler/Andreas
Vonach (Hg.): Kirche: Zeichen des Heils - Stein des Anstofies. Bern u.a. 2004, 31-59, hier
31.

[7] Vgl. Andreas Vonach, Kirche und Synagogie 21 ff.

[8] Jules Isaac, Hat der Antisemitismus christliche Wurzeln? In: EvTh 21 (1961) 339-354,
hier 345.347.

[9] Augustin Bea, Die Kirche und das jiidische Volk, Freiburg-Basel-Wien 1966, 21.

[10] Moses Maimonides, Mishne Torah, Bd. XVII, Hilkot Lelakhim, Jerusalem 1981, 11,4.
[11] Maimonides, Responsa (Teschwuot), hg. Von Jehoschua Blau, Bd. 1, Jerusalem 1957,
284.

[12] Vgl. dazu besonders: Bernhard Casper, Einleitung zu Franz Rosenzweig, in: Fritz A.
Rothschild (Hg.), Christentum aus jiidischer Sicht. Fiinf jiidische Denker des 20.
Jahrhunderts tiber das Christentum und sein Verhaltnis zum Judentum,
Berlin/Diisseldorf 1998, 169-178.

[13] Zitiert aus der Auswahl aus den Briefen, in: Fritz A. Rothschild (Hg.), Christentum
aus judischer Sicht. Fiinf judische Denker des 20. Jahrhunderts tiber das Christentum
und sein Verhaltnis zum Judentum, Berlin/Diisseldorf 1998, 180.

[14] Franz Rosenzweig, in: Gesammelte Schriften 3, 151-152.

[15] Franz Rosenzweig, Der Stern der Erlosung, in: Gesammelte Schriften Bd. 2, Den
Haag, Dordrecht 1976, 462.

[16] Abraham Joshua Heschel, No Religion is an Island, in: Union Seminary Quarterly
Review 21 (1966) 117-134, dt. Keine Religion ist ein Eiland, in: Fritz A. Rothschild (Hg.),
Christentum aus jidischer Sicht. Fiinf jiidische Denker des 20. Jahrhunderts iiber das
Christentum und sein Verhaltnis zum Judentum, Berlin/Diisseldorf 1998, 324-341. Zum
,gottlichen Pathos” vgl. Bernhard Dolna, An die Gegenwart Gottes preisgegeben.
Abraham Joshua Heschel: Leben und Werk, Mainz 2011, bes. 279-338.



