Kinderwunsch - Wunschkinder

Woche des Lebens 2013
Innsbruck, Haus der Begegnung
2. Juni 2013

Zur Frage der Zukunftsfahigkeit eines Landes gehort unweigerlich das Problem der
geringen Kinderzahl. Recht schnorkellos drickt es der Franzose Yves-Marie Laulan
aus: ,Weil es an Kindern fehlt, ist das Land unausweichlich verdammt zu einer
langsamen Agonie auf allen drei Ebenen: Wirtschaftlich, politisch, kulturell. ...
Niemand setzt Kinder in die Welt, wenn er nicht an die Zukunft der Nation und des
Landes glaubt.“™ Was sind die Griinde? Weil man sich Kinder nicht leisten kann oder
will? Weil man mit Kindern weniger vom Leben hat? Kann man sich das Leben und
die Zukunft nicht mehr leisten? Weil man den Eindruck hat, mit Kindern kommt man
in diesem Leben, das die letzte Gelegenheit ist, zu kurz? Oder weil man denkt,
dieses gegenwartige Leben ist das ,falsche Leben® und man konne es nicht
verantworten, Kindern das zuzumuten. Kinderfreundlichkeit ist ein Gradmesser fur
die Menschen- und Lebensfreundlichkeit einer Gesellschaft, aber auch ein
Gradmesser, wie die Zukunft einer Gesellschaft und eines Landes eingeschatzt wird.
Die Botschaft des Mitteleuropaischen Katholikentages von Mariazell (MEKT 2004)
sieht es als wichtiges Anliegen der Kirche, Leben zu schitzen und zu entfalten:
,=Entschiedene Christen sind Freunde des menschlichen Lebens in allen seinen
Dimensionen: Freunde des geborenen und des noch nicht geborenen, des
entfalteten und des behinderten, des irdischen und des ewigen Lebens. ... Unsere
besondere Sorge gilt den Ehen und Familien. Sie sind unentbehrliche Bausteine der
Gesellschaft und der Kirche.*

In den letzten Jahrzehnten sind durch IVF und PID fur kinderlose Menschen, die sich
sehnlichst ein Kind wunschen, ganz neue Moglichkeiten entstanden. Fur die einen
bringen IVF und PID die Freiheit fur selbstbestimmtes Sexualleben, den Durchbruch
fur das Recht auf ein Kind. Andere sehen in IVF und PID die Frauen als die grofl3en
Leidtragenden in einer ideologisch und 6konomisch dominierten Mannergesellschaft.
Welche Grundwerte stehen auf dem Spiel? Es sind die Gluter abzuwagen und es ist
zu fragen, welche Interessen vorherrschend sind? Was sind die Kosten und wer tragt



die Lasten? Welches Bild vom Menschen, welches Konzept von Familie und von
Elternschaft ist dominant? Ethische und auch rechtliche Fragen bezlglich
Kinderwunsch, Schwangerschaft und Geburtshilfe beschaftigen zurzeit nicht nur

Bioethikkommissionen.

Menschenrechtskonvention fiir Biomedizin

Das ,Ubereinkommen Uiber Menschenrechte und Biomedizin“ des Europarates ist ein
volkerrechtlicher Vertrag, der am 4. April 1997 in Oviedo zur Unterzeichnung
aufgelegt wurde und am 1. Dezember 1999 in Kraft trat. Bisher liegen vier

Zusatzprotokolle zur Unterzeichnung und Ratifizierung auf: Zusatzprotokoll vom 12.
Januar 1998 zum Ubereinkommen zum Schutz der Menschenrechte und der Menschenwiirde im
Hinblick auf die Anwendung von Biologie und Medizin lber das Verbot des Klonens von menschlichen
Lebewesen (SEV-Nr. 168). Es trat am 1. Marz 2001 in Kraft. Bisher haben 32 Mitgliedstaaten des
Europarates das Zusatzprotokoll unterzeichnet, und 21 haben es zusatzlich ratifiziert. Zusatzprotokoll
vom 24. Januar 2002 zum Ubereinkommen (ber Menschenrechte und Biomedizin beziiglich der
Transplantation von menschlichen Organen und Gewebe (SEV-Nr. 186). Es trat am 1. Mai 2006 in
Kraft. Bisher haben 21 Mitgliedstaaten des Europarates das Zusatzprotokoll unterzeichnet, und 12
haben es zusatzlich ratifiziert. Zusatzprotokoll vom 25. Januar 2005 zum Ubereinkommen (iber
Menschenrechte und Biomedizin betreffend biomedizinische Forschung' (SEV-Nr. 195). Es trat am 1.
September 2007 in Kraft. Bisher haben 22 Mitgliedstaaten des Europarates das Zusatzprotokoll
unterzeichnet, und 7 Mitgliedstaaten haben es zusatzlich ratifiziert. Zusatzprotokoll vom 27. November
2008 zur Konvention Uber Menschenrechte und Biomedizin betreffend der Gentests zu
gesundheitlichen Zwecken (SEV-Nr. 203). Bisher haben 6 Mitgliedstaaten des Europarates das
Zusatzprotokoll unterzeichnet, jedoch erst 2 davon haben es ratifiziert (Stand 12. August 2009). Das

Protokoll tritt erst nach 5 Ratifizierungen (umfassend 4 Staatenmitglieder) in Kraft.!

Artikel 11 — Nichtdiskriminierung: ,Der rasche Fortschritt bei der Kartierung des
menschlichen Genoms und die damit einhergehende Entwicklung von Gentests
konnen bei der Vorbeugung und Behandlung von Krankheiten grof3e Fortschritte mit
sich bringen. Gentests |0sen aber auch erhebliche Befurchtungen aus. Am
verbreitetsten ist wohl die Sorge, dass Gentests, mit denen eine genetische
Krankheit, eine entsprechende Pradisposition oder Anfalligkeit fur genetische
Krankheiten festgestellt werden kann, als Mittel der Selektion und Diskriminierung



verwendet werden.” — Wenn im Rahmen der Praimplantationsdiagnostik (PID) ein
kunstlich gezeugter Embryo auf genetische Anlagen fur Krankheit und Behinderung
getestet und gegebenenfalls ausgesondert wird, wenn also nur so genannte
,gesunde’ Embryonen werden in die Gebarmutter der Frau eingesetzt werden, dann
ist das eine klare Selektion nach ,wertem’ und ,unwertem’ Leben und damit absolut
unvertretbar. ,Aber zahlt ein behindertes Leben weniger oder ist es nicht wert, gelebt
zu werden?“, fragt Franz-Joseph Huainigg. Durch die Einfuhrung der PID wurde die
.pranatale = Rasterfahndung® nach behindertem Leben, die es durch
Pranataldiagnostik ohnehin schon gibt, weiter ausgebaut, die Existenz von
behindertem Leben weiter in Frage gestellt. ,Der Wunsch nach einem gesunden Kind
ist nachvollziehbar. Eine Selektion nach behindertem und krankem Leben ist damit
aber nicht zu rechtfertigen!”

Artikel 11 der Menschenrechtskonvention fur Biomedizin legt den wesentlichen
Grundsatz fest, dass jede Form von Diskriminierung einer Person aufgrund ihres
genetischen Erbes verboten ist. Nach Artikel 14 der Europaischen
Menschenrechtskonvention ist der Genuss der darin festgelegten Rechte und
Freiheiten ohne Unterschied des Geschlechts, der Rasse, Hautfarbe, Sprache,
Religion, politischen oder sonstigen Anschauungen, nationaler oder sozialer
Herkunft, Zugehorigkeit zu einer nationalen Minderheit, des Vermdgens, der Geburt
oder des sonstigen Status' zu gewahrleisten. Artikel 11 erganzt diese Aufzahlung
noch um das genetische Erbe einer Person. Das darin angefuhrte
Diskriminierungsverbot erstreckt sich auf alle Gebiete, die in den Geltungsbereich
dieses Ubereinkommens fallen.

Asymmetrie der Macht

In dem Sammelband ,Die Zukunft der menschlichen Natur® nimmt Jurgen
Habermas zu Fragen der Eugenik Stellung. Eine grundsatzliche Problematik beim
Eingriff in das menschliche Erbgut stellt fir ihn die Tatsache dar, dass die Person,
die eine Entscheidung Uber die ,,naturliche Ausstattung einer anderen Person trifft",
ihr gegenuber die Macht besitzt, unwiderruflich bestimmte Eigenschaften ohne den



Konsens des Betroffenen zu bestimmen. Dieser Konsens kann im Fall einer
,-negativen Eugenik®, in der es um rein praventive Mallhahmen gegen zukunftige
Krankheiten geht, vorausgesetzt werden (S 79) Ausgehend davon, dass durch eine
weit reichende Entschlisselung des menschlichen Genoms nun neue Moglichkeiten,
zumindest theoretisch, geschaffen wurden, die genetische Eingriffe, irgendwann,
erlauben wurden, fragt Jurgen Habermas, ob es prinzipielle Grinde gibt, alle Arten
von Eingriffen zu verbieten. Macht es einen Unterschied, ob ein mogliches Kind
daraufhin untersucht wird, ob es, sollte es geboren werden, Erbkrankheiten haben
wird oder ob man das Genom dieses Kindes so abandert, dass sich, genetisch
bedingt, gewisse Fertigkeiten bei dem Kind herausbilden werden. Hat also der
modifizierende genetische Eingriff eine andere Qualitat, als der therapeutische? Erst
einmal mag man sagen, selbstverstandlich, es macht doch gewiss einen
Unterschied, ob man ein zukinftiges Kind, vor seiner Geburt, von spateren
Krankheiten zu befreien und andererseits die genetische Ausstattung eines Kindes in
Hinsicht auf gewisse Leistungen zu verbessern. Habermas sieht das aber nicht so:
,Fassen Eltern, die ein eigenes Kind haben mochten, einen bedingten Entschluss zur
Zeugung. Sie werden nach durchgefuhrter Diagnose entweder zwischen mehreren
Optionen zu wahlen haben oder eine binare Entscheidung (Uber Implantation oder
Zerstorung des Embryos) fallen mussen. Darin dufert sich zunachst eine Intention
auf Verbesserung. Die vorsatzliche Selektion richtet sich namlich nach der
Beurteilung der Qualitat eines menschlichen Lebewesens und folgt insoweit einem
Wunsch nach genetischer Optimierung. Eine Handlung, die auf die Selektion des
gesunderen Lebewesens hinauslauft, lasst sich von derselben Einstellung wie eine
eugenische Praxis leiten.“(S 159) Der Schritt von therapeutischen Eingriffen in das
Genom, bzw. therapeutischer Anwendung der Praimplantationsdiagnostik, fuhrt
schnell, so Habermas, zu modifizierenden Eingriffen in das Genom und zu Eugenik.
Das Hauptargument von Habermas gegen die PID geht von der Zustimmungspflicht
der Betroffenen bei Therapien bzw. Eingriffen aus: Das ungeborene Leben, als
solches, ist nicht in der Moglichkeit Uber die Eingriffe gefragt zu werden, es ist kein
Teilnehmer des Diskurses uber sein eigenes, zukunftiges Leben und wird somit in
seinem zukunftigen Lebensweg beschnitten, indem ein Arzt, quasi als Ingenieur,

Uber es entscheidet und es formt.

Ebenso gabe es, wenn die genannten Verfahren praktikabel und erlaubt waren,

moralischen Druck fur die Eltern, sich dieser zu unterziehen. Ein zukunftiges Kind



konnte seinen Eltern die Vorwirfe machen, warum sie es nicht mit besonderen
Fertigkeiten ausstatteten oder warum es eine gewisse Krankheit hat und die Eltern
dies nicht verhindern lieRen. Andererseits kann ein solches Kind aber auch fragen,
warum die Eltern ihm eine gewisse Fertigkeit in die Wiege legten und eine andere
nicht, obwohl das Kind die nicht vorhandene Fertigkeit lieber gehabt hatte.
SchlieBlich geht es auch darum, wie der Mensch sich selbst als Mensch versteht.
Denn die Moglichkeit andere Menschen schon vor ihrer Geburt zu verandern und zu
beeinflussen kann dazu fuhren, dass die Gattung Mensch sich nicht langer als freie,
selbstverantwortliche und naturliche Wesen sehen konnte.

Die ,positive Eugenik® jedoch, bei der das Kind mit bestimmten nutzlichen und
wunschenswerten Eigenschaften ausgestattet werden soll, bedroht nach Habermas
die Autonomie des Subjekts. Wenn der Leib in der pranatalen Phase des
Individuums von den Eltern manipuliert wird, bedeutet dies, dass uber ihn verfugt
wird. Das macht aber ein ,Selbstseinkonnen® des Individuums fur Habermas
unmaglich (S 100). Unser Selbstbewusstsein als menschliches Subjekt ist wesentlich
daran geknupft, dass wir auf ein ,Naturschicksal® aufsetzen konnen: denn ,das
Selbstbewusstsein der Person erfordert einen Bezugspunkt jenseits der
Traditionsstrange und Interaktionszusammenhange eines Bildungsprozesses, in dem
sich die personale Identitat lebensgeschichtlich formiert® (S 103). Habermas will also
den Begriff der Freiheit, auf den sich eine autonome Biopolitik beruft, gegen deren
Verfechter kehren. ,Damit sich die Person mit ihnrem Leib eins fihlen kann, scheint er
als naturwuchsig erfahren werden zu mussen.” Die Unverfugbarkeit eines solch
urtumlichen Naturschicksals sei ,fur das Freiheitsbewusstsein wesentlich®. Habermas
begriundet seine Vorbehalte gegen das reproduktive Klonen mit dem Begriff der
.genetischen Sklavenherrschaft®.

Recht auf Kinder — Rechte der Kinder?

,ES gibt kein Recht auf Kinder, sondern Rechte der Kinder, die es zu achten gilt.”
(Kardinal Christoph Schénborn)®! Wenn auf dem Recht auf Kinder beharrt wird,
besteht die Gefahr, dass Kinder verzweckt werden. Es gilt den berechtigten Wunsch,

selbst Eltern zu sein, und den tiefen Schmerz der Kinderlosigkeit. Die realen



Lebensumstande sind oft sehr komplex. Selbst die komplexe Lebensrealitat durfen
jedoch kein Hindernis dafur sein, das Recht des Kindes und dessen Wohl an die
erste Stelle zu setzen. ,Wesentlich und entscheidend” gehore es zum Wohl jedes
Kindes, ,dass es Vater und Mutter hat und darum wissen darf* (Schonborn). Ein Kind

braucht Vater und Mutter, die ihm auch das Leben gegeben haben.

Das Charisma des behinderten Lebens!

Eine ,Religion des Erfolgs® findet in den Schmerzen, in den Versagungen und
Behinderungen des Lebens keinen Sinn. Die ,Theologie des Kreuzes" passt weder in
eine ,officially optimistic society® noch in ihre ,civil religion“. Eine perfektionistisch,
leistungsorientierte Gesellschaft kann aber gerade von Kindern, kranken,
behinderten und alten Menschen viel lernen. Behinderte Menschen sind ein
wichtiges Korrektiv in unserer Leistungsgesellschaft, in der alles und jeder scheinbar
reibungslos zu funktionieren hat. Wir sollten uns zum bedingungslosen Wert des
Lebens bekennen. Leben ist nicht perfekt, sondern bunt und vielfaltig. Das macht
Lebensglick aus — und nicht der perfekt designte Einheitsmensch.

,0er Arme und der Geistigbehinderte halten mir meine eigene Armut vor Augen. Und
wenn ich sie entdecke, dann bendtige ich Gott umso mehr.“ Dieser Auffassung ist
Jean Vanier, der Grunder der Arche-Gemeinschaften. ,Denn der Arme hilft uns,

wahrhaftig zu leben: Wir alle sind irgendwie arm und dem Tod ausgeliefert. Wir alle sind schwach und
wollen den anderen zeigen, dass wir besser sind als die anderen. Und so fliehen wir immer vor dem
Wichtigsten in uns selber, und haben keine Ahnung, wer wir wirklich sind. Menschen mit geistiger
Behinderung zeigen mir, wo meine Unfahigkeiten liegen. Ihre Wut offenbart mir meine Wut. Wir
entdecken die Wahrheit in unserem Inneren. Dort beginnen wir auch, die Wahrheit Gottes zu
entdecken. Der Behinderte, der seine Behinderung annimmt, halt mir die Schwierigkeiten vor Augen,
die ich selbst damit habe, meine eigenen Schwéachen anzunehmen. Es ist wie bei den sterbenden
Menschen, die, wenn sie ihr Sterben einmal annehmen, den Pflegern deren eigene Angst vor dem
Sterben offenbaren. Deshalb ist ,die Arche ein Weg zu Gott", erklart Jean Vanier. ,Er ist ein Weg der
Armen, denn man muss arm sein, damit man Jesus annehmen kann. Er selbst, der die Schénheit des
Wortes Gottes ist, ist der grole Arme. Aber er ist ein groRRartiger Armer, der die Kraft Gottes annimmt.

Es gibt kein Christentum, wenn wir nicht unsere Armut entdecken.”



,Menschen mit einer geistigen Behinderung haben oft eine besondere Gabe, andere
herzlich aufzunehmen, Uber Dinge zu staunen, spontan und direkt zu sein. Durch
ihre Einfachheit und ihr Angewiesensein auf andere konnen sie die Herzen anderer
anruhren und Menschen zusammenbringen. So erinnern sie die Gesellschaft immer
wieder an die wesentlichen Werte des Herzens, ohne die Wissen, Konnen und Macht
letztlich keinen Sinn haben. ... Schwachheit und Verwundbarkeit eines Menschen
sind kein Hindernis auf dem Weg zu Gott, vielmehr oft ein Ausgangspunkt. Denn
gerade in der Schwachheit, wenn sie erkannt und angenommen wird, offenbart sich
oft die befreiende Liebe Gottes. !

Manfred Scheuer

i Yves-Marie Laulan, Deutschland, Chronik eines angekiindigten Todes, Paris 2005. Vgl. dazu die
~Welt“ vom 13.01.2005.

2 Jurgen Habermas, Die Zukunft der menschlichen Natur. Auf dem Weg zu einer liberalen Eugenik?
Suhrkamp Verlag, Frankfurt am Main 2001; vgl. dazu Frankfurter Allgemeine Zeitung, 09.10.2001,
Nr. 234 / Seite L33.

Bl Predigt am Fronleichnamstag, in: KAP 31.05.13.

“ Jurgen Moltmann, Der Geist des Lebens. Eine ganzheitliche Pneumatologie, Miinchen 1991, 206-
208.

Bl Jean Vanier, In Gemeinschaft leben. Meine Erfahrungen Freiburg i. B.- Basel - Wien 1993; Weites
Herz. Dem Geheimnis der Liebe auf der Spur. Schwarzenfeld 2010; Ziemlich verletzlich, ziemlich
stark: Wege zu einer solidarischen Gesellschaft. (Mit Philippe Pozzo di Borgo und Laurent de
Cherisey) Berlin 2012; Ich und Du: dem anderen als Mensch begegnen. Schwarzenfeld 2013.

161 Charta der Gemeinschaften der Arche 1993.



