
Predigt zum Weltmissionssonntag (29.So. im Jkr., Lesejahr C) 19.10.2025
(Lesung [alternativ]: Jes 32, 15-18; Evangelium: Lk 18, 1-8)

„Wird der Menschensohn, wenn er kommt, den Glauben auf der Erde finden?“ Dieser 

letzte Satz des Evangeliums, der so gar nichts mit dem Vorausgegangenen zu tun zu 

haben scheint – dem Gleichnis von der Witwe und dem ungerechten Richter: es ist eine 

Frage, die sich Christ:innen, die vielleicht auch wir uns stellen und die uns mit Sorge 

erfüllt: Wie ist es um die Zukunft des Glaubens bestellt?

„Das Christentum in Europa verschwindet rasanter, als ich gedacht habe“, sagte der 

Münchner Kardinal Reinhard Marx vor kurzem bei einem Vortrag in Linz. Wird es das 

Christentum weiterhin geben oder – wie es den Anschein hat – verdunstet der Glaube 

bei uns zusehends mehr? … Wir brauchen doch nur in unsere eigenen Familien 

schauen, auf unsere Kinder und Enkelkinder, oder?

Die Sorge um die Weitergabe des Glaubens, um den Weiterbestand des Glaubens ist – 

zumindest vordergründig – ein starker Antrieb für das, was wir „Mission“ nennen. 

Wenn mir etwas sehr wichtig ist (bestimmte Werte oder eben der Glaube), dann will ich 

das weitergeben, dann möchte ich wahrscheinlich, dass auch meine Kinder es für sich 

als bedeutsam erachten. Wenn eine Institution wie die Kirche ihren Wesenskern Ernst 

nimmt, dann wird sie alles dransetzen, dass dieser nicht aus dem Gedächtnis ver-

schwindet, ja weiter verbreitet wird. 

So ist die Kirche, sind die Christ:innen von Anfang an hinausgegangen, um ihren 

Glauben zu bezeugen – in Wort und in Tat. Sie haben begeistert das Evangelium 

verkündet und andere mit der frohen Botschaft angesteckt. Und sie haben versucht, im 

Geiste Jesu zu leben und zu handeln, etwa indem sie sich für Witwen und Waisen 

einsetzten. Eine Witwe war zur damaligen Zeit rechtlos (wie es im Gleichnis vorhin 

angeklungen ist). Sie hatte keine Stimme, keine Lobby; sie war abhängig vom Wohl-

wollen, vom Gutdünken anderer – zur Almosenempfängerin degradiert.

War die urchristliche Mission noch vom Sendungsauftrag Jesu bestimmt (missio heißt 

ja wörtlich nichts anderes als „Sendung“), also vom Auftrag Jesu hinauszugehen und 

den Glauben in Wort und Tat zu bezeugen, so änderte sich dieses Verständnis grund-

legend mit der sog. „Konstantinischen Wende“ im 4. Jh. Kaiser Konstantin gewährte 

den Christ: innen, die bislang diskriminiert und verfolgt worden waren, Religions-

freiheit. Er ließ sogar die erste christliche Basilika in Rom errichten – der Kaiser baut 

eine Kirche, kurz zuvor noch undenkbar! Unter Kaiser Theodosius wurde das Christen-

tum schließlich zur Staatsreligion im römischen Reich – und die bisherigen „heidni-

schen“ Kulte wurden allesamt verboten.

Mit dieser Wende, die gemeinhin als „Sieg des Christentums über das Heidentum“ gilt, 

begann etwas, was manche – im Gegensatz dazu und nicht ganz zu Unrecht – als „Sieg 

des Heidentums über das Christentum“ bezeichnen. Denn schon hier – wie dann im 

Verlauf der Kirchengeschichte immer wieder – ging es oft weniger um die Verbreitung 



des christlichen Glaubens als um Einfluss, um die Durchsetzung politischer Interessen, 

um Macht.

Einen Höhepunkt, einen negativen Höhepunkt erfuhr diese Entwicklung im Zuge der 

sog. „Entdeckung“ Amerikas, der Eroberung und Kolonialisierung ganzer Kontinente 

durch europäische Mächte bis ins 20. Jh. herauf. Man nahm den Menschen dort ihre 

Freiheit, ihre Selbstbestimmung, ihre Bodenschätze und brachte ihnen dafür das 

Christentum – gepaart mit der Überzeugung, dass die europäische Zivilisation und 

Religion den anderen weit überlegen sei.

Auch wenn Missionar:innen durchaus gute Absichten gehabt haben mögen: Unter sol-

chen ungerechten und unmenschlichen Bedingungen lässt sich das Evangelium – die 

frohe, befreiende Botschaft! – kaum vermitteln, ja es ist eig. eine „mission impossible“, 

eine unmögliche Mission. So wurde oft „nachgeholfen“ – mit Druck und Gewalt, mit 

Manipulation. Es kam zu „Zwangsbekehrungen“ – ein Widerspruch in sich: Man kann 

jemand zwangsweise taufen, „katholisch machen“, ja – aber eine gewaltsame 

Bekehrung?

Dass das nicht funktioniert, sehen wir doch schon bei uns selbst, in unseren Familien: 

In meiner Kindheit hat der Nachdruck der Eltern vielleicht noch gewirkt; wir sind halt 

dann brav in die Kirche gegangen – aber ganz viele haben sich „vertschüsst“, sobald der 

Druck von außen nicht mehr da war, als sie erwachsen geworden sind.

Und heute? … Wenn ich an meine eigenen Kinder denke: Da gibt’s die, die mit Kirche 

gar nichts mehr anfangen können, ja aus ihr ausgetreten sind; da gibt’s nicht getaufte 

Enkelkinder; da gibt’s welche, die schon als Schulkinder nicht mehr dazu zu bewegen 

waren, in die Kirche zu gehen. Und ich muss gestehen: Das war für mich nie die große 

Katastrophe. Gewünscht hätte ich mir das eine oder andere schon, ja natürlich. Aber 

weitaus mehr hätte mich beunruhigt, wenn sie die grundlegenden Werte, die wir – 

meine Frau und ich – zu leben versuchen, wenn sie mit denen gar nichts anfangen 

könnten oder sogar ins Gegenteil abtriften würden! Aber selbst das wäre zu akzeptieren 

gewesen. Denn auch das macht meinen Glauben aus: dass jeder Mensch von Gott 

geliebt ist – und infolgedessen auch meine uneingeschränkte Liebe verdient (auch 

wenn’s hie und da schwerfällt).

Das ist auch der tiefste Grund dafür, warum sich das kirchliche Verständnis von 

„Mission“ seit dem vorigen Jahrhundert fundamental verändert hat: Ging es vorher in 

erster Linie darum, möglichst viele Menschen zu „bekehren“ und als Mitglieder der 

Kirche zu gewinnen, war das Ziel der Mission früher also das Wachstum der Kirche 

weltweit und bis in die entlegensten Regionen hinein, so rückt jetzt der Inhalt des 

Evangeliums in den Mittelpunkt: nämlich die „frohe Botschaft“, dass alle Menschen – 

unabhängig von ihrer Herkunft und ihrem gesellschaftlichen Status, unabhängig von 

Religion und Geschlecht – gleichermaßen von Gott geliebt sind. Daher haben alle – 

wirklich alle – das Recht auf ein gutes und selbstbestimmtes Leben.



Deshalb gilt das besondere Augenmerk von Mission jenen Menschen, denen dieses 

Recht, diese Würde vorenthalten wird, die unterdrückt und ausgebeutet werden. Gerade 

in Lateinamerika nahmen und nehmen Vertreter:innen der Kirche diese Botschaft des 

Evangeliums so ernst, dass sie sich klar auf die Seite der Armen stellen – auch gegen 

die Mächtigen in Wirtschaft und Politik und unter Einsatz des eigenen Lebens.

Der bekannte Missionsbischof Erwin Kräutler, ein Vorarlberger, der nun schon seit 60 

Jahren im Amazonasgebiet wirkt, hat einmal betont, dass er noch nie einen Indianer 

getauft hat und es auch nicht tun wird. Denn das Ziel von Mission sei eben nicht, dass 

Menschen katholisch werden, sondern dass alle Menschen Gottes Liebe begegnen 

können und dass sein Reich der Gerechtigkeit immer mehr wächst!

Deshalb kann christliche Mission auch keine „Einbahnstraße“ sein – wo auf der einen 

Seite die sind, die den Glauben „haben“, den richtigen Glauben, und auf der anderen 

Seite jene, die noch nicht so weit sind. Vielmehr geht es um einen Dialog: einen Dialog 

mit jenen, die andere Meinungen und andere Glaubensvorstellungen vertreten (oder 

auch keine). Es geht darum, die Bedeutung anderer Religionen und Weltanschauungen 

anzuerkennen und wertzuschätzen – und der auch in ihnen verborgenen Wahrheit auf 

die Spur zu kommen.

Um noch ein letztes Mal auf meine persönlichen Erfahrungen zurückzukommen: Mit 

zunehmendem Alter entdecke ich, wie bereichernd so manche Meinung meiner Kinder 

sein kann, wie viel ich aus ihnen lernen kann – gerade wenn sie sich von meiner eige-

nen unterscheidet, wenn sie mich vielleicht irritiert oder aus meiner – auch berufs-

bedingten – binnenkirchlichen „Blase“ herausholt!

Zusammengefasst: Christliche Mission heißt, den Dialog mit anderen Menschen und 

Glaubensvorstellungen zu suchen – ohne dabei die eigene Überzeugung über Bord zu 

werfen – und gemeinsam mit allen Menschen guten Willens Wege zu suchen, wie die 

Botschaft des Evangeliums im Hier und Jetzt konkret aussehen und verwirklicht werden 

kann.

Man könnte fragen, ob man den Begriff „Mission“ weiterhin verwenden soll, wenn man 

bedenkt, wie er immer wieder missbraucht und missverstanden wurde. Ja, soll man! 

Denn er geht zurück auf Jesus selbst, auf seinen Auftrag, die eigene „Komfortzone“ zu 

verlassen, hinauszugehen und das Evangelium zu bezeugen. Und dieser sein Auftrag 

gilt uns allen: zuhause, in unserer Nachbarschaft, hier im Hl. Geist, in allen Bereichen 

unseres Lebens und unserer Gesellschaft.

Das Wort „missionieren“ hingegen, das dürfen wir getrost aus unserem Wortschatz 

streichen!

Mag. Albert Scalet


