Predigt zum Weltmissionssonntag (29.So. im Jkr., Lesejahr C) 19.10.2025
(Lesung [alternativ]: Jes 32, 15-18; Evangelium: Lk 18, 1-8)

,,Wird der Menschensohn, wenn er kommt, den Glauben auf der Erde finden?* Dieser
letzte Satz des Evangeliums, der so gar nichts mit dem Vorausgegangenen zu tun zu
haben scheint — dem Gleichnis von der Witwe und dem ungerechten Richter: es ist eine
Frage, die sich Christ:innen, die vielleicht auch wir uns stellen und die uns mit Sorge
erfiillt: Wie ist es um die Zukunft des Glaubens bestellt?

,Das Christentum in Europa verschwindet rasanter, als ich gedacht habe®, sagte der
Miinchner Kardinal Reinhard Marx vor kurzem bei einem Vortrag in Linz. Wird es das
Christentum weiterhin geben oder — wie es den Anschein hat — verdunstet der Glaube
bei uns zusehends mehr? ... Wir brauchen doch nur in unsere eigenen Familien
schauen, auf unsere Kinder und Enkelkinder, oder?

Die Sorge um die Weitergabe des Glaubens, um den Weiterbestand des Glaubens ist —
zumindest vordergriindig — ein starker Antrieb fiir das, was wir ,,Mission‘ nennen.
Wenn mir etwas sehr wichtig ist (bestimmte Werte oder eben der Glaube), dann will ich
das weitergeben, dann mochte ich wahrscheinlich, dass auch meine Kinder es fiir sich
als bedeutsam erachten. Wenn eine Institution wie die Kirche ihren Wesenskern Ernst
nimmt, dann wird sie alles dransetzen, dass dieser nicht aus dem Gedéachtnis ver-
schwindet, ja weiter verbreitet wird.

So ist die Kirche, sind die Christ:innen von Anfang an hinausgegangen, um ihren
Glauben zu bezeugen — in Wort und in Tat. Sie haben begeistert das Evangelium
verkiindet und andere mit der frohen Botschaft angesteckt. Und sie haben versucht, im
Geiste Jesu zu leben und zu handeln, etwa indem sie sich fiir Witwen und Waisen
einsetzten. Eine Witwe war zur damaligen Zeit rechtlos (wie es im Gleichnis vorhin
angeklungen ist). Sie hatte keine Stimme, keine Lobby; sie war abhéngig vom Wohl-
wollen, vom Gutdiinken anderer — zur Almosenempfangerin degradiert.

War die urchristliche Mission noch vom Sendungsauftrag Jesu bestimmt (missio heil3t
ja wortlich nichts anderes als ,,Sendung*®), also vom Auftrag Jesu hinauszugehen und
den Glauben in Wort und Tat zu bezeugen, so dnderte sich dieses Verstdndnis grund-
legend mit der sog. ,,Konstantinischen Wende* im 4. Jh. Kaiser Konstantin gewéhrte
den Christ: innen, die bislang diskriminiert und verfolgt worden waren, Religions-
freiheit. Er lie sogar die erste christliche Basilika in Rom errichten — der Kaiser baut
eine Kirche, kurz zuvor noch undenkbar! Unter Kaiser Theodosius wurde das Christen-
tum schlieBlich zur Staatsreligion im rdmischen Reich —und die bisherigen ,,heidni-
schen* Kulte wurden allesamt verboten.

Mit dieser Wende, die gemeinhin als ,,Sieg des Christentums iiber das Heidentum* gilt,
begann etwas, was manche — im Gegensatz dazu und nicht ganz zu Unrecht — als ,,Sieg
des Heidentums iiber das Christentum* bezeichnen. Denn schon hier — wie dann im
Verlauf der Kirchengeschichte immer wieder — ging es oft weniger um die Verbreitung



des christlichen Glaubens als um Einfluss, um die Durchsetzung politischer Interessen,
um Macht.

Einen Hohepunkt, einen negativen Hohepunkt erfuhr diese Entwicklung im Zuge der
sog. ,,Entdeckung® Amerikas, der Eroberung und Kolonialisierung ganzer Kontinente
durch europdische Méchte bis ins 20. Jh. herauf. Man nahm den Menschen dort ihre
Freiheit, ihre Selbstbestimmung, ithre Bodenschétze und brachte ihnen dafiir das
Christentum — gepaart mit der Uberzeugung, dass die europiische Zivilisation und
Religion den anderen weit tiberlegen sei.

Auch wenn Missionar:innen durchaus gute Absichten gehabt haben mogen: Unter sol-
chen ungerechten und unmenschlichen Bedingungen lasst sich das Evangelium — die
frohe, befreiende Botschaft! — kaum vermitteln, ja es ist eig. eine ,,mission impossible*,
eine unmogliche Mission. So wurde oft ,,nachgeholfen* — mit Druck und Gewalt, mit
Manipulation. Es kam zu ,,Zwangsbekehrungen* — ein Widerspruch in sich: Man kann
jemand zwangsweise taufen, ,,katholisch machen®, ja — aber eine gewaltsame
Bekehrung?

Dass das nicht funktioniert, sshen wir doch schon bei uns selbst, in unseren Familien:
In meiner Kindheit hat der Nachdruck der Eltern vielleicht noch gewirkt; wir sind halt
dann brav in die Kirche gegangen — aber ganz viele haben sich ,,vertschiisst*, sobald der
Druck von aullen nicht mehr da war, als sie erwachsen geworden sind.

Und heute? ... Wenn ich an meine eigenen Kinder denke: Da gibt’s die, die mit Kirche
gar nichts mehr anfangen konnen, ja aus ihr ausgetreten sind; da gibt’s nicht getaufte
Enkelkinder; da gibt’s welche, die schon als Schulkinder nicht mehr dazu zu bewegen
waren, in die Kirche zu gehen. Und ich muss gestehen: Das war fiir mich nie die grof3e
Katastrophe. Gewlinscht hitte ich mir das eine oder andere schon, ja natiirlich. Aber
weitaus mehr hitte mich beunruhigt, wenn sie die grundlegenden Werte, die wir —
meine Frau und ich — zu leben versuchen, wenn sie mit denen gar nichts anfangen
konnten oder sogar ins Gegenteil abtriften wiirden! Aber selbst das wire zu akzeptieren
gewesen. Denn auch das macht meinen Glauben aus: dass jeder Mensch von Gott
geliebt ist — und infolgedessen auch meine uneingeschréankte Liebe verdient (auch
wenn’s hie und da schwerfallt).

Das ist auch der tiefste Grund dafiir, warum sich das kirchliche Verstiandnis von
,Mission‘ seit dem vorigen Jahrhundert fundamental verdndert hat: Ging es vorher in
erster Linie darum, moglichst viele Menschen zu ,,bekehren und als Mitglieder der
Kirche zu gewinnen, war das Ziel der Mission friiher also das Wachstum der Kirche
weltweit und bis in die entlegensten Regionen hinein, so riickt jetzt der Inhalt des
Evangeliums in den Mittelpunkt: namlich die ,,frohe Botschaft*, dass alle Menschen —
unabhéngig von ihrer Herkunft und ihrem gesellschaftlichen Status, unabhédngig von
Religion und Geschlecht — gleichermal3en von Gott geliebt sind. Daher haben alle —
wirklich alle — das Recht auf ein gutes und selbstbestimmtes Leben.



Deshalb gilt das besondere Augenmerk von Mission jenen Menschen, denen dieses
Recht, diese Wiirde vorenthalten wird, die unterdriickt und ausgebeutet werden. Gerade
in Lateinamerika nahmen und nehmen Vertreter:innen der Kirche diese Botschaft des
Evangeliums so ernst, dass sie sich klar auf die Seite der Armen stellen — auch gegen
die Méachtigen in Wirtschaft und Politik und unter Einsatz des eigenen Lebens.

Der bekannte Missionsbischof Erwin Kréutler, ein Vorarlberger, der nun schon seit 60
Jahren im Amazonasgebiet wirkt, hat einmal betont, dass er noch nie einen Indianer
getauft hat und es auch nicht tun wird. Denn das Ziel von Mission sei eben nicht, dass
Menschen katholisch werden, sondern dass alle Menschen Gottes Liebe begegnen
konnen und dass sein Reich der Gerechtigkeit immer mehr wichst!

Deshalb kann christliche Mission auch keine ,,Einbahnstraf3e‘ sein — wo auf der einen
Seite die sind, die den Glauben ,,haben®, den richtigen Glauben, und auf der anderen
Seite jene, die noch nicht so weit sind. Vielmehr geht es um einen Dialog: einen Dialog
mit jenen, die andere Meinungen und andere Glaubensvorstellungen vertreten (oder
auch keine). Es geht darum, die Bedeutung anderer Religionen und Weltanschauungen
anzuerkennen und wertzuschdtzen —und der auch in ihnen verborgenen Wahrheit auf
die Spur zu kommen.

Um noch ein letztes Mal auf meine personlichen Erfahrungen zuriickzukommen: Mit
zunehmendem Alter entdecke ich, wie bereichernd so manche Meinung meiner Kinder
sein kann, wie viel ich aus thnen lernen kann — gerade wenn sie sich von meiner eige-
nen unterscheidet, wenn sie mich vielleicht irritiert oder aus meiner — auch berufs-
bedingten — binnenkirchlichen ,,Blase* herausholt!

Zusammengefasst: Christliche Mission heif3t, den Dialog mit anderen Menschen und
Glaubensvorstellungen zu suchen — ohne dabei die eigene Uberzeugung iiber Bord zu
werfen — und gemeinsam mit allen Menschen guten Willens Wege zu suchen, wie die
Botschaft des Evangeliums im Hier und Jetzt konkret aussehen und verwirklicht werden
kann.

Man konnte fragen, ob man den Begriff ,,Mission* weiterhin verwenden soll, wenn man
bedenkt, wie er immer wieder missbraucht und missverstanden wurde. Ja, soll man!
Denn er geht zuriick auf Jesus selbst, auf seinen Auftrag, die eigene ,,Komfortzone* zu
verlassen, hinauszugehen und das Evangelium zu bezeugen. Und dieser sein Auftrag
gilt uns allen: zuhause, in unserer Nachbarschaft, hier im HI. Geist, in allen Bereichen
unseres Lebens und unserer Gesellschaft.

Das Wort ,,missionieren* hingegen, das diirfen wir getrost aus unserem Wortschatz
streichen!

Mag. Albert Scalet



