
Christ sein und seinen Bruder leiden sehen 

Konferenz der Europäischen Vinzenzgemeinschaften 

Innsbruck, 16. November 2013 

  

„Und weil das Auge dort ist, wo die Liebe weilt, erfahre ich, dass Du mich liebst. …

Dein Sehen, Herr, ist Lieben, und wie Dein Blick mich aufmerksam betrachtet, dass 

er sich nie abwendet, so auch Deine Liebe. … Soweit Du mit mir bist, soweit bin ich.

Und da Dein Sehen Dein Sein ist, bin ich also, weil Du mich anblickst. … Indem Du

mich ansiehst, lässt Du, der verborgene Gott, Dich von mir erblicken. … Und nichts 

anderes ist Dein Sehen als Lebendigmachen.“[1] Christen haben von Gott her ein 

Ansehen und können so dem Evangelium ein Gesicht geben. Und von da her

können sie andere wahrnehmen, müssen sie das Leid nicht wegblenden. „Christ sein

und seinen Bruder leiden sehen, ohne mit ihm zu weinen, ohne mit ihm krank zu sein 

und das heißt ohne Liebe sein, ein bloß gemalter Christ. Die Liebe öffnet das Herz

des anderen, dass wir mit ihm fühlen können! Wir sollen den Brand der göttlichen

Liebe in allen Menschen entfachen und die Sendung des Sohnes Gottes weiter 

führen. Er kam, Feuer auf die Erde zu bringen. Was können wir da anderes

wünschen, als dass das Feuer der Liebe lodert und alles verbrennt.“ (Vinzenz von

Paul)  

  

Eine große Sympathie 

  

„Ja, die Kirche des Konzils hat sich - außer mit sich selbst und der Beziehung, die sie 

mit Gott eint - mit dem Menschen beschäftigt, und zwar mit dem Menschen, wie er

heute wirklich ist: der lebendige Mensch, der ganz mit sich selbst beschäftigte

Mensch, der Mensch, der sich nicht nur zum Mittelpunkt jeglichen Interesses macht, 

sondern der es wagt, von sich zu sagen, dass er Prinzip und Grund aller Wirklichkeit

sei. Das ganze Phänomen Mensch, d.h. angetan mit den Masken seiner zahllosen



Aufmachungen, hat sich gleichsam vor die versammelten Konzilsväter hingestellt, die

ja auch Menschen sind, und darum aufmerksame und lieberfüllte Hirten und Brüder:

der tragische Mensch mit seinem eigenen Schicksal, der Übermensch von gestern

und heute, der deshalb stets gebrechlich und unaufrichtig, egoistisch und voll

Leidenschaft ist, denn der über sich selbst unglückliche Mensch, der lacht und weint,

der vielschichtige Mensch, der bereit ist, jede Rolle zu spielen, der starre Mensch,

der nur die wissenschaftliche Wirklichkeit pflegt, der Mensch, wie er ist, der denkt,

liebt, arbeitet, der stets auf etwas wartet, der „filius accrescens" der wachsende

Sohn, der durch die Unschuld seiner Kindheit, durch das Geheimnis seiner Armut

und durch seinen Reueschmerz heilige Mensch; der Mensch als Individuum und als

Gemeinschaftswesen, der Mensch, der die Vergangenheit preist, und der Mensch,

der von der Zukunft träumt; der sündige Mensch und der heilige Mensch, und so

weiter. Der laizistische und profane Humanismus ist schließlich in seiner furchtbaren

Gestalt erschienen und hat in einem gewissen Sinn das Konzil herausgefordert. Die 

Religion des Gottes, der Mensch wurde, ist der Religion (denn sie ist es) des Men-

schen begegnet, der sich zum Gott macht. Was ist geschehen? Ein Zusammenstoß,

ein Kampf, ein Anathem? Es hätte sein können, aber es ist nicht geschehen. Die alte 

Geschichte vom Samariter wurde zum Beispiel für die Geisteshaltung des Konzils.

Eine ganz große Sympathie hat es ganz und gar durchdrungen. Die Entdeckung

der menschlichen Bedürfnisse (je größer sie sind, desto größer macht sich auch der 

Sohn der Erde) hat die Aufmerksamkeit unserer Synode gefesselt. Erkennt ihm

wenigstens dieses Verdienst zu, ihr modernen Humanisten, die ihr die Transzendenz

der höchsten Dinge leugnet, und erkennt unseren neuen Humanismus an: auch wir, 

und wir mehr als alle, sind die Förderer des Menschen. Was hat dieser hohe Senat in

der Menschheit betrachtet, was hat er im Lichte der Gottheit zu studieren

unternommen? Er hat das ewige Doppelspiel ihres Antlitzes betrachtet: das Elend

und die Größe des Menschen, sein tiefsitzendes, unleugbares, aus sich selbst

unheilbares Übel und seine ihm verbliebene Gutheit, die immer von hoher Schönheit

und unbesieglicher Erhabenheit gezeichnet ist. Aber man muss anerkennen, dass

dieses Konzil, das über den Menschen ein Urteil zu fällen hatte, weit mehr bei dieser 

guten Seite des Menschen verweilte als bei der traurigen. Seine Einstellung war

ausgesprochen und bewusst optimistisch. Ein Strom von Zuneigung und

Bewunderung hat sich vom Konzil über die moderne Welt des Menschen ergossen. 

Ja, die Irrtümer wurden zurückgewiesen, weil Liebe und Wahrheit es verlangen, für



die Personen gab es nur Einladung, Achtung und Liebe. Anstelle deprimierender

Diagnosen aufmunternde Heilmittel; statt unheilvoller Voraussagen wurden vom

Konzil an die heutige Welt Botschaften des Vertrauens gerichtet; ihre Werte wurden 

nicht nur respektiert, sondern geehrt, ihre Bemühungen unterstützt, ihre

Bestrebungen geläutert und gesegnet.“ (Paul VI.)[2] 

Gott kommt uns in der heutigen Wirklichkeit entgegen. Gott erscheint an den 

Wegkreuzungen, an den Orten, die uns nicht vertraut sind, an denen wir uns nicht 

auf Sicherheiten stützen können. Was ist zu tun angesichts dieser Situation? So fragt

Papst Franziskus. Es braucht eine Kirche, die keine Angst hat, in die Nacht dieser

Menschen hinein zu gehen. Es braucht eine Kirche, die fähig ist, ihnen auf ihren 

Wegen zu begegnen. Es braucht eine Kirche, die sich in ihr Gespräch einzuschalten

vermag. Es braucht eine Kirche, die es versteht mit jenen Jungen ins Gespräch zu

kommen, die wie die Emmausjünger aus Jerusalem fortlaufen und ziellos allein mit 

ihrer Ernüchterung umherziehen, mit der Enttäuschung über ein Christentum, das

mittlerweile als steriler, unfruchtbarer Boden angesehen wird, der unfähig ist, Sinn zu

zeugen. 

  

Option für die Armen 

  

Zum Abschluss des II. Vatikanischen Konzils richteten die Konzilsväter Botschaften 

an Stände und Gruppen, so an die Regierenden, an Denker und Wissenschafter, an

die Künstler, an die Frauen, an die Arbeiter, an Armen und Kranke und an die

Jugend. In der Botschaft an die Armen und Kranken heißt es: „Für euch alle, geprüfte 

Brüder, heimgesucht vom Leiden in tausenderlei Weise, hat das Konzil eine ganze

besondere Botschaft. Das Konzil sieht eure flehenden Augen auf sich gerichtet, die

entzündet sind im Fieber oder ermattet in der Mühsal; Blicke, die fragen, die 

vergebens nach dem Warum des menschlichen Leidens suchen und die angstvoll

fragen, wann und wo der Trost kommen wird. Geliebte Brüder, wir fühlen zutiefst in

unseren Vater- und Hirtenherzen eure Seufzer und euer Weinen. Und unsere Pein 

wächst beim Gedanken, dass es nicht in unserer Macht liegt, euch körperliche

Gesundheit zu schenken noch eure physischen Schmerzen zu verringern wie die



Ärzte, Krankenpfleger und alle jene, die im Dienst der Kranken stehen und, so gut es

geht, ihnen ihre Last zu erleichtern suchen. Aber wir haben euch etwas Tieferes,

etwas Kostbareres anzubieten, die Wahrheit, die allein in der Lage ist, auf das

Geheimnis des Leidens eine Antwort zu geben und euch Tröstung ohne Illusion zu

bringen: den Glauben und die Vereinigung mit dem Schmerzensmann, mit Christus, 

dem Sohn Gottes, der für unsere Sünden und zu unserem Heil gekreuzigt wurde.

Christus hat das Leiden nicht getilgt. Und er hat uns nicht einmal voll dessen

Geheimnis enthüllt. Er hat es aber auf sich genommen, und das reicht aus, damit wir 

seinen vollen Preis verstehen. Ihr alle, die ihr viel schwerer die Last des Kreuzes

verspürt, ihr, die ihr arm und verlassen seid, ihr, die ihr weint, ihr, die ihr verfolgt seid

um der Gerechtigkeit willen, ihr, die ihr die Unbekannten des Schmerzes seid, habt 

von neuem Mut: ihr seid die Bevorzugten des Reiches Gottes, des Reiches der

Hoffnung, der Güte und des Lebens. Ihr seid die Brüder des leidenden Christus, 

und mit ihm rettet ihr, wenn ihr wollt, die Welt.“[3] 

„An der Seite der Armen engagiert, verurteilen wir als antievangelisch die extreme

Armut, die den Großteil der Bevölkerung unseres Erdteils betrifft.“[4] - Mit der III. 

Generalkonferenz des lateinamerikanischen Episkopats in Puebla (1979) ist die

„vorrangige Option für die Armen“ endgültig zu einer Grundachse der Theologie der

Befreiung', aber auch der Universalkirche geworden. Auch die zweite Instruktion der 

Kongregation für die Glaubenslehre „Über die christliche Freiheit und Befreiung“

(1986) spricht von der „Liebe, die den Armen den Vorzug gibt“[5]. Denn Gott selbst 

trifft diese Option für die Armen.[6] Die Einheit von Gottes- und Nächstenliebe (Mt 

22,34-40) ist auf den verschiedenen individuellen, wirtschaftlichen, gesellschaftlichen

und globalen Ebenen zu konkretisieren. Sie wird realisiert in leiblichen und geistigen 

Werken der Barmherzigkeit, in Caritas und Diakonie, in kirchlicher Sozial- und 

Entwicklungsarbeit, in Kollekten und Hilfsmaßnahmen, in Solidaritätsaktionen, durch

Güterausgleich oder in Selbsthilfegruppen, im prophetisch kritischen Einsatz für 

Menschenwürde, durch Freiheit und Gerechtigkeit auf nationaler und internationaler

Ebene.  

  

Mensch, wo bist du? 



  

Es geht in letzter Konsequenz um Fragen an uns selbst: „Wo war der Mensch - und 

wo die Menschlichkeit -, als unseren Brüdern und Schwestern so Furchtbares

zugefügt wurde?“[7] Wo ist der Mensch angesichts der Katastrophen in Syrien oder

auf den Philippinen? Wo ist der Mensch angesichts der Obdachlosen und

Asylwerber? Es ist dies die Urfrage von Religion nach Abraham J. Heschel: „Adam, 

wo bist Du?“ (Gen 3,9). Das ist der Ruf, der immer wieder ergeht. Es ist ein leises, 

zartes Echo auf eine leise, zarte Stimme; nicht in Worte gefasst, nicht ausgedrückt in

den Kategorien des Geistes, sondern unbeschreiblich und geheimnisvoll wie die

Herrlichkeit, von der die ganze Erde erfüllt ist. Es ist eingehüllt in Schweigen, 

verborgen und gedämpft, und doch ist es, als seien alle Dinge das erstarrte Echo der

Frage: Wo bist Du? Glauben kommt aus der Ehrfurcht, aus dem Bewusstsein, dass

wir Seiner Gegenwart ausgesetzt sind; aus dem dringenden Verlangen, Gottes 

Herausforderung zu entsprechen, aus dem Bewußtsein, heimgesucht zu sein.

Religion ist Gottes Frage und die Antwort des Menschen. … Wenn nicht Gott die 

Frage stellt, ist all unser Fragen umsonst. … Gottesdienst und Kultus haben die

Aufgabe, unsere Wachsamkeit zu erhöhen und unsere Wertschätzung für das

Geheimnis zu stärken.“[8]  

  

Wo ist dein Bruder Abel? 

  

„Da sprach der Herr zu Kain: Wo ist dein Bruder Abel? Kain entgegnete: Ich weiß es

nicht. Bin ich denn der Hüter meines Bruders? (Gen 4,9)“ – Die Botschaft der 

jüdischen und der christlichen Bibel mutet uns zu, dass wir einander aufgetragen 

sind, einander Patron sind, füreinander sorgen, Verantwortung tragen, einander

Hüter und Hirten sind. Die Bibel traut uns zu, dass wir Freunde und Anwälte des

Lebens sind, dass wir Lebensräume schaffen, in denen in die Enge getriebene 

Menschen Ja zum Leben sagen können. 

  



Manfred Scheuer, Bischof von Innsbruck

 
 

[1] Nikolaus von Kues, De visione Dei/Die Gottesschau, in: Philosophisch-
Theologische Schriften, hg. und eingef. Von Leo Gabriel. Übersetzt von Dietlind und
Wilhelm Dupré, Wien 1967, Bd. III, 105-111. 

[2] Paul VI., Ansprache in der Öffentlichen Sitzung des Zweiten Vatikanischen
Ökumenischen Konzils (/. Dezember 1965), in: Die Dokumente des Zweiten
Vatikanischen Konzils: Theologische Zusammenschau und Perspektiven, in:
Herders Theologischer Kommentar zum Zweiten Vatikanischen Konzil, hg. von
Peter Hünermann und Bernd Jochen Hilberath, Freiburg i. B. 2006, Bd. 5, 565-571, 
hier 568f. 

[3] Botschaft des Konzils an die Armen und Kranken vorgetragen von Patriarch 
Kardinal Paul Pierre Meouchi, in: Die Dokumente des Zweiten Vatikanischen
Konzils: Theologische Zusammenschau und Perspektiven, in: Herders
Theologischer Kommentar zum Zweiten Vatikanischen Konzil, hg. von Peter 
Hünermann und Bernd Jochen Hilberath, Freiburg i. B. 2006, Bd. 5, 576-583, hier 
582. 

[4] Die Kirche Lateinamerikas. Dokumente der II. und III. Generalversammlung des
lateinamerikanischen Episkopats in Medellin und Puebla (Stimmen der Weltkirche
Nr. 8), Bonn 1979, Nr. 1159. 

[5] Kongregation für die Glaubenslehre, Instruktion über christliche Freiheit und
Befreiung vom 22. März 1986, (Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls Nr. 70),
Bonn 1986, 66-70. 

[6] Gustavo Gutierrez, Theologie der Befreiung. Mit einem Vorwort von Johann Baptist
Metz, München-Mainz 1973, 268ff. 

[7] Christoph Kardinal Schönborn, Das Volk Israel lebt. Ansprache in der Gedenkstätte
Yad Vashem am 8. November 2007. 

aham J. Heschel, Gott sucht den Menschen. Eine Philosophie des Judentums, Neukirc
n 4 1995, 105.   
 


