Christ sein und seinen Bruder leiden sehen

Konferenz der Européischen Vinzenzgemeinschaften

Innsbruck, 16. November 2013

,und weil das Auge dort ist, wo die Liebe weilt, erfahre ich, dass Du mich liebst. ...
Dein Sehen, Herr, ist Lieben, und wie Dein Blick mich aufmerksam betrachtet, dass
er sich nie abwendet, so auch Deine Liebe. ... Soweit Du mit mir bist, soweit bin ich.
Und da Dein Sehen Dein Sein ist, bin ich also, weil Du mich anblickst. ... Indem Du
mich ansiehst, lasst Du, der verborgene Gott, Dich von mir erblicken. ... Und nichts
anderes ist Dein Sehen als Lebendigmachen.“’! Christen haben von Gott her ein
Ansehen und kénnen so dem Evangelium ein Gesicht geben. Und von da her
konnen sie andere wahrnehmen, missen sie das Leid nicht wegblenden. ,,Christ sein
und seinen Bruder leiden sehen, ohne mit ihm zu weinen, ohne mit ihm krank zu sein
und das heil3t ohne Liebe sein, ein blol3 gemalter Christ. Die Liebe oOffnet das Herz
des anderen, dass wir mit ihm fuhlen kénnen! Wir sollen den Brand der gdttlichen
Liebe in allen Menschen entfachen und die Sendung des Sohnes Gottes weiter
fuhren. Er kam, Feuer auf die Erde zu bringen. Was kdnnen wir da anderes
wuinschen, als dass das Feuer der Liebe lodert und alles verbrennt.“ (Vinzenz von
Paul)

Eine grol3e Sympathie

»Ja, die Kirche des Konzils hat sich - aul3er mit sich selbst und der Beziehung, die sie
mit Gott eint - mit dem Menschen beschaftigt, und zwar mit dem Menschen, wie er
heute wirklich ist: der lebendige Mensch, der ganz mit sich selbst beschéftigte
Mensch, der Mensch, der sich nicht nur zum Mittelpunkt jeglichen Interesses macht,
sondern der es wagt, von sich zu sagen, dass er Prinzip und Grund aller Wirklichkeit

sei. Das ganze Phanomen Mensch, d.h. angetan mit den Masken seiner zahllosen



Aufmachungen, hat sich gleichsam vor die versammelten Konzilsvater hingestellt, die
ja auch Menschen sind, und darum aufmerksame und lieberfillte Hirten und Bruder:
der tragische Mensch mit seinem eigenen Schicksal, der Ubermensch von gestern
und heute, der deshalb stets gebrechlich und unaufrichtig, egoistisch und voll
Leidenschatft ist, denn der tber sich selbst unglickliche Mensch, der lacht und weint,
der vielschichtige Mensch, der bereit ist, jede Rolle zu spielen, der starre Mensch,
der nur die wissenschaftliche Wirklichkeit pflegt, der Mensch, wie er ist, der denkt,
liebt, arbeitet, der stets auf etwas wartet, der filius accrescens" der wachsende
Sohn, der durch die Unschuld seiner Kindheit, durch das Geheimnis seiner Armut
und durch seinen Reueschmerz heilige Mensch; der Mensch als Individuum und als
Gemeinschaftswesen, der Mensch, der die Vergangenheit preist, und der Mensch,
der von der Zukunft trAumt; der sundige Mensch und der heilige Mensch, und so
weiter. Der laizistische und profane Humanismus ist schlief3lich in seiner furchtbaren
Gestalt erschienen und hat in einem gewissen Sinn das Konzil herausgefordert. Die
Religion des Gottes, der Mensch wurde, ist der Religion (denn sie ist es) des Men-
schen begegnet, der sich zum Gott macht. Was ist geschehen? Ein Zusammenstol(3,
ein Kampf, ein Anathem? Es hatte sein kdnnen, aber es ist nicht geschehen. Die alte
Geschichte vom Samariter wurde zum Beispiel fir die Geisteshaltung des Konzils.
Eine ganz groRe Sympathie hat es ganz und gar durchdrungen. Die Entdeckung
der menschlichen Bedurfnisse (je grol3er sie sind, desto gréRer macht sich auch der
Sohn der Erde) hat die Aufmerksamkeit unserer Synode gefesselt. Erkennt ihm
wenigstens dieses Verdienst zu, ihr modernen Humanisten, die ihr die Transzendenz
der hochsten Dinge leugnet, und erkennt unseren neuen Humanismus an: auch wir,
und wir mehr als alle, sind die Forderer des Menschen. Was hat dieser hohe Senat in
der Menschheit betrachtet, was hat er im Lichte der Gottheit zu studieren
unternommen? Er hat das ewige Doppelspiel ihres Antlitzes betrachtet: das Elend
und die GrolRe des Menschen, sein tiefsitzendes, unleugbares, aus sich selbst
unheilbares Ubel und seine ihm verbliebene Gutheit, die immer von hoher Schénheit
und unbesieglicher Erhabenheit gezeichnet ist. Aber man muss anerkennen, dass
dieses Konzil, das tber den Menschen ein Urteil zu fallen hatte, weit mehr bei dieser
guten Seite des Menschen verweilte als bei der traurigen. Seine Einstellung war
ausgesprochen und bewusst optimistisch. Ein Strom von Zuneigung und
Bewunderung hat sich vom Konzil tber die moderne Welt des Menschen ergossen.

Ja, die Irrtimer wurden zurlckgewiesen, weil Liebe und Wahrheit es verlangen, fur



die Personen gab es nur Einladung, Achtung und Liebe. Anstelle deprimierender
Diagnosen aufmunternde Heilmittel, statt unheilvoller Voraussagen wurden vom
Konzil an die heutige Welt Botschaften des Vertrauens gerichtet; ihre Werte wurden
nicht nur respektiert, sondern geehrt, ihre Bemuhungen unterstitzt, ihre

Bestrebungen gelautert und gesegnet.* (Paul VI.)2

Gott kommt uns in der heutigen Wirklichkeit entgegen. Gott erscheint an den
Wegkreuzungen, an den Orten, die uns nicht vertraut sind, an denen wir uns nicht
auf Sicherheiten stiitzen kdnnen. Was ist zu tun angesichts dieser Situation? So fragt
Papst Franziskus. Es braucht eine Kirche, die keine Angst hat, in die Nacht dieser
Menschen hinein zu gehen. Es braucht eine Kirche, die fahig ist, ihnen auf ihren
Wegen zu begegnen. Es braucht eine Kirche, die sich in ihr Gesprach einzuschalten
vermag. Es braucht eine Kirche, die es versteht mit jenen Jungen ins Gesprach zu
kommen, die wie die Emmausjlinger aus Jerusalem fortlaufen und ziellos allein mit
ihrer Erntichterung umherziehen, mit der Enttduschung Uber ein Christentum, das
mittlerweile als steriler, unfruchtbarer Boden angesehen wird, der unféhig ist, Sinn zu

zeugen.

Option fur die Armen

Zum Abschluss des Il. Vatikanischen Konzils richteten die Konzilsvater Botschaften
an Stande und Gruppen, so an die Regierenden, an Denker und Wissenschafter, an
die Kunstler, an die Frauen, an die Arbeiter, an Armen und Kranke und an die
Jugend. In der Botschaft an die Armen und Kranken heifl3t es: ,Fir euch alle, geprufte
Bruder, heimgesucht vom Leiden in tausenderlei Weise, hat das Konzil eine ganze
besondere Botschaft. Das Konzil sieht eure flehenden Augen auf sich gerichtet, die
entzindet sind im Fieber oder ermattet in der Muhsal; Blicke, die fragen, die
vergebens nach dem Warum des menschlichen Leidens suchen und die angstvoll
fragen, wann und wo der Trost kommen wird. Geliebte Bruder, wir fihlen zutiefst in
unseren Vater- und Hirtenherzen eure Seufzer und euer Weinen. Und unsere Pein
wachst beim Gedanken, dass es nicht in unserer Macht liegt, euch korperliche

Gesundheit zu schenken noch eure physischen Schmerzen zu verringern wie die



Arzte, Krankenpfleger und alle jene, die im Dienst der Kranken stehen und, so gut es
geht, ihnen ihre Last zu erleichtern suchen. Aber wir haben euch etwas Tieferes,
etwas Kostbareres anzubieten, die Wahrheit, die allein in der Lage ist, auf das
Geheimnis des Leidens eine Antwort zu geben und euch Trdstung ohne lllusion zu
bringen: den Glauben und die Vereinigung mit dem Schmerzensmann, mit Christus,
dem Sohn Gottes, der fur unsere Sunden und zu unserem Heil gekreuzigt wurde.
Christus hat das Leiden nicht getilgt. Und er hat uns nicht einmal voll dessen
Geheimnis enthllt. Er hat es aber auf sich genommen, und das reicht aus, damit wir
seinen vollen Preis verstehen. Ihr alle, die ihr viel schwerer die Last des Kreuzes
verspurt, ihr, die ihr arm und verlassen seid, ihr, die ihr weint, ihr, die ihr verfolgt seid
um der Gerechtigkeit willen, ihr, die ihr die Unbekannten des Schmerzes seid, habt
von neuem Mut: ihr seid die Bevorzugten des Reiches Gottes, des Reiches der
Hoffnung, der Gute und des Lebens. Ihr seid die Bruder des leidenden Christus,

und mit ihm rettet ihr, wenn ihr wollt, die Welt.“!

»,An der Seite der Armen engagiert, verurteilen wir als antievangelisch die extreme
Armut, die den Grofteil der Bevolkerung unseres Erdteils betrifft. %! - Mit der III.
Generalkonferenz des lateinamerikanischen Episkopats in Puebla (1979) ist die
.vorrangige Option fur die Armen“ endgultig zu einer Grundachse der Theologie der
Befreiung', aber auch der Universalkirche geworden. Auch die zweite Instruktion der
Kongregation fir die Glaubenslehre ,Uber die christliche Freiheit und Befreiung*
(1986) spricht von der ,Liebe, die den Armen den Vorzug gibt‘®. Denn Gott selbst
trifit diese Option fiir die Armen.®! Die Einheit von Gottes- und Nachstenliebe (Mt
22,34-40) ist auf den verschiedenen individuellen, wirtschaftlichen, gesellschaftlichen
und globalen Ebenen zu konkretisieren. Sie wird realisiert in leiblichen und geistigen
Werken der Barmherzigkeit, in Caritas und Diakonie, in kirchlicher Sozial- und
Entwicklungsarbeit, in Kollekten und HilfsmaRRnahmen, in Solidaritatsaktionen, durch
Guterausgleich oder in Selbsthilfegruppen, im prophetisch kritischen Einsatz fur
Menschenwiirde, durch Freiheit und Gerechtigkeit auf nationaler und internationaler

Ebene.

Mensch, wo bist du?



Es geht in letzter Konsequenz um Fragen an uns selbst: ,Wo war der Mensch - und
wo die Menschlichkeit -, als unseren Bridern und Schwestern so Furchtbares
zugefugt wurde?“™ Wo ist der Mensch angesichts der Katastrophen in Syrien oder
auf den Philippinen? Wo ist der Mensch angesichts der Obdachlosen und
Asylwerber? Es ist dies die Urfrage von Religion nach Abraham J. Heschel: ,Adam,
wo bist Du?* (Gen 3,9). Das ist der Ruf, der immer wieder ergeht. Es ist ein leises,
zartes Echo auf eine leise, zarte Stimme; nicht in Worte gefasst, nicht ausgedriickt in
den Kategorien des Geistes, sondern unbeschreiblich und geheimnisvoll wie die
Herrlichkeit, von der die ganze Erde erfullt ist. Es ist eingehullt in Schweigen,
verborgen und gedampft, und doch ist es, als seien alle Dinge das erstarrte Echo der
Frage: Wo bist Du? Glauben kommt aus der Ehrfurcht, aus dem Bewusstsein, dass
wir Seiner Gegenwart ausgesetzt sind; aus dem dringenden Verlangen, Gottes
Herausforderung zu entsprechen, aus dem Bewuldtsein, heimgesucht zu sein.
Religion ist Gottes Frage und die Antwort des Menschen. ... Wenn nicht Gott die
Frage stellt, ist all unser Fragen umsonst. ... Gottesdienst und Kultus haben die
Aufgabe, unsere Wachsamkeit zu erhéhen und unsere Wertschatzung fur das

Geheimnis zu starken. "

Wo ist dein Bruder Abel?

.Da sprach der Herr zu Kain: Wo ist dein Bruder Abel? Kain entgegnete: Ich weil} es
nicht. Bin ich denn der Huter meines Bruders? (Gen 4,9)° — Die Botschaft der
judischen und der christlichen Bibel mutet uns zu, dass wir einander aufgetragen
sind, einander Patron sind, fireinander sorgen, Verantwortung tragen, einander
Huter und Hirten sind. Die Bibel traut uns zu, dass wir Freunde und Anwaélte des
Lebens sind, dass wir Lebensrdume schaffen, in denen in die Enge getriebene

Menschen Ja zum Leben sagen kdnnen.



Manfred Scheuer, Bischof von Innsbruck

W Nikolaus von Kues, De visione Dei/Die Gottesschau, in: Philosophisch-
Theologische Schriften, hg. und eingef. Von Leo Gabriel. Ubersetzt von Dietlind und
Wilhelm Dupré, Wien 1967, Bd. Ill, 105-111.

2 paul VI., Ansprache in der Offentlichen Sitzung des Zweiten Vatikanischen
Okumenischen Konzils (/. Dezember 1965), in: Die Dokumente des Zweiten
Vatikanischen Konzils: Theologische Zusammenschau und Perspektiven, in:
Herders Theologischer Kommentar zum Zweiten Vatikanischen Konzil, hg. von
Peter Hinermann und Bernd Jochen Hilberath, Freiburg i. B. 2006, Bd. 5, 565-571,
hier 568f.

Bl Botschaft des Konzils an die Armen und Kranken vorgetragen von Patriarch
Kardinal Paul Pierre Meouchi, in: Die Dokumente des Zweiten Vatikanischen
Konzils: Theologische Zusammenschau und Perspektiven, in: Herders
Theologischer Kommentar zum Zweiten Vatikanischen Konzil, hg. von Peter
Hunermann und Bernd Jochen Hilberath, Freiburg i. B. 2006, Bd. 5, 576-583, hier
582.

¥ Die Kirche Lateinamerikas. Dokumente der Il. und lll. Generalversammlung des
lateinamerikanischen Episkopats in Medellin und Puebla (Stimmen der Weltkirche
Nr. 8), Bonn 1979, Nr. 1159.

Bl Kongregation fir die Glaubenslehre, Instruktion Uber christliche Freiheit und
Befreiung vom 22. Marz 1986, (Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls Nr. 70),
Bonn 1986, 66-70.

® Gustavo Gutierrez, Theologie der Befreiung. Mit einem Vorwort von Johann Baptist
Metz, Minchen-Mainz 1973, 268ff.

1 Christoph Kardinal Schénborn, Das Volk Israel lebt. Ansprache in der Gedenkstétte
Yad Vashem am 8. November 2007.

ham J. Heschel, Gott sucht den Menschen. Eine Philosophie des Judentums, Neukir
1 41995, 105.



