
Ursula Schachl-Raber 
Die Offenbarung des Johannes 
 

Nicht vor Furcht erstarren 
vor der sichtbaren und verdeckten Gewalt 

in Politik, Wirtschaft, Gesellschaft, Religion, 
sondern immer wieder im Glauben an Gott  

den Traum, die Vision gelingenden Lebens ins Leben,  
hier und heute und im Blick auf morgen retten. 

(in Anlehnung an Antje Sabine Naegeli) 
 
Eine Bemerkung zum Begriff „Stolpersteine“: Stolpersteine veranlassen innezuhalten, da sie 
zunächst den direkten Weg auf ein Ziel hin versperren. Man kann sich umdrehen, nicht mehr 
weitergehen, man kann aber auch den Stolperstein von seinem Platz wegbewegen und ihn als 
Wegemarkierung für andere, für den Rückweg verwenden.  
Dieser Beitrag greift zwei Stolpersteine auf dem Weg zum Verständnis der Johannesoffenbarung 
auf. Ein erster Stolperstein liegt im Bereich des vielfach ausgeblendeten Alltagslebens, der 
Wirtschaft, der Politik und der Arbeitssituationen der Frauen und Männer zur Zeit der Entstehung 
des Textes der Offenbarung des Johannes, der jedoch für das Verständnis sehr wesentlich ist; ein 
zweiter Stolperstein ist die drastische Sprache, in der die Johannesoffenbarung verfasst ist, die 
Angst und Verunsicherung verursacht. 
 

Die Offenbarung des Johannes: Ein Brief 
Das II. Vatikanum verlangt für eine sachgerechte Auslegung von biblischen Texten, die Gattung der 
Texte zu berücksichtigen, um nicht zu Fehlinterpretationen zu gelangen. Ein über sehr lange Zeit 
kaum berücksichtigter Aspekt der Offenbarung besteht darin, dass die Gesamtgattung der 
Offenbarung als echter Brief (vgl. Offb 1,4!) für die Interpretation nicht ausreichend 
ernstgenommen wurde. Die Offenbarung als Brief fordert jene, an die er adressiert ist, zur Antwort 
und Diskussion auf.  
Dieser „Brief“ wurde wahrscheinlich um 95 n. Chr. verfasst, in den letzten Regierungsjahren des 
römischen Kaisers Domitian. 
Der Verfasser nennt sich Johannes, eine uns unbekannte Person wahrscheinlich judenchristlicher, 
palästinischer Prägung. Als Absendeort wird die Insel Patmos angegeben. Dies deutet darauf hin, 
dass der Verfasser sich in Verbannung, in einer Art „Schutzhaft“ befand, da die Insel Patmos in der 
Antike als Ort für Aufrührer und unerwünschte Personen diente. Der Text der Offenbarung richtet 
sich an sieben Gemeinden im kleinasiatischen Raum, im Ballungsgebiet kaiserlicher Institutionen, 
deren Situation genauer in Offb 2-3 ausgeführt wird. Es liegen hier Beschreibungen vor, die auch 
wie aktuelle Situationsbeschreibungen von christlichen Gemeinden der Gegenwart gelesen werden 
können: Widerstand gegen Gewalt, Ausharren beim Wort Gottes, Lauheit, interne Konflikte, also 
kurz und bündig: Gemeindeleben in allen Farben, wobei auch manche Verhaltensweisen kritisch 
angesprochen werden. Johannes will den Gemeinden in Erinnerung rufen, dass Jesus der Herr der 
Geschichte ist. Sie mögen als Gemeinden eine Standortbestimmung durchführen. 
Der Begriff „Apokalypse“ ist eine Übernahme des ersten griechischen Wortes des Textes und 
bedeutet Enthüllung, Offenbarung. Es steht somit im völligen Gegensatz zur weit verbreiteten, 
falschen Meinung, dass hier von Geheimwissen (vgl. „geheime“ Offenbarung) die Rede ist.  
 



1. Der erste Stolperstein: Alltagsleben, Wirtschaft und Politik unter der 
Perspektive des Glaubens 
Die Wichtigkeit, die eigene und gemeinsame Geschichte zu kennen, steht außer Frage. Aus den 
Lebenswegen der Frauen und Männer, aus deren gelingenden und misslingenden Stationen und 
Ereignissen bildet sich die je eigene und gemeinschaftliche Identität. Aus dieser erwachsen auch 
Hoffnungen, Visionen und Handlungsziele. Im 1993 erschienenen Dokument der Päpstlichen 
Bibelkommission wird unter dem Punkt „Sozialgeschichtliche Bibelauslegung“ darauf hingewiesen, 
dass „das Wort Gottes im konkreten Leben eines Volkes Wurzeln gefasst“ hat. Ich spezifiziere den 
Ausdruck „das konkrete Leben eines Volkes“, indem ich vom Alltags- und Festtagsleben jüdischer, 
jüdisch-christlicher und nicht-jüdischer Frauen und Männer spreche. 
Sozialgeschichtliche Bibelauslegung, die den Alltag, die Arbeits- und Wirtschaftssituation im 
Kontext des Glaubens in den Mittelpunkt ihres Interesses rückt, stellt Fragen nach dem sozialen 
Umfeld, aus dem heraus Bibeltexte auf wichtige Lebensfragen bestärkend oder kritisch Bezug 
nehmen, wenn an den einen befreienden und lebensfördernden Gott geglaubt wird. Welche Impulse 
geben biblische Texte, welche Wege zeigen sie auf oder vor welchen warnen sie? Es geht daher 
nicht nur um historische Rekonstruktion, sondern vielmehr um einen Dialog mit den biblischen 
Texten, die unsere Sehnsucht nach gelingendem Leben in jedem Lebensbereich (beruflichem wie 
privatem, wirtschaftlichem wie politischem) stillen können. 
 
Biblische Texte erzählen von Anfang an über Erfahrungen von Frauen und Männern mit Gott als 
einem parteilichen Gott, der das Klagen und Stöhnen der Frauen und Männer über die erzwungene 
Sklavenarbeit hörte. Gott wird erfahrbar als ein Gott des Mitgehens aus aller Unterdrückung, auch 
aus unmenschlichen Arbeitsbedingungen. Durch den Strom der Botschaft der Propheten und 
Prophetinnen des Ersten (= Alten) Testaments mündet diese Erfahrung in die Texte des Zweiten (= 
Neuen) Testaments, dass Gott auch in Wirtschaft, Politik, gegen Neid, Konkurrenz, gegen 
Ausgrenzung anderer auf Kosten des (Über-)Lebens für das Leben jedes Menschen eintritt. Vom 
Buch Exodus an, das die unerträglichen Arbeitsverhältnisse in Ägypten als Anlass zum Auszug 
(Exodus) nennt, über die vehemente und beharrliche Sozialkritik der Propheten bezüglich der 
menschenverachtenden Wirtschafts- und Sozialpolitik der Machthaber (im Namen Gottes) bis zur 
Offenbarung des Johannes - das Ernstnehmen des (belastenden) Alltagslebens durchzieht viele 
biblische Texte wie ein dichter roter Faden: Offenbarung Gottes ereignet sich auch in alltäglichen 
Erfahrungen, zwischen Kochtöpfen, bei der Arbeit am Feld, ... 
Wir können uns mit biblischen Texten, mit unseren Glaubenswurzeln ungestört auseinandersetzen, 
ohne deswegen gesellschaftlich, religiös, wirtschaftlich, beruflich ausgeschlossen oder diskriminiert 
zu werden. Oder müssen Sie Angst haben, morgen Ihre Arbeitsstelle zu verlieren, weil Sie diesen 
Beitrag lesen? Blicken wir über die österreichischen Grenzen, dann werden Menschenverachtung 
und Unterdrückung als reale Lebenssituation empfunden, sei es in China, Lateinamerika, sei es wie 
vor einigen Jahren in unseren östlichen Nachbarländern. In einer bedrückenden Lebenssituation 
befanden sich viele Frauen und Männer, für die die Johannesoffenbarung geschrieben wurde. 
 
a) Worin bestand die Bedrohung der Adressaten der Offenbarung des Johannes? 

Die Offenbarung nennt „Opfer“: Namentlich genannt wird Antipas in Offb 2,13 als Opfer der 
Gewaltherrschaft. An seiner Seite stehen viele anonyme Opfer (Offb 6,9; 12,17; 17,6; 20,4). 
Johannes greift dies in Offb 18,24 auf, wenn er schreibt: „Aber in ihr (= Rom) war das Blut von 
Propheten und Heiligen und von allen, die auf der Erde hingeschlachtet worden sind“. 
Diesen Angaben zufolge musste, wer konsequent christlich lebte, mit Verfolgung, Ausgrenzung 
und sogar mit Ermordung rechnen. Zur Zeit Domitians sind zwar keine umfassenden 
systematischen Christenverfolgungen nachweisbar, aber es war dennoch möglich, unter die 
Räder dieses Systems zu geraten. Außerdem gab es eine subtile, an den Lebensnerv gehende 
Verfolgung, durch die Frauen und Männer wirtschaftlich und gesellschaftlich ausgegrenzt 



wurden.  
 
Die Zeit Domitians brachte eine überaus starke und bis an die Ränder des römischen Imperiums 
spürbare wirtschaftliche Zentralisierung: Alles geschah im Blick auf Rom. Die bisher 
praktizierte Form, Abgaben als Tributzahlungen an Rom zu leisten, wurde abgelöst durch mehr 
oder weniger direkte Sklavenarbeit. Der Kaiserkult wurde intensiviert. Das hatte zur Folge, dass 
die Angst um das tägliche Brot stieg, während gleichzeitig unvorstellbarer Luxus in den Händen 
einiger weniger lag. 
Christinnen und Christen, die dem Kaiserkult nicht Folge leisteten, gerieten in den Verdacht, 
nicht loyal dem Staat gegenüber zu sein. Die Offenbarung nennt diesen Widerstand „Bewahren 
des Wortes und das Festhalten am Zeugnis Jesu“ (Offb 1,9 u.a.). Jene Frauen und Männer, „die 
weder das Tier noch sein Bild angebetet hatten“ (Offb 20,4), konnten angeklagt und hingerichtet 
werden. In dieser Konfliktsituation stellte sich für die Gemeinden, für jede Einzelne und jeden 
Einzelnen die Frage: Ist ein Kompromiss möglich? Ist aktiver oder passiver Widerstand zu 
leisten? Wem ist zu gehorchen: dem Staat und dem Kaiser oder Gott? Welche Sanktionen sind 
zu befürchten, wenn ich mich nicht anpasse? Ist ein konformes Verhalten denkbar und lebbar? 
Dies waren Fragen, die an den Lebens- bzw. Überlebensnerv rührten. 
 

b) Die Antwort der Offenbarung des Johannes:  
Gott ist mächtig - das römische Reich äfft nur nach 
Johannes will durch seine Schrift entlarven, wie der Mechanismus des römischen Imperiums 
funktioniert, wie reale Gewalt sich ausbreitet und wie gleichzeitig langsam der Mut, der Glaube 
und die Hoffnung vieler in den Gemeinden sinken. 
Johannes öffnet die Augen für den wachsenden Gegensatz zwischen den Gemeinden und Rom, 
zwischen Christus und Kaiser. Es wird damit die heikle Frage nach dem gelebten alltäglichen 
Verhältnis zwischen Staat und Glaubensgemeinden, Gemeinden und Wirtschaftsleben, 
Gemeinden und Gesellschaft gestellt.  
Die Offenbarung des Johannes ist als Glaubensantwort auf die politische, wirtschaftliche, 
gesellschaftliche und religiöse Situation kleinasiatischer Gemeinden zu verstehen, die in das 
Römische Weltreich eingebunden waren. Seine Perspektive ist die der erfahrenen Gewalt, und 
seine Ahnung und Wahrnehmung, dass noch Schlimmeres zu erwarten ist! Mit einer Fülle von 
Sprachbildern umschreibt er Rom als Hure (Offb 17), als Babylon (Offb 17,5), als Tier aus dem 
Meer (Offb 11,7; 17,8), als Werkzeug des Drachens (Offb 13,2). Die Bilder bringen die 
Ausbeutung durch Rom zum Ausdruck. So finden sich Begriffe, die die Perspektive des Alltags, 
des Lebens aus soziologischer Sicht aufgreifen. Wahrnehmbar sind Reiche - Arme, 
Unterdrücker - Unterdrückte, Verfolger - Verfolgte. 
In ständiger Unterdrückung und totalem Ausschluss wirtschaftlich, politisch, kulturell, religiös, 
alltäglich und familiär („Bedrängnis“ in Offb 1,9 und 7,14 lässt dies durchscheinen) willigen 
manche (viele?) in die Anbetung des Kaisers ein, weil sie keine alternative Macht erkennen 
können. In dieser Versuchung will Johannes die Verführung aufdecken und als Betrug des 
mächtigen römischen Imperiums hinstellen, das die wahre Herrschaft Gottes nur nachäfft. So ist 
jedes Gemeindemitglied immer wieder mit der Alltagsfrage konfrontiert: Wie kann es denn 
„neben“ Gott so eine große Eigenmacht mit solchen Machtzeichen geben? Als Antwort darauf 
kann Offb 13 im Vergleich mit Offb 4-5 gelesen werden: Der Drache und die Tiere imitieren 
das Lamm. 
Die Offenbarung des Johannes will die Realität der Heiligen, Gerechten sichtbar machen und 
deren Widerstand und Kampf legitimieren. Sie verbreitet keine Panik vor dem unvermeidbaren 
Untergang, sondern erinnert an die Anwesenheit des Retters und der Erlösung gerade in 
höchster Gefahr. Insofern ist die Offenbarung christozentrisch: Das theologische Zentrum der 
Apokalypse ist Jesus, der Herr der Geschichte (Offb 5). Aus dieser Grundüberzeugung heraus 



schreibt Johannes leidenschaftlich. Johannes geht es um die Gegenwart, um eine genaue 
Analyse, nicht aber um eine Vertröstung auf ein Leben nach dem Tod. In der Apokalypse hat 
die Geschichte eine Gegenwart, Vergangenheit und Zukunft (zu beachten ist hier die 
Reihenfolge!), denn die Gegenwart ist eine Zeit der Krise, aber gleichzeitig auch ein Kairos, 
eine einmalige und begrenzte Zeit der Bekehrung. Johannes schreibt gegen die Kapitulation vor 
der Gewalt und der negativen Macht und entwirft damit eine Theologie der Armen und 
Unterdrückten, die sich auf dem Weg zur Befreiung befinden. Es gilt, sich einzumischen, 
auszuharren und widerständig zu sein. Johannes ermuntert, dem Tier („Babylon“; damit ist Rom 
als Zentrum der zerstörerischer Macht gemeint) die geforderte Anerkennung zu entziehen. 
 

2. Der zweite Stolperstein: Die Sprache der Offenbarung des Johannes 
 „Es ist das Revolutionärste zu sagen, was ist.“ (Rosa Luxenburg) 
Nur das Hinsehen und Benennen von belastenden Umständen und Situationen macht Menschen frei 
zu deren Bewältigung. Unerträgliches drängt dazu, beschrieben zu werden, dafür verantwortliche 
Personen, Umstände und Gründe zu nennen. In der Offenbarung des Johannes finden sich 
diesbezüglich zwei Arten von sprachlichen Bildern: einerseits gewaltvolle, andererseits tröstende 
und stärkende. Johannes greift z. B. auf Tierbezeichnungen, auf Naturgegebenheiten zurück, um in 
drastischer Sprache die erlittenen und wahrzunehmenden extremen Situationen sprachlich zu 
fassen. Durch die bildhafte Verschlüsselung schützt er sich und seine Leserinnen und Leser auch, 
um nicht offen der kritisierten Gewalt (Rom) ins Messer zu laufen, sollte der Text in falsche Hände 
geraten. Seine Sprache ist die der Unterdrückten und Verfolgten gegenüber herrschenden 
Unrechtsverhältnissen. Es ist der Überlebensschrei Unterdrückter nach Wiederherstellung von 
Leben. Deftige, düstere, apokalyptische Sprache hat vielfach „Ventilfunktion“ und dient 
gleichzeitig der Identitätsfindung von Unterdrückten und Verfolgten. Da apokalyptische Sprache 
Gewalt thematisiert, ist sie vielfach drastisch und muss auch drastisch sein. Extreme Situationen 
können nicht in harmonische Bilder gefasst werden.  
Diese sprachliche, radikal dualistische „Schwarz-Weiß-Malerei“ will eine bewusste Entscheidung 
herbeiführen, sie will zu mehr Entschiedenheit aufwecken und angesichts drohender Verfolgungen 
trösten. Dies wird deutlich einerseits durch theologische Begriffe wie Gottloser - Gerechter, weiters 
durch Begriffe, die in Gegensätzen den Bereich des Kosmos ausdrücken wie Erde - Himmel, 
BewohnerInnen der Erde - die im Himmel wohnen, weiters durch zeitliche Gegensatzbegriffe, die 
auch aus dem Blickwinkel des Glaubens die Gegensätze Imperium - Volk, diese Welt - kommende 
Welt, Tier - Menschensohn, Tier - Lamm (Offb 13-14) umschreiben. Die Bildersprache der 
Offenbarung ist kein sprachlicher Sonderfall; es gibt viele apokalyptische Bilder und Gleichnisse 
auch in anderen biblischen Texten. Johannes verwendet 71-mal das Wort „wie“, um deutlich zu 
machen, dass er Bilder entwirft.  
Alle diese Begriffe sind nicht geschichtslos. In ihnen dramatisieren sich geschichtliche Prozesse. 
Sie sind aber auch immer offen und verfügbar für neue Bedeutungen. Apokalyptische Sprache will 
die gewaltvolle Realität entlarven. Durch diese direkte Form will sie die Hörenden mobilisieren, 
aktiv Widerstand zu leisten. Dabei bleibt sie aber nicht stehen, sondern entwirft gleichzeitig 
kraftvolle Visionen und Hoffnungsbilder. 
 
a) Apokalyptische Sprache steht in einer Tradition 
Die Apokalyptik und ihre Sprache ist keine Erfindung des Johannes. Johannes bewegt sich mit 
seinem Text im Strom jüdischen und christlichen Glaubens und Schrifttums. Apokalyptik kann als 
religiöse Haltung des jüdischen Volkes umschrieben werden, die vom Strom der Prophetie gespeist 
wird. Beide Bewegungen sind als Reformbewegungen zu verstehen, da beide das Reich Gottes hier 
auf Erden neu aufbauen, erlebbar und erfahrbar werden lassen wollen. Das Volk Gottes stand 
immer wieder vor der Tatsache politischer Machtlosigkeit, die als Distanzierung Gottes von seinem 
Volk interpretiert wurde. Die prophetische Bewegung will die bestehenden Strukturen verbessern 



und erneuern, die apokalyptische will das Volk angesichts einer chaotischen Situation, in der sich 
Frauen und Männer befinden, weil sie aus der organisierten Welt ausgeschlossen wurden, zum 
Widerstand aufrufen. Das Welt- und Geschichtsverständnis war streng dualistisch: Eine kommende 
gute Weltzeit steht einer jetzigen bösen gegenüber; der ganze Kosmos ist von spannungsgeladenen 
Gegenpolen oben - unten, Licht - Finsternis, gut - böse, Gott - Satan, Erlösung - Vernichtung 
bestimmt. Diese Pole bestimmen den Alltag, fordern also eine Entscheidung von jeder Person und 
von der Gemeinde als Summe von Einzelnen! 
 
b) Die Offenbarung des Johannes für uns heute 
Wirtschaftsfragen, Politik, in die jedes Leben von Mann und Frau eingebettet ist, sind als 
Überlebensfragen auch mit dem Glauben zu verbinden. Gemeinsam zu erörtern, was sich im Leben, 
im Arbeitsverhältnis usw. an Menschenfreundlichkeit oder -verachtung, an Hoffnung, Lebenssinn, 
Unglauben und Verzweiflung zeigt/e, ist der Weg, auf den Johannes uns führt. Die Offenbarung des 
Johannes ist zutiefst geschichtlich, politisch und glaubenstief. Die Gegenwart entlarvend mobilisiert 
sie die Hörenden bzw. Lesenden, aktiv Widerstand gegen versteckte und offene Gewalt in allen 
Lebensbereichen zu leisten. Denn Gegenwart und Zukunft liegen nicht allein in Gottes Händen: Das 
Mittun aller ist gefragt.  
Die Apokalypse vermittelt eine Spiritualität des jüdisch-christlichen Widerstandes. Die Apokalypse 
wiederzuentdecken bedeutet, eine Grunddimension der jüdischen Jesusbewegung 
wiederzugewinnen. Der analytische Blick des Johannes bleibt nicht bei der Gegenwart stehen, 
sondern richtet sich auf das Neue, indem er seine Vision in das Bild des neuen Jerusalems packt, die 
von der Hoffnung getragen wird, dass die geschichtlichen Sieger, die Gewalttätigen nicht immer auf 
ihre Opfern treten können. Wie lange noch? Diese Frage, dieser Schrei bekommt in den Bildern 
zunächst einen Ausdruck, er findet neue Ziele, Trost, entgegengestreckte Hände, die zu ergreifen 
sind. Die Offenbarung endet mit hoffnungsvollen und heilenden Bildern:  
„Und er zeigte mir einen Strom, das Wasser des Lebens, klar wie Kristall; er geht vom Thron 
Gottes und des Lammes aus. Zwischen der Strasse der Stadt und dem Strom, hüben und drüben, 
stehen Bäume des Lebens. Zwölfmal tragen sie Früchte, jeden Monat einmal; und die Blätter der 
Bäume dienen zur Heilung der Völker. Es wird nichts mehr geben, was der Fluch Gottes trifft. Der 
Thron Gottes und des Lammes wird in der Stadt stehen, und seine Knechte werden ihm dienen. Sie 
werden sein Angesicht schauen, und sein Name ist auf ihre Stirn geschrieben. Es wird keine Nacht 
mehr geben, und sie brauchen weder das Licht einer Lampe noch das Licht der Sonne. Denn der 
Herr, ihr Gott, wird über ihnen leuchten, und sie werden herrschen in alle Ewigkeit.“ (Offb 22,1ff) 
Unter ökumenischer Perspektive schließe ich mit einem Gebet der Theologin D. Sölle, welches sie 
in Anlehnung an einen apokalyptischen Abschnitt im 25. Kapitel des Matthäusevangeliums 
formulierte und das die Spannung sowie das Ineinander von Gottesvertrauen und kraftvoller, 
verantwortungsvoller Arbeit von uns Frauen und Männern umschreibt:  
„Nicht du sollst meine Probleme lösen, sondern ich deine, Gott der Asylanten und Asylantinnen. 
Nicht du sollst die Hungrigen satt machen, sondern ich soll deine Kinder behüten vor dem Terror 
der Banken und Militärs. 
Nicht du sollst den Flüchtlingen Raum geben, sondern ich soll dich aufnehmen, schlechtversteckter 
Gott der Elenden. 
Du hast mich geträumt, Gott, wie ich den aufrechten Gang übe und niederknien lerne, schöner als 
ich jetzt bin, glücklicher als ich mich traue, freier als bei uns erlaubt. 
Höre nicht auf mich zu träumen, Gott. 
Ich will nicht aufhören mich zu erinnern, dass ich dein Baum bin,  
gepflanzt an den Wasserbächen des Lebens.“ 
(aus: D. Sölle, Träume mich Gott. Geistliche Texte mit lästigen politischen Fragen, Wuppertal 
1994, 21f) 



 
Dr. Ursula Schachl-Raber 

 ist Leiterin der Fakultätsbibliothek für Rechtswissenschaften in Salzburg  
 

Aus: F. Kogler - K. Schacht (Hgg), Stolpersteine in der Bibel III, Linz 1999, 21-28 


