
 

25 380 214 

SOZIALREFERAT DER DIÖZESE LINZ 
 
Sozialpredigthilfe 214/07 

 
 
 

Wo Dein Schatz ist, da ist auch dein Herz! 
 
 
Sozialpredigt zum 19. Sonntag im Jahreskreis, 12.8.2007 (Lesejahr C)  
im Rahmen der Sommer-Predigtreihe (18. bis 21. Sonntag im Jahreskreis Lesejahr C)  
zu den Anliegen der Europäischen ökumenischen Versammlung in SIBIU/Hermannstadt 
von 3. bis 9. September 2007: Europa, Frieden/Versöhnung, Islam/Integration, Schöpfung 
bewahren 
 
Autor: Gunter M. Prüller-Jagenteufel 

 
Evangelium: Lk 12,32-48 
 
 
 

Predigt 

 
Angst macht unfrei und führt zur Gewalt 

Wo ist mein Schatz? Wo ist mein Schaaaaatz? Wenn Sie J.R.R. Tolkiens Klassiker "Der Herr der 

Ringe" gesehen oder – noch besser – gelesen haben, dann steht Ihnen Gollum vor Augen, jene 

abgrundtief böse und hinterlistige, aber auch abgrundtief bedauernswerte Kreatur, die verkrümmt 

und verkümmert, kaum mehr menschenähnlich, an nichts anderes mehr zu denken vermag, als 

den Ring Saurons wiederzuerlangen, jenen einen Ring, "sie alle zu knechten". Und wirklich – alle 

werden sie letztlich vom Ring beherrscht, vom geheimen Zauber dieses Schatzes, der größte 

Macht verspricht und doch nichts anderes schafft als SklavInnen und Unmenschen. 

 

Und unser Schatz? Eine schwierige Frage. Habe ich einen Schatz? Keinen, weil ich nicht reich 

bin? Oder doch einen: etwas, an dem mein Herz hängt? Woran hängt Ihr Herz? Wenn Sie 

glücklich sind, dann können Sie vielleicht ganz ehrlich sagen: "mein Schatz", und meinen damit 

nicht einen Besitz, sondern einen anderen Menschen, einen Geliebten oder eine Geliebte, die 

weder besessen werden noch besitzen will, also nicht "besessen" ist, sondern der/die vielmehr im 

gegenseitigen Freigeben und im geschenkhaften Empfangen zum "Schatz" wird. 

 

Was denn nun? Ist es gut oder ist es schlecht, einen Schatz zu haben? Knechtet ein Schatz, oder 

macht er frei? Vielleicht ist die Schwierigkeit eben die, dass es auf diese Frage keine eindeutige 

Antwort gibt. Jeder und jede von uns kann das nur für sich selbst beantworten: Bin ich Sklavin, 

Sklave meines Schatzes, oder bin ich frei? Muss ich meine Schätze loslassen, um frei zu werden, 

 



Sozialpredigt: Wo dein Schatz ist, da ist auch dein Herz! 

2 

oder sind meine Schätze wirklich solche, die mich und andere frei machen, glücklich machen, das 

Leben gelingen lassen? Und so wird unversehens die Frage zum Kriterium: Das loszulassen, was 

mich knechtet, das zu suchen, was mich frei macht. 

 

Der Schlüssel dazu, so scheint mir, liegt im ersten Satz des heutigen Evangeliums: "Fürchte Dich 

nicht!" Das schließt direkt an die Botschaft des Evangeliums vom letzten Sonntag an: "Sorgt Euch 

nicht!" Die Furcht, die ängstliche Sorge um die unsichere Zukunft bringt Menschen dazu, sich 

Schätze zu sammeln, um die Zukunft abzusichern. Und je unsicherer die Zeiten werden, desto 

mehr wird in "Versicherungen" aller Art investiert. 

 

"Fürchte Dich nicht, du kleine Herde, du bist gut versichert." Ja, die Herde der gut Versicherten ist 

klein – die große Herde ist eben nicht versichert, sie hat allen Grund zur Sorge, und keinen Schatz 

weit und breit. Die kleine Herde, die nach dem Motto lebt: "Wenn jeder für sich sorgt, ist für alle 

gesorgt", lügt sich selbst und der Welt vor, dass Konkurrenz der Schlüssel zum Glück für alle ist – 

und bedenkt dabei nicht, dass der universale Konkurrenzkampf zum Tod führt; genauer: zum 

Mord, zum Brudermord. Das zeigt schon die Parabel von Kain und Abel, die in Konkurrenz 

zueinander stehen und um die Gunst Gottes buhlen; und auch Gollum, die bedauernswert-böse 

Kreatur aus "Der Herr der Ringe", hat seinen unaufhaltsamen Abstieg in die Dunkelheit als 

Brudermörder begonnen. 

 

Wie anders klingt da die Zusage des heutigen Evangeliums: "Fürchte Dich nicht; euer Vater hat 

beschlossen, euch das Reich zu geben." Wer frei von Furcht ist, wer auf die Zukunft vertraut – Zu-

kunft, d.h. ja das, was uns von Gott her zu-kommt –, braucht sich nicht abzusichern, braucht keine 

Mauern und keine Stacheldrahtzäune aufzurichten und keine Soldaten um seinen Schätze zu 

postieren. Wer seinen Schatz "im Himmel" hat, der ist frei, auf andere zuzugehen, weniger das 

Haben, als das Sein ins Zentrum seines Lebens zu stellen. Wirklich "sein", d.h. aber zuallererst: 

Miteinander-Sein, Füreinander-da-Sein. In einer Gemeinschaft des Füreinander, wo Menschen frei 

genug sind, einander zu geben und auch voneinander zu empfangen, braucht es weder Furcht 

noch Gewalt. 

 

Wir alle leben heute nach dem ökonomischen Prinzip: "Es ist immer zu wenig da; die Güter sind 

knapp und die Konkurrenz groß." Es wäre den Versuch wert, sich von diesem Denken zu 

verabschieden. Denn ein Mangel entsteht ja insbesondere dann, wenn wir davon überzeugt sind, 

dass es tatsächlich zu wenig gibt. Denn dann beginnen wir zu horten, und so ist dann wirklich zu 

wenig da. Wie würde eine Ökonomie, wie würde eine Gesellschaft aussehen, wenn wir vom 

Gegenteil ausgingen, von einer neuen Denkweise: "Es ist genug für alle da; wir müssen nur 

anfangen, das, was da ist, richtig zu verteilen"? Was, wenn nicht Konkurrenz, sondern Solidarität 



Sozialpredigt: Wo dein Schatz ist, da ist auch dein Herz! 

3 

der treibende Motor unseres Handelns wäre? Anders gewendet: Wenn nicht das ICH im Zentrum 

des Denkens stünde, sondern vielmehr das DU? Wenn also mein Schatz, das, woran ich mein 

Herz hänge, nicht EGO-zentrisch definiert wäre, sondern sich am DU orientieren würde? 

 

 

Der Schatz und die Armen – der Schatz sind die Armen 

 

"Wo euer Schatz ist, da ist auch euer Herz." Schon am letzten Sonntag haben wir die Mahnung 

gehört, uns Schätze im Himmel zu sammeln. Diesen Sonntag werden wir noch einmal mit der 

Frage konfrontiert, wie wir mit den Gütern der Erde umgehen. Ein kleiner Blick nur, um zu sehen, 

wie sich das Thema durch alle heutigen Lesungen zieht: Die Lesung aus dem Buch der Weisheit 

konfrontiert uns mit dem "göttlichen Gesetz" der Gütergemeinschaft und der Solidarität, eine 

Grundhaltung, die "die Gerechten" kennzeichnet. Und deutlicher noch die Lesung aus dem 

Hebräerbrief, die uns vor Augen führt, dass wir alle "Fremdlinge und Gäste auf Erden sind". 

 

Beides verweist auf die zentrale Stellung des DU im Denken der Gerechten, auf die Grundhaltung, 

die Grundbedürfnisse der anderen nicht grundsätzlich geringer zu achten als die eigenen. 

Vielleicht sollten wir uns viel klarer vor Augen führen, dass auch wir, obwohl wir in unserem 

eigenen Land leben, "Fremde" und "Gäste" sind und dass dieses Bewusstsein uns auch davor 

bewahren kann, unser Herz an Schätze zu hängen, die uns nur beschweren. Und es kann uns 

bewusst machen, dass die Unterteilung in "Wir" und die „Anderen" zutiefst dem Gebot Jesu Christi 

widerspricht. Wenn wir aber diese Trennung einmal überwunden haben, wenn wir nicht mehr in 

Trennungs- sondern in Gemeinschaftskategorien denken, dann verändert das nicht nur unser 

Empfinden und Denken, sondern auch unser Tun. 

 

In diesem Sinne verstehe ich auch die Gleichnisrede, die Jesus anschließt. "Seid wie Menschen, 

die auf die Rückkehr ihres Herrn warten." Der Aufruf zur Wachsamkeit ist uns bekannt; an dieser 

Stelle ist er aber nicht primär auf die Stunde des Todes und des Gerichts hin gesagt, sondern auf 

die Stunde der Gottesbegegnung schlechthin. Mitten im Leben begegnen wir dem Herrn. Das wird 

in dieser Perikope daran erkennbar, dass auf die Wiederkunft des Herrn nicht das Gericht folgt, 

also Rechenschaft über die Geschäftsgebahrung gefordert wird, sondern dass der Herr sehr 

unmittelbar darauf reagiert, wie wir mit den anderen – seinen "Knechten und Mägden" – umgehen. 

Wir sind wie Verwalter dazu eingesetzt, "seinem Gesinde zur rechten Zeit die Nahrung" zuzuteilen. 

Das ist hier unsere Aufgabe, und wenn der Herr wiederkommt, soll er uns genau damit beschäftigt 

finden. 

 



Sozialpredigt: Wo dein Schatz ist, da ist auch dein Herz! 

4 

Mich erinnert diese Passage an die Rede vom Weltgericht in Mt 25. Dort wird dieselbe Sache noch 

eindringlicher vorgestellt: Die Armen selbst sind es dann, in denen der Herr uns begegnet. Wir 

wissen also nicht nur nicht, wann uns Christus begegnet, wir wissen auch nicht, in wem oder in 

welcher Gestalt. Wachsamkeit heißt also nicht nur, "allzeit bereit" zu sein, sondern auch offen 

dafür, dass der Herr uns in Gestalten begegnet, in denen wir ihn nicht erkennen, nicht vermuten 

würden. 

 

Und wehe uns, wenn wir im Bewusstsein, dass die Wiederkunft des Herrn – wenn überhaupt – 

noch lange auf sich warten lässt, anfangen, "seine Knechte und Mägde zu schlagen", während wir 

"essen, trinken und uns berauschen". Dann, so heißt es, bekommen wir genau den Platz 

zugewiesen, der uns zusteht: den bei den Ungläubigen – eben weil wir nicht daran geglaubt 

haben, dass Christus wirklich mitten unter uns ist. Denn wenn wir glauben, dann heißt das, an die 

Menschwerdung Gottes in Jesus Christus zu glauben – und das heißt zu allererst, an die 

Gegenwart Christi in jedem Menschen zu glauben, vor allen in den Armen und Unterdrückten. 

Papst Paul VI. hat dies 1968 auf seiner Lateinamerikareise auf unüberbietbare Weise deutlich 

gemacht: Die Armen, so der Papst, sind das Sakrament der realen Anwesenheit Gottes in der 

Welt, in ihnen ist Gott real präsent und zwar – expressis verbis – so wie in der Eucharistie. Die 

Armen zu unterdrücken, sie "zu schlagen" ist also kein geringeres Vergehen als die Entehrung / 

Entweihung der Eucharistie. Und wir, die als "Verwalter" eingesetzt sind – und das bezieht sich 

nicht nur auf den Klerus, sondern auf alle Getauften – wird es härter treffen als die, die Gottes 

Willen nicht kennen; denn wir haben keine Ausrede, wir wissen genau worum es geht. Christ zu 

sein, das ist eine große Gabe – aber weil uns viel gegeben ist, wird auch viel gefordert. 

 

Der Schatz der Kirche 

Gehen wir noch einen Schritt weiter: Woran hängen wir als Kirche unser Herz? Was ist der 

"Kirchenschatz"? 

 

Wir könnten diese Frage in den heutigen Sprachgebrauch vielleicht so übersetzen: Was werten wir 

heute in der Kirche als "Erfolg"? Sind es Großevents mit vielen TeilnehmerInnen? Ist es die große 

Zahl von BesucherInnen bei Gottesdiensten oder anderen kirchlichen Aktivitäten? Ich habe nichts 

gegen Events; sie spielen eine wichtige Rolle, nicht zuletzt in der Öffentlichkeit und in den Medien, 

deshalb sind sie auch ernst zu nehmen. Aber zugleich sehe ich darin eine Gefahr: Wenn wir 

anfangen, uns daran zu "berauschen" und dann im Erfolgsrausch nicht mehr die zu sehen, die in 

unserem Erfolgskonzept nicht vorkommen, denen aber unser erstes Augenmerk gelten müsste, 

dann trifft uns die Mahnung Jesu. Dasselbe gilt übrigens auch für die Einzelnen: Der spirituelle 

"Rausch" birgt in sich die Gefahr, den Blick auf die anderen zu verlieren, die eigene spirituelle 

Befriedigung zu suchen und nicht mehr das Angesicht Christi im Anderen. Wenn es so weit mit uns 



Sozialpredigt: Wo dein Schatz ist, da ist auch dein Herz! 

5 

gekommen sein sollte, dann ist völlig gleichgültig, ob wir das Objekt unserer spirituellen Suche – 

oder besser: Sucht – Christus nennen oder irgendwie anders. Wir sind dann nichts anderes als 

Ungläubige, d.h. wir glauben nicht mehr an Gott, sondern an uns und unsere Interessen. 

 

Eine andere Weise des Christseins zeigt uns einer der großen frühen Märtyrer der Kirche, der wie 

Stephanus ein Diakon war: der heilige Märtyrer Laurentius (hingerichtet am 10.8.258), dessen Fest 

die Kirche vorgestern gefeiert hat. Als er gefangen genommen und von Kaiser Valerian 

aufgefordert wurde, den Schatz der Kirche herauszugeben, brachte er die vielen Armen und 

Notleidenden, denen sein Dienst als Diakon gegolten hatte: "Diese Armen, sie sind der wahre 

Schatz der Kirche!" Ich sehe darin eine doppelte Bedeutung: Zum einen ist der Schatz der Kirche 

längst zu den Armen gewandert: Da wurde Hunger gestillt und Leiden gelindert, er ist also nicht 

mehr "da", zumindest nicht in Form von barem Geld. Zum anderen aber sind diese Armen selbst 

der Schatz der Kirche – nicht nur Aufgabe, sondern selber die Gabe. Die Armen sind ein 

Gnadengeschenk Gottes an die Kirche, weil sie das eigentlichste Wesen der Kirche darstellen: 

Ganz von der Gnade Gottes her zu leben, ganz auf diese Gnade angewiesen zu sein. Deshalb 

halte ich es für die wesentlichste Aufgabe der Kirche, sich von einer Kirche für die Armen zu einer 

Kirche der Armen zu wandeln. Und immer neu danach zu fragen, was denn das hier und heute 

heißen könnte. 

Wahrhaft Kirche der Armen zu werden, das ist unsere Aufgabe als Gemeinde, aber auch Aufgabe 

jeder christlichen Kirche und insbesondere der Gemeinschaft der Kirchen, die gemeinsam auf 

Schatzsuche gehen, die ihren gemeinsamen Schatz finden wollen. Anfang September findet in 

Sibiu/Hermannstadt (Rumänien) die Dritte Europäische Ökumenische Versammlung statt. Ihr 

Motto lautet: "Das Licht Christi scheint auf alle". Der Indikativ ist hier das Erste: Wir brauchen also 

nicht so zu tun, als seien wir selber das Licht oder als müssten wir das Licht anzünden. Dieses 

Licht ist schon da, und zwar für alle, nicht nur für einige wenige. Dennoch klingt in diesem Satz 

auch ein Imperativ mit: Es gibt nämlich immer noch die, die faktisch in der Finsternis leben, weil 

ihnen das Licht verstellt wird. Und wer sollte diesem Licht den Weg zu den Menschen freimachen, 

wenn nicht die christlichen Kirchen? Wer sollte die Rolle des "Verwalters" einnehmen, der dem 

Gesinde zu essen gibt, wenn nicht wir? Schließlich sind wir Kirche, um der Welt die Gnade Gottes 

nahebringen. Mit den Worten des Zweiten Vatikanischen Konzils: "Zeichen und Werkzeug" zu sein 

"für die innigste Vereinigung mit Gott wie für die Einheit der ganzen Menschheit" (Lumen Gentium 

1). 

Deshalb werden die christlichen Kirchen in der Dritten Europäischen Ökumenischen Versammlung 

nicht über sich selbst sprechen, sondern über ihren gemeinsamen Dienst an der Welt. Es geht 

eben nicht darum, sich an Gott oder an Großevents zu berauschen, sondern in der frohen 

Erwartung, dass uns Christus begegnet, wo und wann wir es nicht erwarten, hier und heute für 

Gott einzutreten, für Frieden und Gerechtigkeit, für Versöhnung unter den Menschen und natürlich 



Sozialpredigt: Wo dein Schatz ist, da ist auch dein Herz! 

6 

auch für die Bewahrung der Schöpfung, damit auch kommende Generationen noch gut leben 

können. Was das konkret für uns heißt, das wird u.a. auf dieser großen Konferenz mit mehr als 

3000 Delegierten aus ganz Europa Thema sein. Der wichtigere Teil kommt aber erst hinterher: 

Nämlich die großen Gedanken umzusetzen in die kleine Münze des alltäglichen Tuns. Unser 

Gebet und unser Engagement soll beidem gelten: dem großen Treffen ebenso wie den vielen 

Gemeinschaften und auch den Einzelpersonen, die sich so sicher in Gott geborgen wissen, dass 

sie frei genug sind, um sich für andere einzusetzen. 

Gott hat uns in denen, die uns brauchen, seinen Schatz anvertraut; ich wünsche Ihnen und mir die 

Weisheit, diesem Schatz – und damit der tiefsten Sehnsucht unseres Herzens – auf der Spur zu 

bleiben. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Anfragen und Rückmeldungen richten Sie bitte an: 
Sozialreferat der Diözese Linz, Kapuzinerstr. 84, 4020 Linz, Tel. 0732/7610-3251  
e-mail: sozialreferat@dioezes-linz.at 
 
Weitere Sozialpredigten unter: www.dioezese-linz.at/soziales 

mailto:sozialreferat@dioezes-linz.at
http://www.dioezese-linz.at/soziales

