SOZIALREFERAT DER DIOZESE LINZ N .

Sozialpredigthilfe 214/07

Wo Dein Schatz ist, da ist auch dein Herz!

Sozialpredigt zum 19. Sonntag im Jahreskreis, 12.8.2007 (Lesejahr C)

im Rahmen der Sommer-Predigtreihe (18. bis 21. Sonntag im Jahreskreis Lesejahr C)
zu den Anliegen der Europaischen 6kumenischen Versammlung in SIBIU/Hermannstadt
von 3. bis 9. September 2007: Europa, Frieden/Versdhnung, Islam/Integration, Schépfung
bewahren

Autor: Gunter M. Priller-Jagenteufel

Evangelium: Lk 12,32-48

| Predigt

Angst macht unfrei und fuhrt zur Gewalt

Wo ist mein Schatz? Wo ist mein Schaaaaatz? Wenn Sie J.R.R. Tolkiens Klassiker "Der Herr der
Ringe" gesehen oder — noch besser — gelesen haben, dann steht lhnen Gollum vor Augen, jene
abgrundtief bése und hinterlistige, aber auch abgrundtief bedauernswerte Kreatur, die verkrimmt
und verkiimmert, kaum mehr menschenéhnlich, an nichts anderes mehr zu denken vermag, als
den Ring Saurons wiederzuerlangen, jenen einen Ring, "sie alle zu knechten". Und wirklich — alle
werden sie letztlich vom Ring beherrscht, vom geheimen Zauber dieses Schatzes, der gréi3te

Macht verspricht und doch nichts anderes schafft als Sklavinnen und Unmenschen.

Und unser Schatz? Eine schwierige Frage. Habe ich einen Schatz? Keinen, weil ich nicht reich
bin? Oder doch einen: etwas, an dem mein Herz hangt? Woran hangt Ihr Herz? Wenn Sie
glucklich sind, dann kdnnen Sie vielleicht ganz ehrlich sagen: "mein Schatz", und meinen damit
nicht einen Besitz, sondern einen anderen Menschen, einen Geliebten oder eine Geliebte, die
weder besessen werden noch besitzen will, also nicht "besessen” ist, sondern der/die vielmehr im

gegenseitigen Freigeben und im geschenkhaften Empfangen zum "Schatz" wird.

Was denn nun? Ist es gut oder ist es schlecht, einen Schatz zu haben? Knechtet ein Schatz, oder
macht er frei? Vielleicht ist die Schwierigkeit eben die, dass es auf diese Frage keine eindeutige
Antwort gibt. Jeder und jede von uns kann das nur fir sich selbst beantworten: Bin ich Sklavin,

Sklave meines Schatzes, oder bin ich frei? Muss ich meine Schéatze loslassen, um frei zu werden,

25380 214



Sozialpredigt: Wo dein Schatz ist, da ist auch dein Herz!

oder sind meine Schatze wirklich solche, die mich und andere frei machen, gliicklich machen, das
Leben gelingen lassen? Und so wird unversehens die Frage zum Kriterium: Das loszulassen, was

mich knechtet, das zu suchen, was mich frei macht.

Der Schlissel dazu, so scheint mir, liegt im ersten Satz des heutigen Evangeliums: "Furchte Dich
nicht!" Das schlief3t direkt an die Botschaft des Evangeliums vom letzten Sonntag an: "Sorgt Euch
nicht!" Die Furcht, die &ngstliche Sorge um die unsichere Zukunft bringt Menschen dazu, sich
Schatze zu sammeln, um die Zukunft abzusichern. Und je unsicherer die Zeiten werden, desto

mehr wird in "Versicherungen" aller Art investiert.

"Furchte Dich nicht, du kleine Herde, du bist gut versichert." Ja, die Herde der gut Versicherten ist
klein — die grof3e Herde ist eben nicht versichert, sie hat allen Grund zur Sorge, und keinen Schatz
weit und breit. Die kleine Herde, die nach dem Motto lebt: "Wenn jeder fir sich sorgt, ist fir alle
gesorgt", ligt sich selbst und der Welt vor, dass Konkurrenz der Schliissel zum Glick fir alle ist —
und bedenkt dabei nicht, dass der universale Konkurrenzkampf zum Tod fihrt; genauer: zum
Mord, zum Brudermord. Das zeigt schon die Parabel von Kain und Abel, die in Konkurrenz
zueinander stehen und um die Gunst Gottes buhlen; und auch Gollum, die bedauernswert-bose
Kreatur aus "Der Herr der Ringe", hat seinen unaufhaltsamen Abstieg in die Dunkelheit als

Brudermorder begonnen.

Wie anders klingt da die Zusage des heutigen Evangeliums: "Firchte Dich nicht; euer Vater hat
beschlossen, euch das Reich zu geben." Wer frei von Furcht ist, wer auf die Zukunft vertraut — Zu-
kunft, d.h. ja das, was uns von Gott her zu-kommt —, braucht sich nicht abzusichern, braucht keine
Mauern und keine Stacheldrahtzaune aufzurichten und keine Soldaten um seinen Schéatze zu
postieren. Wer seinen Schatz "im Himmel" hat, der ist frei, auf andere zuzugehen, weniger das
Haben, als das Sein ins Zentrum seines Lebens zu stellen. Wirklich "sein", d.h. aber zuallererst:
Miteinander-Sein, Fiureinander-da-Sein. In einer Gemeinschaft des Flreinander, wo Menschen frei
genug sind, einander zu geben und auch voneinander zu empfangen, braucht es weder Furcht

noch Gewalt.

Wir alle leben heute nach dem 6konomischen Prinzip: "Es ist immer zu wenig da; die Giter sind
knapp und die Konkurrenz gro3." Es ware den Versuch wert, sich von diesem Denken zu
verabschieden. Denn ein Mangel entsteht ja insbesondere dann, wenn wir davon Uberzeugt sind,
dass es tatsachlich zu wenig gibt. Denn dann beginnen wir zu horten, und so ist dann wirklich zu
wenig da. Wie wiirde eine Okonomie, wie wiirde eine Gesellschaft aussehen, wenn wir vom
Gegenteil ausgingen, von einer neuen Denkweise: "Es ist genug fur alle da; wir missen nur

anfangen, das, was da ist, richtig zu verteilen"? Was, wenn nicht Konkurrenz, sondern Solidaritat



Sozialpredigt: Wo dein Schatz ist, da ist auch dein Herz!

der treibende Motor unseres Handelns wéare? Anders gewendet: Wenn nicht das ICH im Zentrum
des Denkens stiinde, sondern vielmehr das DU? Wenn also mein Schatz, das, woran ich mein

Herz hange, nicht EGO-zentrisch definiert ware, sondern sich am DU orientieren wirde?

Der Schatz und die Armen — der Schatz sind die Armen

"Wo euer Schatz ist, da ist auch euer Herz." Schon am letzten Sonntag haben wir die Mahnung
gehort, uns Schatze im Himmel zu sammeln. Diesen Sonntag werden wir noch einmal mit der
Frage konfrontiert, wie wir mit den Gutern der Erde umgehen. Ein kleiner Blick nur, um zu sehen,
wie sich das Thema durch alle heutigen Lesungen zieht: Die Lesung aus dem Buch der Weisheit
konfrontiert uns mit dem "géttlichen Gesetz" der Gitergemeinschaft und der Solidaritat, eine
Grundhaltung, die "die Gerechten" kennzeichnet. Und deutlicher noch die Lesung aus dem

Hebraerbrief, die uns vor Augen fuhrt, dass wir alle "Fremdlinge und Gaste auf Erden sind".

Beides verweist auf die zentrale Stellung des DU im Denken der Gerechten, auf die Grundhaltung,
die Grundbedirfnisse der anderen nicht grundsatzlich geringer zu achten als die eigenen.
Vielleicht sollten wir uns viel klarer vor Augen fihren, dass auch wir, obwohl wir in unserem
eigenen Land leben, "Fremde" und "Gaste" sind und dass dieses Bewusstsein uns auch davor
bewahren kann, unser Herz an Schatze zu hangen, die uns nur beschweren. Und es kann uns
bewusst machen, dass die Unterteilung in "Wir" und die ,Anderen" zutiefst dem Gebot Jesu Christi
widerspricht. Wenn wir aber diese Trennung einmal Gberwunden haben, wenn wir nicht mehr in
Trennungs- sondern in Gemeinschaftskategorien denken, dann verandert das nicht nur unser

Empfinden und Denken, sondern auch unser Tun.

In diesem Sinne verstehe ich auch die Gleichnisrede, die Jesus anschlief3t. "Seid wie Menschen,
die auf die Ruckkehr ihres Herrn warten." Der Aufruf zur Wachsamkeit ist uns bekannt; an dieser
Stelle ist er aber nicht primér auf die Stunde des Todes und des Gerichts hin gesagt, sondern auf
die Stunde der Gottesbegegnung schlechthin. Mitten im Leben begegnen wir dem Herrn. Das wird
in dieser Perikope daran erkennbar, dass auf die Wiederkunft des Herrn nicht das Gericht folgt,
also Rechenschaft lber die Geschaftsgebahrung gefordert wird, sondern dass der Herr sehr
unmittelbar darauf reagiert, wie wir mit den anderen — seinen "Knechten und Magden" — umgehen.
Wir sind wie Verwalter dazu eingesetzt, "seinem Gesinde zur rechten Zeit die Nahrung" zuzuteilen.
Das ist hier unsere Aufgabe, und wenn der Herr wiederkommt, soll er uns genau damit beschaftigt

finden.



Sozialpredigt: Wo dein Schatz ist, da ist auch dein Herz!

Mich erinnert diese Passage an die Rede vom Weltgericht in Mt 25. Dort wird dieselbe Sache noch
eindringlicher vorgestellt: Die Armen selbst sind es dann, in denen der Herr uns begegnet. Wir
wissen also nicht nur nicht, wann uns Christus begegnet, wir wissen auch nicht, in wem oder in
welcher Gestalt. Wachsamkeit heil3t also nicht nur, "allzeit bereit" zu sein, sondern auch offen
dafur, dass der Herr uns in Gestalten begegnet, in denen wir ihn nicht erkennen, nicht vermuten

wirden.

Und wehe uns, wenn wir im Bewusstsein, dass die Wiederkunft des Herrn — wenn Uberhaupt —
noch lange auf sich warten lasst, anfangen, "seine Knechte und Méagde zu schlagen”, wahrend wir
"essen, trinken und uns berauschen". Dann, so heildt es, bekommen wir genau den Platz
zugewiesen, der uns zusteht: den bei den Unglaubigen — eben weil wir nicht daran geglaubt
haben, dass Christus wirklich mitten unter uns ist. Denn wenn wir glauben, dann heif3t das, an die
Menschwerdung Gottes in Jesus Christus zu glauben — und das heil3t zu allererst, an die
Gegenwart Christi in jedem Menschen zu glauben, vor allen in den Armen und Unterdriickten.
Papst Paul VI. hat dies 1968 auf seiner Lateinamerikareise auf uniberbietbare Weise deutlich
gemacht: Die Armen, so der Papst, sind das Sakrament der realen Anwesenheit Gottes in der
Welt, in ihnen ist Gott real prasent und zwar — expressis verbis — so wie in der Eucharistie. Die
Armen zu unterdriicken, sie "zu schlagen” ist also kein geringeres Vergehen als die Entehrung /
Entweihung der Eucharistie. Und wir, die als "Verwalter" eingesetzt sind — und das bezieht sich
nicht nur auf den Klerus, sondern auf alle Getauften — wird es harter treffen als die, die Gottes
Willen nicht kennen; denn wir haben keine Ausrede, wir wissen genau worum es geht. Christ zu

sein, das ist eine groRe Gabe — aber weil uns viel gegeben ist, wird auch viel gefordert.

Der Schatz der Kirche
Gehen wir noch einen Schritt weiter: Woran hangen wir als Kirche unser Herz? Was ist der

"Kirchenschatz"?

Wir kénnten diese Frage in den heutigen Sprachgebrauch vielleicht so libersetzen: Was werten wir
heute in der Kirche als "Erfolg"? Sind es Grof3events mit vielen Teilnehmerinnen? Ist es die grol3e
Zahl von Besucherinnen bei Gottesdiensten oder anderen kirchlichen Aktivitdten? Ich habe nichts
gegen Events; sie spielen eine wichtige Rolle, nicht zuletzt in der Offentlichkeit und in den Medien,
deshalb sind sie auch ernst zu nehmen. Aber zugleich sehe ich darin eine Gefahr: Wenn wir
anfangen, uns daran zu "berauschen" und dann im Erfolgsrausch nicht mehr die zu sehen, die in
unserem Erfolgskonzept nicht vorkommen, denen aber unser erstes Augenmerk gelten musste,
dann trifft uns die Mahnung Jesu. Dasselbe gilt Ubrigens auch fur die Einzelnen: Der spirituelle
"Rausch" birgt in sich die Gefahr, den Blick auf die anderen zu verlieren, die eigene spirituelle

Befriedigung zu suchen und nicht mehr das Angesicht Christi im Anderen. Wenn es so weit mit uns



Sozialpredigt: Wo dein Schatz ist, da ist auch dein Herz!

gekommen sein sollte, dann ist vollig gleichgultig, ob wir das Objekt unserer spirituellen Suche —
oder besser: Sucht — Christus nennen oder irgendwie anders. Wir sind dann nichts anderes als

Unglaubige, d.h. wir glauben nicht mehr an Gott, sondern an uns und unsere Interessen.

Eine andere Weise des Christseins zeigt uns einer der grofR3en friilhen Martyrer der Kirche, der wie
Stephanus ein Diakon war: der heilige Martyrer Laurentius (hingerichtet am 10.8.258), dessen Fest
die Kirche vorgestern gefeiert hat. Als er gefangen genommen und von Kaiser Valerian
aufgefordert wurde, den Schatz der Kirche herauszugeben, brachte er die vielen Armen und
Notleidenden, denen sein Dienst als Diakon gegolten hatte: "Diese Armen, sie sind der wahre
Schatz der Kirche!" Ich sehe darin eine doppelte Bedeutung: Zum einen ist der Schatz der Kirche
langst zu den Armen gewandert: Da wurde Hunger gestillt und Leiden gelindert, er ist also nicht
mehr "da", zumindest nicht in Form von barem Geld. Zum anderen aber sind diese Armen selbst
der Schatz der Kirche — nicht nur Aufgabe, sondern selber die Gabe. Die Armen sind ein
Gnadengeschenk Gottes an die Kirche, weil sie das eigentlichste Wesen der Kirche darstellen:
Ganz von der Gnade Gottes her zu leben, ganz auf diese Gnade angewiesen zu sein. Deshalb
halte ich es fir die wesentlichste Aufgabe der Kirche, sich von einer Kirche fiir die Armen zu einer
Kirche der Armen zu wandeln. Und immer neu danach zu fragen, was denn das hier und heute
heiRen kénnte.

Wahrhaft Kirche der Armen zu werden, das ist unsere Aufgabe als Gemeinde, aber auch Aufgabe
jeder christlichen Kirche und insbesondere der Gemeinschaft der Kirchen, die gemeinsam auf
Schatzsuche gehen, die ihren gemeinsamen Schatz finden wollen. Anfang September findet in
Sibiu/Hermannstadt (Rumanien) die Dritte Europaische Okumenische Versammlung statt. Ihr
Motto lautet: "Das Licht Christi scheint auf alle”. Der Indikativ ist hier das Erste: Wir brauchen also
nicht so zu tun, als seien wir selber das Licht oder als mussten wir das Licht anziinden. Dieses
Licht ist schon da, und zwar fir alle, nicht nur fir einige wenige. Dennoch klingt in diesem Satz
auch ein Imperativ mit: Es gibt namlich immer noch die, die faktisch in der Finsternis leben, weil
ihnen das Licht verstellt wird. Und wer sollte diesem Licht den Weg zu den Menschen freimachen,
wenn nicht die christlichen Kirchen? Wer sollte die Rolle des "Verwalters" einnehmen, der dem
Gesinde zu essen gibt, wenn nicht wir? SchlieZlich sind wir Kirche, um der Welt die Gnade Gottes
nahebringen. Mit den Worten des Zweiten Vatikanischen Konzils: "Zeichen und Werkzeug" zu sein
"flr die innigste Vereinigung mit Gott wie fir die Einheit der ganzen Menschheit" (Lumen Gentium
1).

Deshalb werden die christlichen Kirchen in der Dritten Europaischen Okumenischen Versammlung
nicht tber sich selbst sprechen, sondern Uber ihren gemeinsamen Dienst an der Welt. Es geht
eben nicht darum, sich an Gott oder an Grolevents zu berauschen, sondern in der frohen
Erwartung, dass uns Christus begegnet, wo und wann wir es nicht erwarten, hier und heute fir

Gott einzutreten, fir Frieden und Gerechtigkeit, fur Verséhnung unter den Menschen und natdrlich



Sozialpredigt: Wo dein Schatz ist, da ist auch dein Herz!

auch fur die Bewahrung der Schopfung, damit auch kommende Generationen noch gut leben
konnen. Was das konkret fir uns heif3t, das wird u.a. auf dieser gro3en Konferenz mit mehr als
3000 Delegierten aus ganz Europa Thema sein. Der wichtigere Teil kommt aber erst hinterher:
Namlich die gro3en Gedanken umzusetzen in die kleine Munze des alltaglichen Tuns. Unser
Gebet und unser Engagement soll beidem gelten: dem grol3en Treffen ebenso wie den vielen
Gemeinschaften und auch den Einzelpersonen, die sich so sicher in Gott geborgen wissen, dass
sie frei genug sind, um sich fir andere einzusetzen.

Gott hat uns in denen, die uns brauchen, seinen Schatz anvertraut; ich wiinsche lhnen und mir die
Weisheit, diesem Schatz — und damit der tiefsten Sehnsucht unseres Herzens — auf der Spur zu

bleiben.

Anfragen und Rickmeldungen richten Sie bitte an:
Sozialreferat der Didzese Linz, Kapuzinerstr. 84, 4020 Linz, Tel. 0732/7610-3251
e-mail: sozialreferat@dioezes-linz.at

Weitere Sozialpredigten unter: www.dioezese-linz.at/soziales



mailto:sozialreferat@dioezes-linz.at
http://www.dioezese-linz.at/soziales

