
Europäisches	
  Forum	
  Alpbach	
  2014	
  
Interreligiöse	
  Morgenbetrachtung	
  
25.	
  August	
  2014	
  
	
  	
  
	
  	
  
Freiheit,	
  Toleranz	
  und	
  Dialog	
  
At	
  the	
  Crossroads	
  of	
  Judaism,	
  Christianity	
  and	
  Islam	
  
	
  	
  
	
  	
  
Gott,	
  Vernunft	
  und	
  Gewalt[1]	
  
	
  	
  
Der	
  byzantinische	
  Kaiser	
  Manuel	
  II.	
  Palaeologos	
  führte	
  um	
  1391	
  im	
  Winterlager	
  zu	
  
Ankara	
  einen	
  Dialog	
  mit	
  einem	
  gebildeten	
  Perser	
  über	
  Christentum	
  und	
  Islam	
  und	
  
beider	
  Wahrheit.	
  Der	
  Kaiser	
  begründet,	
  warum	
  Glaubensverbreitung	
  durch	
  Gewalt	
  
widersinnig	
  ist.	
  Gewalt	
  steht	
  im	
  Widerspruch	
  zum	
  Wesen	
  Gottes	
  und	
  zum	
  Wesen	
  der	
  
Seele.	
  „Gott	
  hat	
  kein	
  Gefallen	
  am	
  Blut”,	
  sagt	
  er,	
  „und	
  nicht	
  vernunftgemäß,	
  nicht	
  „σὺν	
  
λόγω”	
  zu	
  handeln,	
  ist	
  dem	
  Wesen	
  Gottes	
  zuwider.	
  Wer	
  also	
  jemanden	
  zum	
  Glauben	
  
führen	
  will,	
  braucht	
  die	
  Fähigkeit	
  zur	
  guten	
  Rede	
  und	
  ein	
  rechtes	
  Denken,	
  nicht	
  aber	
  
Gewalt	
  und	
  Drohung.	
  Um	
  eine	
  vernünftige	
  Seele	
  zu	
  überzeugen,	
  braucht	
  man	
  nicht	
  
seinen	
  Arm,	
  nicht	
  Schlagwerkzeuge	
  noch	
  sonst	
  eines	
  der	
  Mittel,	
  durch	
  die	
  man	
  
jemanden	
  mit	
  dem	
  Tod	
  bedrohen	
  kann.“[2]	
  Der	
  entscheidende	
  Satz	
  in	
  dieser	
  
Argumentation	
  gegen	
  Bekehrung	
  durch	
  Gewalt	
  lautet:	
  Nicht	
  vernunftgemäß	
  handeln	
  ist	
  
dem	
  Wesen	
  Gottes	
  zuwider.	
  
	
  	
  
Religionsfreiheit	
  und	
  Toleranz	
  
	
  	
  
Das	
  Zweite	
  Vatikanische	
  Konzil	
  unterstreicht	
  in	
  der	
  Erklärung	
  über	
  die	
  religiöse	
  Freiheit	
  
(Dignitatis	
  humanae)[3],	
  dass	
  die	
  menschliche	
  Person	
  das	
  Recht	
  auf	
  religiöse	
  Freiheit	
  
hat.	
  Diese	
  Freiheit	
  besteht	
  darin,	
  dass	
  alle	
  Menschen	
  frei	
  sein	
  müssen	
  von	
  jedem	
  Zwang	
  
sowohl	
  von	
  Seiten	
  Einzelner	
  wie	
  gesellschaftlicher	
  Gruppen,	
  wie	
  jeglicher	
  menschlichen	
  
Gewalt,	
  so	
  dass	
  in	
  religiösen	
  Dingen	
  niemand	
  gezwungen	
  wird,	
  gegen	
  sein	
  Gewissen	
  zu	
  
handeln,	
  noch	
  daran	
  gehindert	
  wird,	
  privat	
  und	
  öffentlich,	
  als	
  einzelner	
  oder	
  in	
  
Verbindung	
  mit	
  anderen	
  -­‐	
  innerhalb	
  der	
  gebührenden	
  Grenzen	
  -­‐	
  nach	
  seinem	
  Gewissen	
  
zu	
  handeln.	
  Ferner	
  erklärt	
  das	
  Konzil,	
  das	
  Recht	
  auf	
  religiöse	
  Freiheit	
  sei	
  in	
  Wahrheit	
  auf	
  
die	
  Würde	
  der	
  menschlichen	
  Person	
  selbst	
  gegründet,	
  so	
  wie	
  sie	
  durch	
  das	
  geoffenbarte	
  
Wort	
  Gottes	
  und	
  durch	
  die	
  Vernunft	
  selbst	
  erkannt	
  wird.	
  Dieses	
  Recht	
  der	
  menschlichen	
  
Person	
  auf	
  religiöse	
  Freiheit	
  muss	
  in	
  der	
  rechtlichen	
  Ordnung	
  der	
  Gesellschaft	
  so	
  
anerkannt	
  werden,	
  dass	
  es	
  zum	
  bürgerlichen	
  Recht	
  wird.	
  Auch	
  haben	
  die	
  religiösen	
  
Gemeinschaften	
  das	
  Recht,	
  keine	
  Behinderung	
  bei	
  der	
  öffentlichen	
  Lehre	
  und	
  Bezeugung	
  
ihres	
  Glaubens	
  in	
  Wort	
  und	
  Schrift	
  zu	
  erfahren.	
  Schließlich	
  ist	
  in	
  der	
  gesellschaftlichen	
  
Natur	
  des	
  Menschen	
  und	
  im	
  Wesen	
  der	
  Religion	
  selbst	
  das	
  Recht	
  begründet,	
  wonach	
  
Menschen	
  aus	
  ihrem	
  eigenen	
  religiösen	
  Sinn	
  sich	
  frei	
  versammeln	
  oder	
  Vereinigungen	
  
für	
  Erziehung,	
  Kultur,	
  Caritas	
  und	
  soziales	
  Leben	
  schaffen	
  können.	
  
In	
  der	
  Erklärung	
  des	
  Konzils	
  über	
  das	
  Verhältnis	
  der	
  Kirche	
  zu	
  den	
  nichtchristlichen	
  
Religionen	
  („Nostra	
  aetate“)	
  heißt	
  es	
  zu	
  anderen	
  Religionen:	
  „Die	
  katholische	
  Kirche	
  
lehnt	
  nichts	
  von	
  alledem	
  ab,	
  was	
  in	
  diesen	
  Religionen	
  wahr	
  und	
  heilig	
  ist.	
  Mit	
  
aufrichtigem	
  Ernst	
  betrachtet	
  sie	
  jene	
  Handlungs-­‐	
  und	
  Lebensweisen,	
  jene	
  Vorschriften	
  
und	
  Lehren,	
  die	
  zwar	
  in	
  manchem	
  von	
  dem	
  abweichen,	
  was	
  sie	
  selber	
  für	
  wahr	
  hält	
  und	
  
lehrt,	
  doch	
  nicht	
  selten	
  einen	
  Strahl	
  jener	
  Wahrheit	
  erkennen	
  lassen,	
  die	
  alle	
  Menschen	
  
erleuchtet.	
  Unablässig	
  aber	
  verkündet	
  sie	
  und	
  muss	
  sie	
  verkündigen	
  Christus,	
  der	
  ist	
  



„der	
  Weg,	
  die	
  Wahrheit	
  und	
  das	
  Leben“	
  (Joh	
  14,6),	
  in	
  dem	
  die	
  Menschen	
  die	
  Fülle	
  des	
  
religiösen	
  Lebens	
  finden,	
  in	
  dem	
  Gott	
  alles	
  mit	
  sich	
  versöhnt	
  hat.	
  Deshalb	
  mahnt	
  sie	
  ihre	
  
Söhne,	
  dass	
  sie	
  mit	
  KIugheit	
  und	
  Liebe,	
  durch	
  Gespräch	
  und	
  Zusammenarbeit	
  mit	
  den	
  
Bekennern	
  anderer	
  Religionen	
  sowie	
  durch	
  ihr	
  Zeugnis	
  des	
  christlichen	
  Glaubens	
  und	
  
Lebens	
  jene	
  geistlichen	
  und	
  sittlichen	
  Güter	
  und	
  auch	
  die	
  sozial-­‐kulturellen	
  Werte,	
  die	
  
sich	
  bei	
  ihnen	
  finden,	
  anerkennen,	
  wahren	
  und	
  fördern.“[4]	
  Gemeint	
  sind	
  Hinduismus	
  
und	
  Buddhismus,	
  aber	
  auch	
  der	
  Islam:	
  „Mit	
  Hochachtung	
  betrachtet	
  die	
  Kirche	
  auch	
  die	
  
Muslim,	
  die	
  den	
  alleinigen	
  Gott	
  anbeten,	
  den	
  lebendigen	
  und	
  in	
  sich	
  seienden,	
  
barmherzigen	
  und	
  allmächtigen,	
  den	
  Schöpfer	
  Himmels	
  und	
  der	
  Erde,	
  der	
  zu	
  den	
  
Menschen	
  gesprochen	
  hat.“[5]	
  
	
  	
  
Dialog	
  
	
  	
  
In	
  den	
  Religionen	
  mischen	
  sich	
  Heiliges	
  und	
  Gewalt,	
  Wesen	
  und	
  Unwesen.	
  Deshalb	
  
bedarf	
  es	
  beim	
  Dialog	
  der	
  Bereitschaft	
  zur	
  Selbstkritik,	
  zur	
  Läuterung	
  des	
  Gedächtnisses	
  
und	
  zum	
  Lernen	
  von	
  den	
  anderen.	
  Gerade	
  weil	
  sich	
  Wesen	
  und	
  Unwesen	
  von	
  Religion	
  
vermischen,	
  sind	
  Offenbarung	
  und	
  Aufklärung	
  kritisch	
  zu	
  vermitteln.	
  Dies	
  kann	
  aber	
  
nicht	
  so	
  geschehen,	
  dass	
  wir	
  die	
  Religion	
  auf	
  die	
  Seite	
  legen.	
  Wenn	
  wir	
  Religion	
  auf	
  Ethik	
  
reduzieren,	
  schlägt	
  Liebe	
  in	
  Kälte	
  um.	
  Immanuel	
  Kant	
  hatte	
  den	
  Grund	
  des	
  Bösen	
  in	
  der	
  
Freiheit,	
  bzw.	
  in	
  der	
  freien	
  Willkür	
  des	
  Menschen,	
  geortet.	
  Er	
  begnügte	
  sich	
  mit	
  der	
  
Hoffnung,	
  zu	
  der	
  unbegreiflichen	
  und	
  niemals	
  gewissen	
  „Revolution	
  der	
  
Gesinnung“	
  durch	
  „eigene	
  Kraftanwendung“	
  zu	
  gelangen[6].	
  Freiheit	
  und	
  Liebe	
  nur	
  zum	
  
Postulat	
  des	
  Sollens	
  zu	
  erheben,	
  ist	
  aber	
  „selber	
  Bestandstück	
  der	
  Ideologie,	
  welche	
  die	
  
Kälte	
  verewigt.	
  Ihm	
  eignet	
  das	
  Zwanghafte,	
  Unterdrückende,	
  das	
  der	
  Liebesfähigkeit	
  
entgegenwirkt.“[7]	
  Dann	
  wären	
  der	
  eigentliche	
  Glaubensakt	
  im	
  Sinne	
  des	
  Vertrauens	
  
und	
  des	
  Gebetes,	
  dann	
  sind	
  die	
  Hoffnungskraft	
  und	
  das	
  Trostpotential	
  der	
  Religionen	
  an	
  
den	
  Rand	
  geschoben.	
  Ein	
  Dialog	
  zwischen	
  den	
  Religionen	
  kann	
  nicht	
  auf	
  der	
  Basis	
  eines	
  
kleinsten	
  gemeinsamen	
  moralischen	
  Nenners	
  erfolgen,	
  sondern	
  muss	
  vom	
  Ureigenen	
  
der	
  Religionen	
  ausgehen.	
  Die	
  Wahrheitsfrage	
  darf	
  dabei	
  nicht	
  gleichgültig	
  
ausgeklammert	
  werden.	
  Kriterien	
  für	
  den	
  Wahrheitsanspruch	
  der	
  Religionen	
  sind:	
  sie	
  
müssen	
  einen	
  Heilsbezug,	
  einen	
  Gottbezug,	
  einen	
  essentiellen	
  Freiheitsbezug	
  und	
  einen	
  
praktischen	
  Weltbezug	
  haben.[8]	
  Sie	
  sind	
  z.	
  B.	
  daraufhin	
  zu	
  befragen,	
  in	
  welcher	
  Form	
  
sie	
  Sinn	
  erschließen,	
  wie	
  sie	
  zu	
  Gerechtigkeit	
  und	
  Frieden	
  stehen,	
  welches	
  
Gewaltpotential	
  sie	
  freisetzen.	
  
Grundsätzlich	
  sind	
  Mystik	
  und	
  Aufklärung	
  einander	
  gar	
  nicht	
  so	
  fremd,	
  wie	
  es	
  auf	
  den	
  
ersten	
  Blick	
  erscheint.	
  Dies	
  lässt	
  sich	
  an	
  der	
  radikalen	
  Selbstkritik	
  bzw.	
  Selbsterkenntnis,	
  
die	
  an	
  der	
  Basis	
  mystischer	
  Wege	
  steht,	
  aber	
  auch	
  für	
  die	
  Aufklärung	
  charakteristisch	
  ist,	
  
zeigen[9].	
  So	
  ist	
  theologische	
  Rede	
  vom	
  Bösen	
  unabdingbar	
  mit	
  menschlicher	
  Freiheit	
  
verbunden.	
  Insofern	
  schließt	
  sie	
  die	
  Bereitschaft	
  zu	
  einer	
  ständigen	
  schöpferischen	
  
Selbstkritik	
  ein.	
  Die	
  Wahrung	
  der	
  Freiheit	
  erfordert	
  die	
  Unterscheidung	
  der	
  Geister	
  mit	
  
einem	
  Gespür	
  bzw.	
  mit	
  der	
  Analyse	
  der	
  Täuschungen	
  in	
  Gefühl	
  und	
  Erkenntnis.	
  Und	
  in	
  
diesem	
  Anliegen	
  sind	
  sich	
  mystische,	
  spirituelle	
  und	
  aufgeklärte	
  Traditionen	
  näher,	
  als	
  
manche	
  Verächter	
  der	
  Spiritualität	
  und	
  der	
  Mystik	
  meinen	
  (Vgl.	
  Ignatius	
  von	
  Loyola,	
  
Teresa	
  von	
  Avila,	
  Fenelon,	
  Kant).	
  In	
  beiden	
  Traditionen	
  schlägt	
  das	
  Ideal	
  der	
  Reinigung	
  
bzw.	
  Reinheit,	
  Klarheit	
  und	
  Lauterkeit	
  in	
  allen	
  Dimensionen	
  der	
  Wirklichkeit	
  immer	
  
wieder	
  durch.	
  Die	
  Mystiker,	
  und	
  nicht	
  nur	
  sie,	
  suchen	
  die	
  reine	
  Selbstlosigkeit	
  der	
  Liebe,	
  
Immanuel	
  Kant	
  die	
  Reinheit	
  der	
  sittlichen	
  Gesinnung	
  (ohne	
  jede	
  sinnliche	
  Neigung!).	
  Die	
  
Anliegen	
  von	
  Mystik	
  und	
  Aufklärung	
  sind	
  wahlverwandt.	
  Selbstaufklärung	
  über	
  die	
  
Bedingungen	
  der	
  Möglichkeit	
  der	
  eigenen	
  Erkenntnis,	
  kritische	
  Durchleuchtung	
  aller	
  
vorfindlichen	
  Bilder	
  und	
  Ergebnisse[10],	
  schonungslose	
  Analyse	
  des	
  Subjekts	
  und	
  seiner	
  



Welt,	
  eine	
  Reinigung	
  der	
  sittlichen	
  Motive	
  (bis	
  hin	
  zu	
  einem	
  starken	
  
Antieudämonismus),	
  die	
  Entdeckung	
  der	
  Passivität	
  der	
  Vernunft.[11]	
  
	
  	
  
Toleranz	
  
	
  	
  
Zur	
  Religionsfreiheit,	
  zum	
  Respekt	
  und	
  Toleranz	
  gegenüber	
  anderen	
  Religionen,	
  zum	
  
friedlichen	
  Dialog	
  mit	
  ihnen	
  gibt	
  es	
  vom	
  Zweiten	
  Vatikanischen	
  Konzil	
  her	
  keine	
  
Alternative.	
  Überall	
  dort,	
  wo	
  unterschiedliche	
  Überzeugungen,	
  Werte,	
  Lebensstile,	
  
kulturelle	
  Eigenarten	
  und	
  Religionen	
  aufeinander	
  treffen,	
  ist	
  die	
  Tugend	
  der	
  Toleranz	
  
für	
  ein	
  friedliches	
  Zusammenleben	
  der	
  Menschen	
  notwendig.	
  Ihre	
  Unverzichtbarkeit	
  
und	
  Bedeutung	
  wird	
  deshalb	
  umso	
  größer,	
  je	
  mehr	
  in	
  unserer	
  Welt	
  ganze	
  verbindende	
  
Traditionen	
  und	
  Weltanschauungen	
  zu	
  zerbrechen	
  drohen.	
  Toleranz	
  bedeutet	
  aber	
  nicht	
  
Selbstaufgabe.	
  Vielmehr	
  ist	
  tolerantes	
  Verhalten	
  nur	
  dort	
  möglich,	
  wo	
  zugleich	
  auch	
  ein	
  
eigener	
  Standpunkt,	
  eine	
  eigene	
  Identität	
  vorhanden	
  ist.	
  Wo	
  beides	
  verwirklicht	
  ist,	
  wo	
  
man	
  eigene	
  Identität	
  besitzt	
  und	
  behält	
  und	
  wo	
  man	
  doch	
  den	
  anderen	
  nicht	
  unter	
  die	
  
eigenen	
  Maßstäbe	
  zwingt,	
  ist	
  Toleranz	
  gegeben.	
  Toleranz	
  besteht	
  für	
  mich	
  darin,	
  sich	
  
mit	
  dem	
  Anderen	
  und	
  Fremden	
  wirklich	
  auseinander	
  zu	
  setzen.	
  Sie	
  beinhaltet	
  Interesse	
  
am	
  Neuen,	
  Neugier	
  gegenüber	
  dem	
  Fremden	
  und	
  Andersartigen.	
  Sie	
  beinhaltet	
  auch	
  die	
  
Fähigkeit,	
  sich	
  in	
  die	
  Situation	
  des	
  Anderen	
  hineinzudenken	
  und	
  hineinzufühlen	
  
(Empathie),	
  die	
  Welt	
  und	
  auch	
  sich	
  selbst	
  sozusagen	
  mit	
  den	
  Augen	
  des	
  Anderen	
  sehen	
  
zu	
  können.	
  
Wenn	
  wir	
  „Toleranz“	
  hören,	
  denken	
  wir	
  an	
  soziale	
  Beziehungen.	
  Der	
  stoische	
  Begriff	
  
„tolerantia“	
  betrifft	
  zunächst	
  das	
  Verhältnis	
  des	
  Menschen	
  zu	
  sich	
  selbst,	
  die	
  Fähigkeit	
  
etwa,	
  ein	
  schweres	
  Schicksal	
  zu	
  tragen.	
  „Tolerare“	
  heißt	
  „durchtragen“.[12]	
  Eine	
  soziale	
  
Tugend	
  war	
  das	
  noch	
  nicht.	
  Ein	
  Leitbegriff	
  zwischenmenschlichen	
  Verhaltens	
  und	
  von	
  
Gemeinschaftsbildung	
  ist	
  Toleranz	
  durch	
  das	
  Christentum	
  geworden.[13]	
  „Die	
  Liebe	
  
(er)trägt	
  alles“	
  (1	
  Kor	
  13,	
  7).	
  „Einer	
  trage	
  des	
  anderen	
  Last“	
  (Gal	
  6,	
  2).	
  –	
  Prototyp	
  dieser	
  
Haltung	
  ist	
  der	
  leidende	
  Gerechte,	
  der	
  Gottesknecht	
  des	
  Deuterojesaja,	
  den	
  die	
  Christen	
  
im	
  Juden	
  Jesus	
  aus	
  Nazaret	
  verehren.	
  
Von	
  Toleranz	
  zu	
  sprechen,	
  wenn	
  man	
  das	
  Andere	
  in	
  seiner	
  Vielfalt	
  als	
  Bereicherung	
  
erfährt,	
  verharmlost	
  das	
  Wort.	
  Schönes	
  und	
  Bereicherndes	
  aufzunehmen	
  bedarf	
  nicht	
  
der	
  Toleranz.	
  Welche	
  Frau	
  würde	
  sagen,	
  sie	
  toleriere	
  ihren	
  Mann?	
  Eher	
  schon,	
  sie	
  liebe	
  
ihren	
  Mann,	
  deswegen	
  toleriere	
  sie	
  seine	
  Schlamperei.	
  Die	
  Toleranz	
  steht	
  zwischen	
  
Ablehnung	
  und	
  uneingeschränkter	
  Bejahung.	
  Sie	
  hält	
  dazu	
  an,	
  etwas	
  zu	
  ertragen,	
  was	
  
eigentlich	
  unerträglich	
  erscheint.	
  Toleranz	
  bedeutet	
  die	
  Fähigkeit,	
  eine	
  andere	
  
Überzeugung	
  oder	
  ein	
  anderes	
  Verhalten	
  –	
  mitunter	
  zähneknirschend	
  –	
  auszuhalten,	
  
durchzutragen,	
  hinzunehmen.	
  
Das	
  hat	
  eine	
  wichtige	
  Konsequenz:	
  Zwar	
  eröffnet	
  Toleranz	
  einen	
  sozialen	
  Raum,	
  in	
  dem	
  
Zusammenleben	
  möglich	
  ist.	
  Aber	
  dieser	
  Raum	
  ist	
  begrenzt.	
  Es	
  ist	
  ein	
  Unding,	
  
grenzenlos	
  tolerant	
  zu	
  sein.	
  Eine	
  Gemeinschaft	
  oder	
  Gesellschaft,	
  die	
  keine	
  Grenzen	
  der	
  
Toleranz	
  kennt	
  und	
  alles	
  erlaubt,	
  zerstört	
  sich	
  selbst.	
  Das	
  ist	
  zwangsläufig	
  so,	
  weil	
  
unbegrenzte	
  Toleranz	
  auch	
  ihren	
  Feinden,	
  nämlich	
  der	
  Intoleranz,	
  der	
  Willkür	
  und	
  der	
  
Gewalt	
  freie	
  Hand	
  lassen	
  müsste.	
  Die	
  globale	
  Aushöhlung	
  von	
  verbindlichen	
  Inhalten	
  
entpuppt	
  sich	
  immer	
  mehr	
  als	
  Komplizin	
  der	
  Gewalt	
  und	
  der	
  Beliebigkeit.	
  Im	
  Zeitalter	
  
des	
  kulturellen	
  Pluralismus	
  neigen	
  nicht	
  wenige	
  dazu,	
  die	
  widersprüchlichsten	
  
Auffassungen	
  im	
  Bereich	
  der	
  Ethik	
  oder	
  Religion	
  gelten	
  zu	
  lassen.	
  Es	
  kommt	
  -­‐	
  so	
  der	
  
Wiener	
  Kulturphilosoph	
  Günter	
  Anders-­‐	
  zu	
  einer	
  weltanschaulichen	
  Promiskuität.	
  Wer	
  
an	
  dieser	
  unterschiedslosen	
  Liberalität,	
  an	
  dieser	
  schlechten	
  Gleichheit	
  Anstoß	
  nimmt,	
  
„gilt	
  als	
  kulturell	
  prüde,	
  stur,	
  provinziell,	
  unaufgeschlossen,	
  intolerant,	
  undemokratisch,	
  
unkultiviert	
  –	
  und	
  eng	
  sogar	
  auch	
  in	
  moralischer	
  Hinsicht.“[14]	
  „Wer	
  alles	
  schön	
  findet,	
  



ist	
  nun	
  in	
  Gefahr,	
  nichts	
  schön	
  zu	
  finden.	
  …	
  Kein	
  Blick	
  erreicht	
  das	
  Schöne,	
  dem	
  nicht	
  die	
  
Gleichgültigkeit,	
  ja	
  fast	
  die	
  Verachtung	
  gegen	
  alles	
  beigesellt	
  wäre.	
  …	
  Liberalität,	
  die	
  
unterschiedslos	
  den	
  Menschen	
  ihr	
  Recht	
  widerfahren	
  lässt,	
  läuft	
  auf	
  Vernichtung	
  hinaus	
  
wie	
  der	
  Wille	
  der	
  Majorität,	
  die	
  der	
  Minorität	
  Böses	
  zufügt	
  und	
  so	
  der	
  Demokratie	
  Hohn	
  
spricht.	
  …	
  Aus	
  der	
  unterschiedslosen	
  Güte	
  gegen	
  alles	
  droht	
  denn	
  auch	
  stets	
  Kälte	
  und	
  
Fremdheit	
  gegen	
  jedes,	
  die	
  dann	
  wiederum	
  dem	
  Ganzen	
  sich	
  mitteilt.	
  Uneingeschränkte	
  
Güte	
  wird	
  zur	
  Bestätigung	
  all	
  des	
  Schlechten.“[15]	
  
Die	
  Wendehälse	
  sind	
  überall	
  dabei,	
  die	
  Widersprüche	
  gehören	
  zum	
  System.	
  Ja	
  und	
  Nein	
  
verkommen	
  zu	
  einer	
  Frage	
  des	
  Geschmacks	
  und	
  der	
  Laune,	
  Leben	
  oder	
  Tod	
  wird	
  zur	
  
Frage	
  des	
  besseren	
  Durchsetzungsvermögens,	
  Wahrheit	
  oder	
  Lüge	
  eine	
  Frage	
  der	
  
besseren	
  Taktik,	
  Liebe	
  oder	
  Hass	
  eine	
  Frage	
  der	
  Hormone,	
  Friede	
  oder	
  Krieg	
  eine	
  Frage	
  
der	
  Konjunktur.	
  Die	
  Unterscheidung	
  zwischen	
  Humanität	
  und	
  Barbarei,	
  zwischen	
  
sittlichen	
  Prinzipien	
  und	
  verbrecherischen	
  Grundsätzen	
  liegt	
  dann	
  auf	
  der	
  Ebene	
  der	
  
bloßen	
  Emotion	
  oder	
  des	
  Durchsetzungsvermögens.[16]	
  Die	
  Selbstbeschränkung	
  des	
  
Denkens,	
  das	
  sich	
  skeptisch	
  weigert,	
  Entscheidungen	
  zu	
  treffen	
  und	
  nach	
  Gerechtigkeit	
  
zu	
  suchen,	
  wird	
  insgeheim	
  zur	
  Komplizin	
  des	
  (Un)rechtes	
  des	
  Stärkeren.	
  
Tolerant	
  kann	
  nur	
  sein,	
  wer	
  einen	
  Standpunkt	
  hat.	
  Die	
  Toleranz	
  rät	
  nicht,	
  dass	
  wir	
  im	
  
Gespräch	
  mit	
  anderen	
  Religionen	
  und	
  Kulturen	
  Unterschiede	
  kaschieren,	
  sondern	
  dass	
  
wir	
  sie	
  aushalten	
  im	
  Respekt	
  voreinander.	
  Sie	
  verlangt	
  Entschiedenheit,	
  verbietet	
  dabei	
  
aber	
  jede	
  Form	
  innerer	
  oder	
  äußerer	
  Pression	
  und	
  Gewalt.	
  Deswegen	
  ist	
  es	
  unmöglich,	
  
zugleich	
  dem	
  Moloch	
  zu	
  dienen	
  und	
  Gott,	
  dem	
  „Freund	
  des	
  Lebens“	
  (Weish	
  12,	
  6).	
  
„Anything	
  goes“	
  (Paul	
  Feyerabend)	
  geht	
  nicht.	
  Fanatische	
  Intoleranz	
  lässt	
  sich	
  nicht	
  
durch	
  grenzenlose	
  Toleranz	
  überwinden;	
  die	
  ist	
  entweder	
  blind	
  oder	
  zynisch,	
  sie	
  bahnt	
  
faktisch	
  dem	
  Fundamentalismus	
  den	
  Weg.	
  Wenn	
  alles	
  geht,	
  kommt	
  es	
  auf	
  nichts	
  mehr	
  
an.	
  Wenn	
  nichts	
  mehr	
  zählt,	
  zählt	
  am	
  Ende	
  nur	
  noch,	
  was	
  sich	
  auszahlt.	
  Auch	
  Toleranz	
  
im	
  Sinn	
  dieses	
  Wortes	
  kostet	
  ihren	
  Preis,	
  und	
  zwar	
  für	
  den,	
  der	
  sie	
  übt.	
  Sie	
  schmerzt,	
  
daran	
  führt	
  kein	
  Weg	
  vorbei.	
  
Wenn	
  in	
  der	
  Nacht	
  alle	
  Kühe	
  schwarz	
  erscheinen,	
  d.h.	
  wenn	
  alle	
  Religionen,	
  Ideologien	
  
und	
  Moden	
  ohnehin	
  gleichgültig	
  sind,	
  dann	
  gibt	
  es	
  auch	
  keine	
  Anwälte	
  für	
  
Menschenrechte	
  und	
  für	
  Menschenwürde.	
  Es	
  ist	
  wichtig,	
  den	
  Glauben	
  an	
  einen	
  nicht	
  
selbstbezogenen,	
  nicht	
  egoistischen	
  und	
  auch	
  nicht	
  willkürlichen	
  Gott	
  ins	
  Zentrum	
  zu	
  
rücken:	
  „Wenn	
  auch	
  andere	
  Völker	
  ihren	
  Weg	
  gehen	
  und	
  jedes	
  den	
  Namen	
  seines	
  Gottes	
  
anruft,	
  so	
  gehen	
  wir	
  unseren	
  Weg	
  im	
  Namen	
  des	
  Dreifaltigen	
  Gottes.“	
  (vgl.	
  Mi	
  4,5)	
  
Deswegen	
  fordert	
  Papst	
  Benedikt	
  XVI.	
  nicht	
  nur	
  im	
  Hinblick	
  auf	
  den	
  Islam,	
  sondern	
  auch	
  
im	
  Hinblick	
  auf	
  Strömungen	
  in	
  der	
  Kirche	
  das	
  Gespräch	
  zwischen	
  Glaube	
  und	
  Vernunft.	
  
Der	
  Dialog	
  soll	
  nicht	
  naiv	
  sein,	
  weder	
  fundamentalistisch	
  im	
  Hinblick	
  auf	
  die	
  eigene	
  
Glaubensüberzeugung,	
  noch	
  geprägt	
  von	
  einer	
  gleichgültigen	
  und	
  permissiven	
  Toleranz.	
  
Der	
  Dialog	
  mit	
  anderen	
  Religionen	
  und	
  Kulturen	
  braucht	
  Klarheit,	
  Klugheit	
  und	
  
Vertrauen,	
  die	
  Überzeugung	
  des	
  eigenen	
  Glaubens	
  und	
  das	
  und	
  Wissen	
  um	
  die	
  eigene	
  
Tradition.[17]	
  
	
  	
  
Ausblick	
  
	
  	
  
Monotheismus,	
  Poltyheismus	
  oder	
  Atheismus	
  sind	
  nicht	
  an	
  sich	
  schon	
  Gewalt	
  
produzierend	
  oder	
  friedlich	
  demokratisch.	
  Es	
  ist	
  die	
  jeweils	
  konkrete	
  Religion	
  oder	
  
Ideologie	
  auf	
  Gewalt-­‐	
  und	
  Friedenspotentiale	
  hin	
  zu	
  prüfen.	
  Das	
  gilt	
  auch	
  für	
  Formen	
  der	
  
Spiritualität	
  und	
  der	
  Religion,	
  die	
  keinen	
  personalen	
  Gott	
  kennen,	
  wie	
  z.	
  B.	
  für	
  den	
  
Buddhismus.	
  Das	
  gilt	
  ebenso	
  für	
  Vernunft,	
  Aufklärung,	
  Fortschritt,	
  Wissenschaft	
  und	
  
Utopie,	
  die	
  in	
  ihren	
  real	
  existierenden	
  Vollzügen	
  in	
  der	
  Dialektik	
  von	
  Gewalt	
  und	
  Frieden	
  
stehen	
  und	
  ihre	
  Nacht	
  -­‐	
  bzw.	
  Schattenseite	
  haben.	
  



Auf	
  Krieg	
  und	
  Frieden,	
  Gewalt	
  und	
  Feindesliebe	
  sind	
  die	
  konkreten	
  normativen	
  
Personen	
  der	
  Religionsgründer,	
  der	
  Offenbarer,	
  der	
  Propheten,	
  der	
  Heiligen	
  zu	
  befragen,	
  
und	
  zwar	
  im	
  Hinblick	
  auf	
  die	
  Lehre	
  wie	
  auch	
  im	
  Hinblick	
  auf	
  die	
  Praxis.	
  Ebenso	
  sind	
  
kanonische	
  Texte,	
  heilige	
  Bücher	
  und	
  Traditionen	
  im	
  Hinblick	
  auf	
  Gewalt	
  und	
  Frieden	
  zu	
  
beleuchten.	
  Zu	
  heben	
  sind	
  die	
  jeweiligen	
  Impulse	
  zu	
  Freiheit,	
  Versöhnung,	
  gewaltfreier	
  
Konfliktlösung,	
  Feindesliebe,	
  Frieden	
  und	
  Gerechtigkeit.[18]	
  
In	
  der	
  christlichen	
  Bibel	
  stehen	
  Aussagen	
  über	
  Gewalt	
  und	
  Frieden	
  nicht	
  gleichrangig	
  
oder	
  gleichwertig	
  nebeneinander.	
  Die	
  christliche	
  Bibel	
  und	
  ihre	
  Lehre	
  zu	
  Frieden	
  und	
  
Gewalt	
  ist	
  von	
  der	
  Mitte,	
  von	
  der	
  Person	
  Jesu,	
  von	
  seiner	
  Bergpredigt,	
  von	
  den	
  
Seligpreisungen	
  der	
  Gewaltlosen	
  und	
  der	
  Friedensstifter,	
  vom	
  Kreuzestod	
  als	
  
Zuspitzung	
  der	
  Vergebung	
  und	
  der	
  Feindesliebe	
  her	
  zu	
  interpretieren.	
  
Neben	
  den	
  normativen	
  Personen	
  und	
  Texten	
  ist	
  aber	
  auch	
  die	
  konkrete	
  Gewalt-­‐	
  und	
  
Friedensgeschichte	
  der	
  jeweiligen	
  Religion	
  und	
  Weltanschauung	
  zu	
  betrachten.	
  Auf	
  sehr	
  
unterschiedlichen	
  Altären	
  wurden	
  Menschenopfer	
  dargebracht.	
  Religion	
  und	
  Glaube	
  
sind	
  sehr	
  unheilige	
  Allianzen	
  mit	
  Nationen	
  und	
  Ethnien,	
  mit	
  wirtschaftlicher	
  und	
  
politischer	
  Macht,	
  mit	
  unterschiedlichen	
  Interessen	
  und	
  Ideologien	
  eingegangen	
  und	
  
haben	
  so	
  auch	
  Gewalt,	
  Unterdrückung,	
  Kolonisierung	
  und	
  Krieg	
  mit	
  sanktioniert.	
  
Religionen	
  und	
  Glaube	
  haben	
  aber	
  auch	
  zur	
  Zähmung	
  von	
  Gewalt	
  und	
  Aggression,	
  zur	
  
Versöhnung	
  zwischen	
  Feinden,	
  zur	
  Überwindung	
  von	
  Hass,	
  Krieg	
  und	
  Unrecht	
  
beigetragen.	
  Es	
  wäre	
  fatal,	
  auf	
  die	
  humanisierenden	
  Kräfte	
  der	
  Religionen	
  zu	
  verzichten	
  
und	
  die	
  Frieden	
  stiftenden	
  Potentiale	
  z.B.	
  des	
  christlichen	
  Glaubens	
  auf	
  die	
  Seite	
  zu	
  
schieben.	
  Begriffe	
  wie	
  Moralität	
  und	
  Sittlichkeit,	
  Person	
  und	
  Individualität,	
  Freiheit	
  und	
  
Emanzipation	
  können	
  wir	
  Europäer,	
  so	
  Jürgen	
  Habermas	
  1988,	
  nicht	
  ernstlich	
  
verstehen,	
  „ohne	
  uns	
  die	
  Substanz	
  des	
  heilsgeschichtlichen	
  Denkens	
  jüdisch-­‐christlicher	
  
Herkunft	
  anzueignen.“[19]	
  Religion	
  gehöre	
  zum	
  „kulturellen	
  Potential“,	
  aus	
  dem	
  sich	
  die	
  
Integrationskraft	
  der	
  Gesellschaft	
  speise.[20]	
  Habermas	
  erinnerte	
  daran,	
  dass	
  Glaube	
  
nicht	
  notwendig	
  zum	
  Fürchten	
  ist,	
  sondern	
  zur	
  Selbstkontrolle	
  einer	
  diesseitig-­‐
demokratischen	
  Bürgerschaft	
  hilfreich,	
  wenn	
  nicht	
  unentbehrlich.	
  Im	
  Motiv	
  der	
  
Gottebenbildlichkeit	
  des	
  Menschen	
  liegen	
  Einsichten,	
  die	
  auch	
  eine	
  weltliche	
  
Gesellschaft	
  nur	
  zu	
  ihrem	
  Schaden	
  vernachlässigen	
  kann.	
  
	
  
Manfred	
  Scheuer,	
  Bischof	
  von	
  Innsbruck	
  
	
  
	
  
	
  
[1]	
  Vgl.	
  die	
  Regensburger	
  Rede	
  von	
  Papst	
  Benedikt	
  XVI.,	
  Glaube,	
  Vernunft	
  und	
  
Universität	
  (Verlautbarungen	
  des	
  Apostolischen	
  Stuhls,	
  hg.	
  vom	
  Sekretariat	
  der	
  
Deutschen	
  Bischofskonferenz)	
  Bonn	
  2006,	
  72-­‐84.	
  
[2]	
  Manuel	
  II	
  Paléologue,	
  Entretiens	
  avec	
  un	
  Musulman.	
  7e	
  Controverse.	
  Sources	
  
chrétiennes	
  Nr.	
  115,	
  Paris	
  1966,	
  VII	
  3b	
  -­‐	
  c.	
  
[3]	
  Zweites	
  Vatikanisches	
  Konzil,	
  Erklärung	
  über	
  die	
  religiöse	
  Freiheit	
  „Dignitatis	
  
humanae“	
  2,	
  in:	
  Die	
  Dokumente	
  des	
  Zweiten	
  Vatikanischen	
  Konzil,	
  hg.	
  von	
  Peter	
  
Hünermann,	
  Freiburg	
  2004,	
  436-­‐458.	
  
[4]	
  Zweites	
  Vatikanisches	
  Konzil,	
  Erklärung	
  über	
  die	
  Haltung	
  der	
  Kirche	
  zu	
  den	
  
nichtchristlichen	
  Religionen	
  „Nostra	
  aetate“,	
  in:	
  Die	
  Dokumente	
  des	
  Zweiten	
  
Vatikanischen	
  Konzil,	
  hg.	
  von	
  Peter	
  Hünermann	
  u.	
  a.,	
  Freiburg	
  2004,	
  357f.	
  
[5]	
  A.a.O.	
  358f.	
  
[6]	
  Immanuel	
  Kant,	
  Die	
  Religion	
  innerhalb	
  der	
  Grenzen	
  der	
  bloßen	
  Vernunft	
  (WW	
  7)	
  
698	
  (B	
  54,	
  A	
  50),	
  702	
  (B	
  60,	
  A	
  56)	
  
[7]	
  Theodor	
  W.	
  Adorno,	
  Stichworte,	
  Frankfurt	
  a.	
  M.	
  1969,	
  99.	
  



[8]	
  Vgl.	
  dazu	
  Max	
  Seckler,	
  Der	
  Begriff	
  der	
  Offenbarung,	
  in:	
  HFTh	
  2,	
  60-­‐83,	
  hier	
  81.	
  
[9]	
  Zur	
  Bedeutung	
  der	
  Selbsterkenntnis	
  im	
  geistlichen	
  Leben	
  vgl.	
  Evagruius	
  Ponticos,	
  
Augustinus,	
  Ignatius	
  von	
  Loyola,	
  Teresa	
  von	
  Avila.	
  
[10]	
  Gerade	
  Mystiker	
  wie	
  Meister	
  Eckhart	
  oder	
  Johannes	
  vom	
  Kreuz	
  sind	
  die	
  radikalsten	
  
Kritiker	
  von	
  vordergründiger	
  Sucht	
  nach	
  Erfahrung,	
  Visionen	
  oder	
  Wundern.	
  
[11]	
  dazu	
  Elmar	
  Salmann,	
  Der	
  geteilte	
  Logos.	
  Zum	
  offenen	
  Prozess	
  von	
  neuzeitlichem	
  
Denken	
  und	
  Theologie,	
  (Studia	
  anselmiana	
  111)	
  Roma	
  1992,	
  159.	
  
[12]	
  Rainer	
  Forst,	
  Toleranz	
  im	
  Konflikt,	
  Frankfurt	
  2003.	
  
[13]	
  Gerhard	
  Besier/	
  Klaus	
  Schreiner,	
  Art.	
  Toleranz,	
  in:	
  Otto	
  Brunner,	
  Werner	
  Conze,	
  
Reinhart	
  Koselleck	
  (Hrsg.),	
  Geschichtliche	
  Grundbegriffe.	
  Historisches	
  Lexikon	
  zur	
  
politisch-­‐sozialen	
  Sprache	
  in	
  Deutschland.	
  8	
  Bände	
  in	
  9.	
  Klett-­‐Cotta,	
  Stuttgart	
  1972–
1997,	
  hier	
  Bd.	
  6	
  (1990),	
  447f.	
  
[14]	
  Günter	
  Anders,	
  Mensch	
  ohne	
  Welt.	
  Schriften	
  zur	
  Kunst	
  und	
  Literatur,	
  München	
  
1984,	
  XVII.	
  
[15]Vgl.	
  dazu	
  Theodor	
  W.	
  Adorno,	
  Minima	
  moralia.	
  Reflexionen	
  aus	
  dem	
  beschädigten	
  
Leben	
  (Ges.	
  Schriften	
  4,	
  hg.	
  von	
  Rolf	
  Tiedemann),	
  Frankfurt	
  1997,	
  85.	
  
[16]	
  Vgl.	
  Georg	
  F.	
  W.	
  Hegel,	
  Grundlinien	
  der	
  Philosophie	
  des	
  Rechts	
  (WW	
  7,	
  ed.	
  
Glockner)	
  19–37.	
  
[17]	
  Vgl.	
  dazu	
  die	
  Antrittsenzyklika	
  von	
  Paul	
  VI.,	
  Ecclesiam	
  suam,	
  Rom	
  1964,	
  31.	
  
[18]	
  Pontifical	
  Council	
  for	
  Interreligious	
  Dilogue	
  (ed.),	
  Spiritual	
  Resources	
  of	
  the	
  
Religions	
  for	
  peace.	
  Exploring	
  the	
  sacred	
  texts	
  in	
  promotion	
  of	
  peace,	
  Vatican	
  City	
  2003.	
  
[19]	
  Jürgen	
  Habermas,	
  Nachmetaphysisches	
  Denken,	
  Frankfurt	
  a.	
  M.	
  1988,	
  23.	
  
[20]	
  Jürgen	
  Habermas,	
  Revolution,	
  Frankfurt	
  a.	
  M.	
  1990,	
  87.	
  


