
1 
 

 

 

Bibelarbeit zu Offb 4,1 – 5,14 

Vorbereitung 

Gestaltete Mitte: Bunte Tücher, Halbedelsteine, im Zentrum ein Spiritus-Pfännchen, alternativ eine 

Kerze. 

Material: Moderationskärtchen, Stifte, Plakat mit Impulsfragen, A6-Kärtchen 

Einstimmung: 

Lied: „Der Himmel geht über allen auf“ (Unterwegs mit biblischen Liedern, 119) 

 

Auf den Bibeltext zugehen 

Die TN bekommen Kärtchen, auf die sie Assoziationen und Erwartungen, die sie mit dem Begriff 

„Himmel“ verbinden notieren. Anschließend werden die Ergebnisse im Plenum gesammelt und die 

Kärtchen um die Mitte aufgelegt.  

 

Dem Bibeltext Raum geben 

L liest Offb 4,1 – 5,14 vor.  

Austausch im Plenum, ob und inwiefern das Bild aus dem Text und das Bild, das sich aus den eigenen 

Vorstellungen ergibt, in Beziehung stehen.  

Anschließend werden folgende Fragen in Kleingruppen (3-4 TN) besprochen: 

• Wie lässt sich das Gottesbild des himmlischen Herrschers mit anderen biblischen 

Gottesbildern (Vater, Mutter, Befreier aus dem Sklavenhaus, Töpfer, mit Dornenkrone am 

Kreuz etc.) ins Verhältnis setzen. 

• Wie wirkt sich göttliche Herrschaft in anderen biblischen Bildern des Himmels (Gastmahl, 

Wohnungen beim Vater…) aus? 

 

Mit dem Bibeltext weitergehen 

Jesus verspricht die Gottesherrschaft, das Reich Gottes auf Erden, Gott erteilt in der 

Schöpfungserzählung den Menschen den Auftrag als sein Abbild auf der Erde zu Herrschen. 

L lädt die TN ein, auf diesem Hintergrund über folgende Fragen nachzudenken: 

• Wie sieht heilende und befreiende Herrschaft im Gegensatz zu unterdrückenden aus? 

• Welche „Herrscher/innen“ stehen heute in Konkurrenz mit dem himmlischen Herrscher? 

• Wie ist mein eigener Umgang mit Machtpositionen, in der Familie, im Beruf, gesellschaftlich 

und im Weltgefüge? 

• Welche Konsequenzen ergeben sich für mein Handeln, wenn Gott der Herrscher über allem 

ist? 

• Was kann ich dazu beitragen, dass Himmel als Reich Gottes hier und jetzt verwirklicht wird? 

L lädt TN ein, für sich einen „Herrschaftsauftrag“ zu formulieren, den sie sich für diese Woche 

mitnehmen.  



2 
 

Abschlusslied: Da berühren sich Himmel und Erde (Unterwegs mit biblischen Liedern 121) 

Klara Porsch 

 

 

Einblicke in den Himmel 

Himmel ist wie … Ja, wie eigentlich? Um den Begriff und die Ahnung, die sich dahinter in ihrer 

Unendlichkeit ausbreitet, ein Stück weit fassen zu können, hilft es, bildliche Vergleiche 

heranzuziehen. Nicht selten wird in diesen eine Sehnsucht spürbar. Mitten im Getriebe des Alltags 

ein Blick zum Himmel. Der Atem wird tiefer, der Puls ruhiger, der Blick weitet sich und für einen 

Moment, der sich wie eine kleine Ewigkeit anfühlt, jenseits von Zeit und Raum, legen sich mit den 

vorüberziehenden Wolken behutsam und leicht die Worte in den Sinn: „Es ist gut.“   

Woher kommt diese tröstende und beruhigende Zusage? Aus dem Innern heraus? Aus dem Himmel? 

Von Gott? 

Gerade dort, wo die menschliche Existenz an ihre kleinen und großen Grenzen stößt, bricht diese 

Sehnsucht nach Beruhigung der Situation, nach heilsamer Nähe, möglicherweise nach einer 

Verbindung zum Göttlichen hervor. In biblischen Texten öffnen Träume und Visionen das Tor zur 

Transzendenz und bringen Menschen in göttliche Nähe für einen Augenblick des Heils, der nachhaltig 

ins Leben hineinwirken darf. 

Verbindung zum Himmel 

Ein bekanntes Motiv, das diese Verbindung zwischen Gott und Mensch ausdrückt, ist die Treppe in 

den Himmel aus der Jakobserzählung in Gen 28,10–22, auf welcher Engel auf- und niedersteigen. 

Nüchtern betrachtet handelt es sich hier um eine Gründungslegende, die den Namen des Heiligtums 

von Bet-El (Haus Gottes) und seine Rolle als religiöses Zentrum legitimieren soll. Doch das „Wie“ 

dieser Erzählung ist tiefgehend und Zuversicht gebend: In der Dunkelheit der Nacht oder auch in 

seiner persönlichen Verfinsterung in Anbetracht der Lage, dass Esau ihm nach dem Leben trachtet 

und er den erkauften Erstgeburtssegen auf seiner Flucht nicht leben kann, öffnet sich an diesem 

„bestimmten Ort“ für Jakob im Traum das „Tor des Himmels“ und eine Treppe von der Erde bis in 

den Himmel überbrückt die möglicherweise verspürte Gottesferne. Die Leitung steht. Und in dem 

Moment ist ihm Gott ganz nahe, steht vor ihm. Nun erfährt Jakob wie einst Abraham in der Land- 

und Nachkommensverheißung: Dein Leben geht weiter (vgl. Gen 12,3f; 13,15; 18,18, 22,18)! Und 

mehr noch: Damit verbunden ist der Segen, den Gott Jakob und seinen Nachkommen zuspricht. Am 

Ende steht die Zusage Gottes: „Siehe, ich bin mit dir, ich behüte dich, wohin du auch gehst und 

bringe dich zurück in dieses Land“ (V. 15) Auf dem Hintergrund der subjektiv verspürten Gottferne 

erfährt hier nicht nur Jakob Ermutigung und Zuspruch, sondern auch die Lesenden. 

Gedeutete Gegenwart 

Drastischere Bilder von der Vorstellung des Himmels findet die Apokalyptik. In der Vision des Daniel 

von den vier Tieren und einem wie dem Menschensohn (Dan 7) geht die Tür in den Himmel noch 

weiter auf und gewährt noch tiefere Einblicke. Situiert wird diese Erzählung in die Zeit des 

Babylonischen Exils. Tatsächlich spiegelt sich in diesem Text die Bedrohung und Unterdrückung des 

jüdischen Volkes und Kultes durch die Herrschaft der Seleukiden, die als Nachfolger Alexanders des 

Großen über Israel herrschen.  

Wenn die Rede davon ist, welcher Schrecken von diesem zutiefst brutal geschilderten Tier ausgeht, 

das alles zermalmt und mit den Füßen zertritt, dann mag sich darin eine Anspielung auf die, in der 



3 
 

Kriegstechnik desselben eingesetzten, Elefanten finden. Besondere Gefährlichkeit, Gehässigkeit und 

Blasphemie (vgl. VV 25f) geht schließlich von einem wachsenden, anmaßend sprechenden Horn aus, 

das allgemein mit dem als besonders gefährdenden König Antiochus IV. Epiphanes identifiziert wird. 

Eindrücke von den Gräueln seiner Machtausübung finden sich in den Makkabäerbüchern. In dieser 

aussichtslosen Lage für die Menschen kann nur mehr Gott helfen. Gegenüber dem Empfinden, dass 

Gott hoch oben im Himmel, fern des menschlich Erlebten ist, braucht es ein starkes Bild, das 

vermittelt: Auch wenn Gottes Gegenwart in dieser Bedrängnis nicht unmittelbar spürbar ist. So ist er 

es, der die Geschicke der Welt lenkt – mächtiger als alle irdischen Herrscher und Gottheiten 

zusammen. Daniel sieht nun wie Throne aufgestellt werden. Ein „Hochbetagter“ in weißen 

Gewändern nimmt darauf Platz (V9). Im Weiterlesen wird deutlich: Hier ist von dem einen und 

einzigen Gott, vom „Höchsten“, die Rede, dessen dargestelltes Alter seine Macht über die Ewigkeit 

ausdrückt. Ein Bild, das sowohl Kunst und mit ihr auch Gottesbilder über Jahrhunderte hinweg stark 

beeinflusst hat – man denke nicht nur an Michelangelos Darstellung Gottes in der Sixtinischen 

Kapelle.  

Begleitet von Feuer geht selbst ein Strom von Feuer von ihm aus. Dies erinnert an die 

Erscheinungsweise im Dornbusch bei der Berufung des Mose (vgl. Ex 3,2f), wo Gott verspricht, sein 

Volk aus der Bedrängnis zu holen. Und die Gabe der Weisungen, der Neuordnung zu einem 

gelingenden Zusammenleben, wo Gott im Feuer auf den Berg herabsteigt (Ex 19,16). Und ein 

weiteres Zeichen der Überlegenheit des israelitischen Gottes über den bestialischen Herausforderer: 

Eine auf den ersten Blick schier unendliche Schar an Heiligen, die ihm dienen. Im folgenden Gericht 

kommt wiederum die große Überlegenheit des einen Gottes zum Ausdruck. Nun ist Platz für ein 

neues Bild, für einen „wie ein Menschensohn“ (V. 13), der Herrschaft, Würde und Königtum direkt 

vom Höchsten übertragen bekommt, das den Geschundenen signalisiert: Gott lässt uns nicht allein. 

Er selbst setzt einen König ein, der in Menschlichkeit regiert. 

Himmlischer Thronsaal: Zwischen Gott und dem Kaiser 

Während Daniel die „Mitteilung“ in seinem Herzen bewahrt, ist jene des Sehers der 

neutestamentlichen Johannesoffenbarung zur Verkündigung an die christliche Minderheit in den 

vom römischen Kaiserkult dominierten Gemeinden in Kleinasien gedacht – als Zuspruch und Trost für 

eine gesellschaftliche Randgruppe, aber auch um vor zu großer Anpassung an die heidnische 

Gesellschaft zu warnen.  

Auch in der Thronsaalvision (Offb 4,1 – 5,14), die zahlreiche Elemente aus dem Alten Testament 

aufgreift, wird die Größe Gottes geschildert – und seine Überlegenheit gegenüber dem römischen 

Kaiser. Vom Geist ergriffen, der ihn für die Vision öffnet (vgl. Apg 7,55f) tritt der Seher in einen Raum, 

der keine Begrenzung kennt. Im Zentrum befindet sich ein feststehender Thron, der Stabilität 

vermittelt. Auf diesem thront der Unfassbare, sein Wesen ist nur in Vergleichen mit kostbaren 

Edelsteinen, die seine Herrlichkeit spiegeln, zu beschreiben, und einem Regenbogen, der an den 

Bund mit Noach erinnert (Gen 9,13). Und wieder zeugen Blitze, Stimmen, Donner und Feuer von der 

Anwesenheit Gottes. Davor liegt ruhig ein „gläsernes Meer, gleich Kristall. Keine Gefahr kann ihm 

hier entsteigen. Die vier Lebewesen sind nun – im Gegensatz zu Dan 7 – keine grauenhaften Tiere 

mehr, sondern wachen ähnlich den Serafim in Jes 6,2 mit Flügelaugen innen und außen in alle 

Richtungen über den Thron und gleichzeitig über die Menschen und die ganze Schöpfung. Im 

dreifachen Heilig beten sie Gott, den „Herrscher über die ganze Schöpfung“ an. Sie preisen den, 

dessen Herrlichkeit kein Ende hat, der Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft in seinem Wesen 

bündelt.  

In 4,7 werden die 24 Ältesten eingeführt: Sie repräsentieren das neue Volk Gottes aus den zwölf 

Stämmen Israels und den zwölf Aposteln. In ihrer Zahl und ihrem Gewand bestehend aus weißen 



4 
 

Kleidern und goldenen Kränzen erinnern sie an das römische Kaiserzeremoniell. Doch herrscht dieses 

himmlische Ältestengremium nicht selbstherrlich in himmlischen Sphären, vielmehr werfen sich vor 

dem nieder, der auf dem Thron sitzt, beten ihn an und sprechen ihm huldigend Würde, Herrlichkeit, 

Ehre und Macht zu. Die Botschaft dahinter ist klar: Ließen sich römische Kaiser, wie Hadrian, als 

Schöpfer und Gott verehren und sich von Priestern huldigen, so wird hier offenbar, wer für Johannes 

der wahre Herr und Gott ist – der einzige Schöpfer der Welt. Und mit ihm das Lamm, dem ebenfalls 

mehrmalig die Würde zugesprochen wird. In diesem anfänglich unscheinbaren – noch dazu 

geschlachteten – Lamm, das den Tod überwunden hat und nun Gemeinschaft mit dem Ewigen die 

Geschicke der Welt lenkt, liegt das Heil der Menschen: „Ihm, der auf dem Thron sitzt , und dem 

Lamm gebühren Lob und Ehre und Herrlichkeit und Kraft in alle Ewigkeit“ ertönt es vom schier 

unüberschaubaren himmlischen Hofstaat und allen „Geschöpfen im Himmel und auf der Erde, unter 

der Erde und auf dem Meer, allem, was darin ist“ (5,13). 

Hoffnungsvisionen 

In die Situation der gesellschaftlich an den Rand gedrängten Christ/innen in Kleinasien spricht die 

Offenbarung hinein als Zuspruch an die Gemeinden: Gott ist der, der war, der ist und der sein wird. 

Seine Herrlichkeit überstrahlt alles – vor ihr haben andere Gottheiten und Herrscher keine Macht. ER 

allein ist der Weltenherrscher, der alles bestimmt, sein Hofstaat wacht über die ganze Schöpfung und 

führt schlussendlich alles zum Guten. Gegen die Erfahrung irdischer Unterdrückung stellt er Bilder 

der Hoffnung. So verheißt der biblische Blick in den Himmel das, was uns auch der physische Blick in 

den Himmel erahnen lässt: Alles wird gut.  

Renate Hinterberger-Leidinger ist Mitarbeiterin im Bibelwerk Linz 

 


