Dass Menschen wieder Menschen werden...
Seliger Provikar Carl Lampert

Abschiedsbrief von Provikar Carl Lampert an Bischof Dr. Paulus Rusch

,Halle/Saale, 13. November 1944, 3 Uhr nachmittags: Lieber Bischof Paulus!

In einer Stunde stehe ich vor meinem Gott und Heiland und Meister. - Christ Kyrie
eleison [Christus, Herr, erbarme dich!], so flehe, so bitte auch mit mir - fir mich! Dir,
lieber Paulus, in aller Eile herzlichen Abschiedsgruf® und Dank und Segen fir ein
langes Wirken fur den Herrn; - ach, ich hatte zu gerne mitgearbeitet!!! -

Vergiss Deinen armseligen Provikar bitte nicht ganz; ich will es versuchen und hoffe
es, in der Ewigkeit noch besser sein zu kénnen! - Mein Leben flur Christus, die liebe
Heimatkirche und alle ihre Priester und Ordensleute, ihre Jugend und jeglichen
Stand, - dass Christus allen alles sei! - Vergib mir all die Sorge, die ich Dir berei-tete;
- es war nicht meine Schuld; - wie gerne hatte ich Dir lieber alles abgenommen! -
Gottes Wille, - fiat! - und tut's auch noch so weh! Innige Abschieds- und
Segensgriflle dem ganzen Ordinariate! - 1000 Dank fir alle Mitarbeit, Liebe und das
viele Opfern und Beten! - Ich will keinen vergessen - und ich bitte um das Gleiche flr
meine arme Seele! - Wie freue ich mich, Christus und die liebe Mutter nun zu sehen!
Wiedersehen bei Ihm, lieber Paulus, wie wir hoffen, zum ewigen Magnificat! - Bis
dahin Gott mit Dir in allem! In Christi Liebe - vale! Dein Provikar. So, nun muss ich
mich zum letzten grof3en Schritt bereiten! -- Benedictus, qui ... [Gepriesen sei,

der .. JM

Schon 1932 (!) wurden die Nationalsozialisten aus dem Nichts bei den
Gemeinderats-Erganzungswahlen in Innsbruck am 23. April 1932 mit 41,2 Prozent
der guiltig abgegebenen Stimmen zur starksten Partei.[2] Eine Woche spater
erzielten sie bei den Gemeinderatswahlen in Landeck ein ahnliches Ergebnis. — Die
katholische Kirche in Tirol und Vorarlberg sah sich mit der Machtergreifung der
Nationalsozialisten 1938 repressiven Mallnahmen ausgesetzt. Es setzte eine starke
Propaganda zum Abfall von der Kirche ein. Insgesamt traten in der Administratur
Innsbruck von 1938-1945 zwei Prozent aller Glaubigen aus der Kirche aus. In den
landlichen Gebieten war der Abfall von der Kirche sehr gering, in den Stadten
deutlich gréRer. In Innsbruck sind 8 % der Katholiken aus der Kirche ausgetreten, der
liberwiegende Teil in den Jahren 1938 bis 1941."!

Paulus Rusch war am 15. Oktober 1938 von Pius XI. zum Apostolischen
Administrator von Innsbruck-Feldkirch mit allen Rechten eines residierenden
Bischofs ernannt worden und am 30. November 1938 durch den Fursterzbischof von
Salburg, Dr. Sigismund Waitz, der zugleich noch Apostolischer Administrator von
Innsbruck-Feldkirch war, zum Bischof geweiht worden. Dies geschah ohne
Verstandigung mit den staatlichen Behdérden. Deshalb verbot das Ministerium fir
innere und kulturelle Angelegenheiten in Wien in einem Erlass ,an die
Landeshauptmannschaft betreffend staatliche Nichtanerkennung von Bischof Paul
Rusch als Apostolischen Administrator von Innsbruck-Feldkirch® ,jeden amtlichen



Verkehr mit dem neuen Administrator, von ihm unterfertigte Schriftstiicke sind
unerledigt liegen zu lassen.” Und Gauleiter Hofer erteilte die Weisung an alle
Dienststellen, ,Dass ein dienstlicher Verkehr mit Dr. Rusch nicht stattzufinden hat.
Demnach sind an das dortige Amt gerichtete Eingaben des Genannten oder solche,
die von ihm unterzeichnet sind, nicht zu beantworten. ... Demnach sind auch
Eingaben und Antrage dieser kirchlichen Stellen, wenn sie von dem betreffenden
Provikar unterzeichnet und nicht etwa gleichzeitig vom Bischof Dr. Rusch mitgefertigt
sind, entgegenzunehmen und der amtlichen Behandlung zuzufiihren. Auch besteht
kein Bedenken, mit den Provikaren oder den Organen der Apostolischen
Administrationen den personlichen Verkehr in dienstlichen Angelegenheiten
aufrechtzuerhalten.“™ — Bischof Paulus Rusch (ibertrug kurz nach seinem Amtsantritt
dem Gerichtsoffizial Msgr. Dr. Carl Lampert alle kirchlichen Agenden gegenlber den
NS-Behdrden, insbesondere gegentber der Gauleitung von Tirol-Vorarlberg. Im
Hand geschriebenen Schriftstiick heiltt es: ,Ubergebe hiermit Msg. Dr. Karl Lampert
Vollmacht, meine Angelegenheiten zu vertreten. +Dr. Paul Rusch. Innsbruck 15. Dez.
38.“P®1 Am 15. Januar 1939 schlieRlich wurde Carl Lampert von Bischof Dr. Paulus
Rusch zum Provikar (Generalvikar) der Apostolischen Administratur Innsbruck-
Feldkirch ernannt und damit sein Stellvertreter. Damit wurde Lampert zur zentralen
kirchlichen Gestalt in der Auseinandersetzung mit dem Nationalsozialismus.

Ein Mann der Kirche

Der NS-Gauleiter Franz Hofer wollte Tirol als ersten ,klosterfreien Gau“ sehen. Als
am 5. Marz 1940 das Innsbrucker Kloster der Ewigen Anbetung enteignet werden
sollte, wehrten sich die Ordensfrauen. Provikar Lampert Gbergab der Gestapo ein
Protestschreiben, woraufhin er zum ersten Mal fir zehn Tage in Haft genommen
wurde. Als der Sender Radio Vatikan am Ostersonntag, den 23. Marz 1940 unter
seinen kirchlichen Weltnachrichten in deutscher Sprache auch einen Bericht Uber die
kirchlichen Zustande in Tirol und darin tber die einschrankenden Malinahmen der
Gestapo brachte, sah der Gestapochef Hilliges im Provikar Carl Lampert den
Urheber dieses Berichtes. Der Provikar wurde daraufhin zwei Wochen lang inhaftiert.
Im erweiterten Bericht vom 30. Juni 1940 sind als ,einschrankende

MaRnahmen* zusammenfassend aufgeflhrt: In Tirol und Vorarlberg sind 10 Kirchen
und 37 Kapellen geschlossen. In Konzentrationslagern sind 6 Priester, interniert
wurden 70 Seelsorgepriester und 19 Ordensangehdrige, ausdrtickliches Schulverbot
haben 89 Seelsorgepriester, keine Erlaubnis zur Erteilung des Religionsunterrichts
haben ca. 100 Priester, 93 Priestern wurde die staatliche Beihilfe entzogen. 69
Schulen sind ohne Religionsunterricht. Geschlossen wurde die Theologische
Fakultat, von Katholischen Schulen 16 Mittelschulen, 32 Haupt-, Volks und
Unterschulen, 54 von Ordensschwestern betreute Kindergarten, 13 von
Ordensschwestern geleitete Nahschulen. Geschlossen sind ebenso 30 katholische
Konvikte und Erziehungsanstalten. Vom Schuldienst entlassen resp. pensioniert
wurden in Tirol 215 katholische Ordensleute, in Vorarlberg 63 mannliche
Lehrpersonen und samtliche Lehrpersonen aus 5 Frauenorden. 9 Kloster und



Ordensniederlassungen wurden aufgehoben. Dartber hinaus wurden 9 fur
Militarzwecke, 1 fur die Hilfspolizei, 2 fur Militarlazarette, 14 fur Schulzwecke
verwendet. In Tirol und Vorarlberg wurden 9 Stiftungen, 15 Gesellenvereine, 44
Katholische Arbeitervereine, 1 Katholischer Arbeiterinnenverein aufgeldst, 20 Kinder-
und Jugendheime und 5 Ferienheime beschlagnahmt und 9 Hochschulkorporationen
aufgelost. Aufgeldst wurden auch der Caritasverband, 25 Vinzenzvereine, 3
Elisabethvereine und 1 Krankenflirsorgeverein. Im Bereich des religidsen Schrifttums
und der katholischen Presse wurden 190 katholische Pfarr- und Vereinsblchereien
aufgelost. 9 religidse Zeitschriften mit einer friheren Auflage von tber 100.000
dirfen nicht mehr erscheinen. Ebenso kann nicht mehr erschienen das katholische
Tagblatt und das katholische Wochenblatt. Schlie3lich wurden 2 Katholische
Verlagsanstalten ,umgebildet®.

Wenn Priester und Ordensleute eingesperrt wurden, protestierte Provikar Lampert im
Bulro der Gestapo und versuchte mit allen rechtlichen Mitteln, die Betreffenden frei zu
bekommen. Auf Seiten der Nationalsozialisten waren eindeutig Kirchenhass und
Pfarrerhass Grund fiir die Verfolgung. Der Chef der Gestapo Innsbruck, SS-Oberst
Werner Hilliges, erklarte 1945: ,Da es in Tirol und Vorarlberg keinerlei nennenswerte
kommunistische oder marxistische Gegner und auch keine Judenfrage gab, blieb als
einziger politischer Gegner der rémisch-katholische Klerus und sein tUberaus starker
Einfluss auf die Bevélkerung tibrig.“®® Im Kampf gegen das Christentum sah Hitler die
weltanschauliche Herausforderung und Notwendigkeit der Nachkriegszeit. 1941
pladierte er fir ein langsames Absterben der Kirche, ein Jahr spater phantasierte er
davon, dass sie abfaulen sollte wie ein brandiges Glied. Pfarrer bezeichnete er als
,oreckwanzen® ,schwarze Minderwertigkeit” und ,Krebsschaden®; die Kirche galt ihm
als ,Kulturschande®. Das Vorgehen gegen die Kirche und gegen die Priester vollzog
sich unter dem Deckmantel des Kampfes gegen einen Staatsfeind. Die Priester
galten als politische Gegner. Joseph Goebbels sol gesagt haben: ,Nicht Martyrer,
sondern Verbrecher machen wir aus ihnen.“"? Und: ,Die Angeklagten sind keine
Verbrecher. |hre Tragik ist, dass sie kath. Priester sind.“ So soll ein Gerichtsmitglied
beim Prozess gegen Lampert gesagt haben. Es war der Hass gegen die Kirche und
gegen die Priester, die zur Inhaftierung, zur Verbannung und zur Hinrichtung Carl
Lamperts geflhrt haben. Dabei waren die Begriindungen fir Verhaftung und
Verurteilung nicht unmittelbar aus dem katholischen Glauben hergeleitet. Es war
schon ,Feindbegilnstigung“, wenn Carl Lampert einem Fremdarbeiter Tee anbot.
Und das wurde als eine der Begriindungen fiir sein Todesurteil gewertet.®!

Recht und Gerechtigkeit

1930 wurde Carl Lampert zum Studium des Kirchenrechts nach Rom gesandt. Von
Rom aus berief Erzbischof Sigismund Waitz Carl Lampert am 1. Oktober 1935 nach
Innsbruck zum Vorsitzenden des kirchlichen Gerichts. Auch als Provikar ab Januar
1939 war er von der Kraft und von der Bedeutung des Rechts und der Gerechtigkeit
uberzeugt. So hat er immer wieder versucht, die Freilassung des im KZ Buchenwald
internierten Pfarrers von Gétzens Otto Neururer zu erwirken. Nach Erhalt der



Todesnachricht protestierte Lampert gegentber dem Gauleiter Hofer und dem
Gestapochef Hilliges am 5. Juni 1940: ,Wir bedauern nicht blo3, sondern wir sind
entsetzt dartiber, dass trotz unserer so vielfachen Interventionen, Gesuche,
Vorstellungen mit dem besonders betonten Hinweis auf die Kranklichkeit des
Pfarrers und auf die Gefahr, dass er das physisch nicht aushalte, niemals Ricksicht
genommen worden sei. Es sei aulRerst krankend, dass man uns seit einem
Vierteljahr mit allerlei Versprechungen, Pfarrer Neururer komme in Freiheit,
hingehalten habe, und am Schluss nun diese von uns vorausgesagte Katastrophe
eintreten musste. Die kirchliche Behorde musse jede Verantwortung ablehnen, die
dieser Fall nach sich ziehen werde und schon nach sich gezogen habe.”

Carl Lampert ist fir die Rechte der Kirche eingetreten in einer Zeit, in der das Recht
gebeugt wurde, in Zeiten, in denen Menschenrechte durch das Recht des Starkeren
ersetzt wurden, in denen Mord, Einschichterung, Deportation, Internierung und
Ausmerzung von Behinderten, sozial Minderwertigen, Juden und minderwertigen
Rassen zum Alttagsgeschaft gehérten. Der nationalsozialistische Staat hatte den
Rechtsstaat fundamental pervertiert. Der Staat und das organisierte Verbrechen
waren identisch geworden. Ein Staat, der nicht durch Gerechtigkeit definiert ware,
ware nur eine groRe Rauberbande (Augustinus)®. Und deshalb hatten die Nazis fiir
Lampert jeden Rechtsanspruch verloren: ,Das nationalsozialistische Regime, das so
viel Elend und Not in die Welt gebracht habe, habe vor Gott kein Recht auf einen
Flhrungsanspruch. Das nationalsozialistische Regime sei auf Unterdriickung
eingestellt; es werde sich kaum halten konnen.”

Und er ist selbst Opfer des Unrechts, der Tyrannei und der Willkiir geworden.
Lampert wurde furchtbar gefoltert, finfmal mit ,Ochsenziemern“ unmenschlich
geschlagen: Essensentzug, kein Wasser drei Tage lang, Misshandlungen,
Drohungen, Versprechungen fir den Fall des Austritts aus der Kirche. Und er beklagt
das Unrecht, das ihm widerfahrt: ,Trotz dieses wirklichen Tatbestands wurde ich am
8. September 1944 zum Tode etc. verurteilt, ,weil Hagen ,glaubwurdig“ (!) und ich

Gerechtigkeit] Und in seinem Gnadengesuch wenige Wochen vor seiner Hinrichtung:
,ES widerstrebt mir zwar im Innersten meines ganzen Seins, um Gnade zu bitten wo
ich Recht — und zwar so schwer verletztes Recht — zu fordern habe, aber jeder muss
jene Wege gehen, die ihn einmal zu diesem Recht fuhren kénnen und diese Wege
sind leider nicht immer gewollte, noch weniger sind dies immer angenehme, aber ich
mochte sie wenigstens mit Wiirde und ohne Uberflissige Demut gehen.“ Lampert ist
wegen seines Eintretens fur Recht und Gerechtigkeit willen verfolgt und hingerichtet
worden.

Liebe oder Hass

,Bei der Verhandlung wurde er unter anderem auch gefragt, welches Werk er héher

schatze, das Evangelium oder das Buch ,Mein Kampf? Darauf gab Provikar Lampert
folgende Antwort: Das Evangelium ist das Wort Gottes und verkindet die Liebe. Das
Buch des Herrn Hitler ist das Werk eines Menschen und predigt nur den Hass.“ (Aus



einem Brief von Provikar Carl Lampert an Alfons Rigger vom 29. Oktober 1944)
Programmatisch waren die Nationalsozialisten Verachter der Menschenrechte und
der Menschenwilrde. Humanitat war fur Hitler nur eine Wunschvorstellung, ein
Phantasiegebilde, eine Fiktion, die der Mensch sich selbst wie blauen Dunst
vormacht, wahrend es im wirklichen Leben keine Sittlichkeit gibt und geben kénne.
Das wirkliche Leben ist fur Hitler das Leben, wie es ,die Natur kennt", und er meint,
das ware das erbarmungslose Fressen und Gefressenwerden, die gegenseitige
Vernichtung auf Tod und Leben. Das Christentum sei, so Hitler, der erste geistige
Terror und wirde konsequent angewandt zur Zichtung des Minderwertigen fuhren.
Es missachte mit Milde, Versohnung und Barmherzigkeit das gottgegebene und
wissenschaftlich bestatigte Grundgesetz vom Kampf als dem Vater aller Dinge. Hitler
sah ,soziale Tugend und Nachstenliebe als wandelnde Pestilenz.“ (Mein Kampf)
Provikar Lampert hatte die Gabe der Unterscheidung der Geister: zwischen dem
wahren Gott der Liebe und den Goétzen der Rasse und der Macht, zwischen Jesus
Christus und den Verflhrern, zwischen dem HI. Geist und dem Ungeist der
Menschen und Gott verachtenden Barbarei. Er gibt uns heute zu denken, damit die
Alternative zwischen Liebe und Hass nicht zu einer Frage der Hormone, Recht und
Unrecht nicht zu einer Position des blo3en Geschmacks verkommt, Leben oder Tod
nicht zur Frage des besseren Durchsetzungsvermogens deformiert wird, Wahrheit
oder Luge eine Frage der besseren Taktik, Friede oder Krieg keine reine Frage der
Konjunktur wird und die Unterscheidung zwischen Humanitat und Barbarei, zwischen
sittlichen Prinzipien und verbrecherischen Grundsatzen nicht auf die Ebene der
Willkar verfallt.

Provikar Lampert gibt gegenwartig zu glauben. Sinnvoll wird sein radikaler Schritt
des Martyriums nur im Horizont eines tiefen Glaubens an die Macht Gottes, die den
Tod Uberwindet, ertraglich wird er nur durch die Kraft der Hoffnung, dass Gott durch
das Dunkel ins Leben flihrt, gerechtfertigt allein durch die vertrauensvolle Liebe, die
im Ernstfall auch das eigene Leben aus der Hand und Gott die Vollendung der Welt
anheim geben kann. Weil dieser lebens-wendende Schritt von Carl Lampert aus
diesem Glauben, in dieser Hoffnung und als diese Liebe getan wird, so bleibt er nicht
auf ihn als einzelnen Menschen beschrankt, sondern Iasst in die Welt als ganze -
damals und heute - ein Stlick Sinn, ein Stlick Ertraglichkeit, ein Stlick von der
Heiligkeit Gottes hereinbrechen. Nicht als ,Werk® oder ,Leistung“ von Provikar
Lampert, sondern als Geschenk und Gabe Gottes, als Gnade, die er bezeugt. Das
Martyrium von Carl Lampert bezeugt den Glauben an Gott als den Herrn und Freund
des Lebens, der die Toten lebendig macht. ,Semen est sanguis Christianorum. — Ein
Same ist das Blut der Christen* (Tertullian)'”

Eucharistie

Carl Lampert hat Abschiedsbriefe an seinen Bruder Julius sowie an die Bischofe
Paulus Rusch und Franz Tschann. Als diese Briefe geschrieben waren,

spendete Wehrmachtsoberpfarrer Paul Arthur Drossert dem Provikar die heiligen
Sterbesakramente. Dann schrieb er den Brief an seinen Bruder Julius mit folgenden



Worten zu Ende: ,Nun kam gerade der hochste Besuch, - letzte Kommunion! -
.~Jesus, lass mich nun Dein sein fur immer und bei Dir sein!" - So trete ich jetzt mein
letztes Opfer an, um 4 Uhr, mit dem ,Confi-teor" meiner Herzensreue, - mit dem
Christ-Kyrie-Ruf eines armen Sinders, mit dem letzten ,Gloria in excelsis” und
,Credo” in meinem Leben, mein letztes ,Suscipe” und ,Orate fratres®, meine letzte
Anbetung des eucharistischen Heilandes. - O wie danke ich Ihm! - Und dann jetzt die
letzte ,Communio® vor der grof3en endgultigen Communio = Vereinigung! So spreche
ich jubelnd mein ,lte missa“ - ,consummatum est” - und segne noch Euch alle, - alle,
die meinem Herzen nahe durch die Bande des Blutes, der Liebe, des Berufes und
besonders des Leides!“!""!

Abschiedsbriefe buindeln wie ein Testament das Leben und auch das Sterben eines
Menschen. Da ist alles zusammengefasst, was diesem Menschen im Leben wichtig
gewesen ist, seine Grundhaltungen und Uberzeugungen, aus denen er gelebt hat,
seine Beziehungen, seine Arbeit, sein Lebenswerk. Die Abschiedsbriefe von Provikar
Carl Lampert sind Ausdruck der Communio mit den Menschen, fiir die und mit denen
er gelebt hat, mit Bischof Paulus Rusch in Innsbruck und allen Mitarbeitern im
Ordinariat, mit Weihbischof Tschann und allen Priesterfreunden, mit seinem Bruder
Julius und seinen Angehdrigen. Angesichts des Todes fassen Anrufungen, Gebete
und Vollztuge der Feier der Eucharistie sein Leben und seine Beziehungen
zusammen. Man kann beim Lesen der Briefe zu Recht sagen: sein Leben und sein
Sterben wird zur Messe mit dem inneren Aufbau der Liturgie: mit dem Stehen vor
dem Angesicht Gottes, mit der Besinnung auf das eigene Geschaffensein, mit der
Bitte um das Erbarmen Gottes, mit der Danksagung und mit dem Lobpreis, mit dem
Mitvollzug von Sterben und Auferstehung Jesu, mit der Proexistenz und Hingabe, fur
die das Wort ,fur“ zum SchlUssel der Existenz geworden ist, mit Furbitte, Segen und
Vollendung. ,Mein Leben fur Christus, ... dass Christus allen alles sei.”

Die Briefe Lamperts zeigen, dass christliches Leben zutiefst in der Eucharistie, d.h. in
Jesu Kreuz und Auferstehung griindet. Ein christlicher Martyrer stirbt ja nicht fir eine
blof3e Idee, er stirbt mit jemandem, der schon vorweg fir ihn gestorben ist. Jedes
Martyrium ist von Jesus Christus her qualifiziert: Neutestamentliche Motive wie
Nachfolge, Nachahmung (mimesis), Gleichgestaltung mit Christus, christliches Leben
als Wettkampf und die Vollendung in der Lebensgemeinschaft mit Christus sind bei
Lampert aufgenommen. Gegen den Tod und gegen tédliche Machte wird der
schopferische Ursprung des Lebens bezeugt. Im Lichte von Tod und Auferstehung
Jesu setzt das Martyrium die Hoffnung frei, dass uns am Ende nicht das Nichts
erwartet, sondern die schopferische Liebe dessen, der uns erschaffen hat. Die
Evangelien setzen darauf, dass Tod und Auferstehung Jesu mitnehmen in ein neues
Leben. Der Martyrer Carl Lampert ist ein Hoffnungstrager fir dieses Mitgenommen-
Werden in das neue Leben, wie es sich in den Seligpreisungen konkretisiert.

Gerade weil sein Leben von der Nachfolge Jesu gepragt war, weil sein Leben zur
Messe geworden ist, lasst sich seine Person nicht trennen vom Amt des Priesters
und des Provikars. Es ist nichts zu spuren von einem Riss zwischen Person und
Dienst, es kommt gar nicht der ideologische Verdacht auf, dass er eine
fremdbestimmte Person ware. Carl Lampert spricht als ein von Jesus Christus
Angeschauter, als einer von den Seligpreisungen Angesprochener. Er hat sich selbst



ganz in seine Aufgabe hinein gelegt, er hat sich ganz in die Waagschale fir die
Kirche geworfen. Sein Amtsverstandnis macht ihn nicht unpersoénlich, sondern zur
unverwechselbaren Person. Er versteckte sich in seinem Protest gegen das Unrecht
der Gestapo und der Justiz nicht hinter der Institution oder dem Recht, nein er hat die
Kirche mit seinem Gesicht, mit seiner Sprache und mit seinem Zeugnis reprasentiert.
Amt ist bei Lampert gerade nicht Beziehungslosigkeit, nicht Entfremdung und schon
gar nicht Entpersonlichung, sondern Zeugnis, Martyria und Vollzug von
Gemeinschaft und Freundschaft. Denn es ist der Klang der Freundschaft und des
Vertrautseins zu seinem Bruder, aber auch zu den Bischofen in den Briefen zu horen.
Wie umgekehrt ja die Kirche mit Carl Lampert entscheidend getroffen und
geschwacht werden sollte.

Leiden und Sterben

,Kampfer sein ist ja derzeit hoch im Kurs und ich will im Kurs nicht sinken!” (Aus dem
Gnadengesuch von Provikar Carl Lampert wenige Wochen vor seiner Hinrichtung)

Im Abschiedsbrief an Bruder Julius spricht er noch einmal vom harten Leid, das ihm
widerfahren ist. Es klingt noch einmal an, dass Glaube und Nachfolge in konkreter
geschichtlicher Stunde auch Kampf sind, ein Kampf mit ddmonischen Kraften, ein
Kampf um Menschen, ein Kampf um Recht und Wirde, ein Kampf um Ressourcen
und auch ein Kulturkampf. Carl Lampert war ein Kdmpfer im Sinne von Eph 6, 10-20
und auch im Sinne der Wustenvater mit der Ristung der Wahrheit, Gberzeugt von
der Kraft des Rechts und der Gerechtigkeit, mit dem Schild des Glaubens und dem
Helm des Heils; bei ihm ist das Wort Gottes kraftvoll und lebendig. Und er hat aus
der Kraft der Eucharistie gelebt. Gebet wird bei ihm zur Widerstandskraft und zur
Quelle des Vertrauens. Er widersagt dem Bdsen in der psychischen, metaphysischen,
intellektuellen und politischen Ordnung. Der Glaube ist bei Lampert sicher keine
Leidensideologie, aber er scharft gegenuber Gleichguiltigkeit und Neutralitat den Blick
fur die Unvermeidlichkeit des Leidens als Folge sittlicher und christlicher Konsequenz.
Dieser Kampf, das Leiden am Willen Gottes wird in den letzten Stunden verwandelt
in Freude und Vertrauen.

So wird sein Leiden und Sterben, sein Martyrium noch einmal zur entscheidenden
Tat seines Lebens. Lampert hat sich nicht nach dem Martyrium gesehnt. Zu Recht
steht heute die Rede von Verfolgung und Martyrium unter Ideologieverdacht, wenn
Gewalt, Weltfeindlichkeit, Selbsthass, Todestrieb, Verfolgungswahn,
Verschworungsdenken, Feindbildbedurfnis oder Sindenbockmechanismen im Spiel
sind. Gerade in der Zeit des Nationalsozialismus bestanden - auch und gerade in
Tirol und Vorarlberg - immer wieder Mechanismen der Herrschaft und der Luge,
welche die Leugnung Gottes einschlossen. In solchen Situationen war der Glaube an
Gott, das Stehen in der Wahrheit und die Suche nach Gerechtigkeit mit Verfolgung
verbunden. Diese Opfer von ldeologie und Gewalt, diese Zeugen und Martyrer
scharfen mit Carl Lampert den Blick, die Zeichen der Zeit recht zu deuten. Sie lassen
in Zeiten des Hasses, der Barbarei und der Menschenverachtung die Wahrheit
Gottes und die Wurde des Menschen aufleuchten. ,Der Zeiten Dunkel und



Maoglichkeiten lassen uns keineswegs beneidenswerte Zeitgenossen mit allem
rechnen; gut ist nur, dass im dunklen Zeitenbild ein unzerstorbar helles Licht leuchtet,
Gottes Vorsehung und Vaterliebe, in ihr sind wir trotz allem wohl geborgen — ich weif}
und erlebe es!” (Aus einem Brief an Alfons Rigger vom 14. Juli 1942)

Gedachtnis des Seligen Carl Lampert

Entscheidend fiir das Schicksal Carl Lamperts in Tirol war sein Eintreten fur Otto
Neururer. Der 1996 selig gesprochene Pfarrer von Gétzens wurde im KZ
Buchenwald - unter grausamsten Folterungen und an den Fif3en aufgehangt -
ermordet. ,Gott hat unseren innigstgeliebten Seelsorger H.H. Pfarrer Otto Neururer
nach groRem Leid heimgeholt in seine Liebe. Er starb am 30. Mai 1940, fern seiner
Seelsorgegemeinde, in Weimar/Buchenwalde. Wir kannten Herrn Pfarrer Neururer
als einen Mann vorbildlicher Pflichterfillung und ganzer Hingabe an seine
Seelsorgeaufgabe. Sein Leben unter uns und sein Sterben werden wir nie vergessen.
Die Beisetzung des lieben Toten wird spater bekannt gegeben werden.” Fur diese
Todesanzeige Ubernahm Provikar Lampert die Verantwortung. Schon das war eine
politische Provokation. Carl Lamperts dritte Festnahme in Innsbruck erfolgte im Juni
1940, ,weil er durch den Text einer Todesanzeige Unruhe unter der Bevolkerung
gestiftet hatte.“ (Todesurteil) Erinnerung an den durch die Nationalsozialisten im KZ
Buchenwald ermordeten Priester Otto Neururer galt als eine kriminelle Tatigkeit. Die
Nationalsozialisten identifizierten Lampert als ,geféhrlichsten Mann innerhalb des
Klerus“ und inhaftierten ihn daraufhin Gber Monate im KZ Dachau inhaftiert.
Erinnerung und Erinnerungskultur waren und sind nicht politisch neutral. Fur Provikar
Lampert wurden sie lebensgefahrlich.

,Ich habe den Befehl gegeben, dass die Leichen verbrannt werden und die Asche in
die Felder gestreut wirde. Wir wollen von diesen Leuten, auch von denen, die jetzt
hingerichtet werden, nicht die geringste Erinnerung in irgendeinem Grabe oder an
einer sonstigen Statte haben.“!'? So meinte Heinrich Himmler am 3.8.1944 zynisch
zu Gauleitern in Posen uber die Manner vom 20. Juli 1944. Die ,damnatio memoriae’
sollte die Opfer mit letzter Verachtung treffen: keine Veroffentlichung der Hinrichtung,
kein Grab, keine Form des Gedenkens wie auch immer. lhre Namen sollten aus dem
Gedachtnis und aus den zur Erinnerung gewordenen Blchern, aus Denkmalern und
Bauten ausgemeifdelt werden. Mit dem Verlust der burgerlichen Ehrenrechte sollte
das Vergessen-Werden einhergehen. — Es ist anders gekommen: Es gedenken viele
in liebender Erinnerung an Carl Lampert und dessen Vermachtnis. Carl Lampert
wurde am 13. November 2011 selig gesprochen.

Weder mit der Erinnerung an Provikar Lampert noch mit seiner Seligsprechung tun
sich viele nicht so leicht. Er war ein Mann der Kirche und der kirchlichen Hierarchie
noch dazu. Beide stehen in den Skalen der Beliebtheit nicht ganz oben. Und er war
ein Mann des Rechts und des Kirchenrechts, deren humane und seelsorgliche
Bedeutung auch nicht so leicht zu vermitteln sind. Beide Bereiche — Recht und
Kirche — stehen teilweise im Zwielicht. Carl Lampert hat sich vor 70 Jahren dem
widersetzt, was heute unter anderen Vorzeichen schleichend passiert: Auflésung von



Klostern, Aussterben von Ordensgemeinschaften, Marginalisierung der Kirche,
Verachtung der Priester. Er hatte frei gehen kdnnen, wenn er den Talar ausgezogen
und aus der Kirche ausgetreten ware.

Die Seligsprechung mit der Erinnerung an Carl Lampert steht heute im Kontext von
Dankbarkeit oder Emp6rung, Freundschaft oder Gleichgultigkeit, Resignation oder
Hoffnung, Hass oder Verzeihen, Freude oder Bitterkeit, Selbstrechtfertigung oder
Anklage. In die Formen der Erinnerung mischt sich die Frage nach Gerechtigkeit,
aber auch der Wille zur Macht. Welche Rolle nehmen wir gegenwartig ein: Opfer,
Richter, Tater, Angeklagte, Verstrickte, Schuldige, Zuschauer, Beschamte, Anwalte?
Wir sind nicht automatisch in einem groRen Wir-Gefiihl mit den Heiligen der
Geschichte ohne Umkehr und ohne Reinigung des Gedachtnisses eins und kdnnen
uns nicht arrogant gegenuber den ,Bdsen” der Vergangenheit erheben. Die Bosheit
schleicht sich auch heute in der Gestalt der Wohltat ein und Menschenverachtung
nistet sich in den Feldern der Gewohnheit.

Eine Seligsprechung entspringt dem ,Sensus fidelium®, der Glaubenserkenntnis der
Glaubigen, und greift auf, was in vielfaltiger Weise an liebender Verbundenheit, an
Vertrautheit und Trost durch die Freundschaft mit den Freunden Gottes, durch Gebet
um Furbitte, durch Zeugniskraft, Herausforderung und Provokation zur Nachfolge
gewachsen ist. Auf diesem Boden ist eine Seligsprechung dann ,das feierliche Urteil
des Papstes Uber das gegliickte Leben und Sterben von Christen, die dem Vorbild
besonders gefolgt sind und durch das VergieRen ihres Blutes (Martyrer) oder durch
heroische Tugendibung (Bekenner) ein hervorragendes Zeugnis fur das
Himmelreich abgelegt haben.“I"® In diesem Sinn will eine Selig- bzw.
Heiligsprechung die Hoffnung der Menschen starken und Selige bzw. Heilige als
Vorbilder und Fursprecher geben.

Sicher gibt es nicht wenige Missverstandnisse: Selige und Heilige stehen nicht in
Konkurrenz zur Mittlerschaft Christi. Bei der Verehrung von Menschen geht es nicht
um Anbetung, die allein Gott gebuhrt. Selige und Heilige sind nicht primar moralische
Imperative, Ideale oder Postulate, sondern zuerst die Verwirklichung der Heilszusage
Jesu Christi. Sie sind keine Elite, angesichts derer gewohnliche Menschen in ihrer
Suche nach Heiligkeit resignieren mussten. Bei Selig- und Heiligsprechungen geht
es nicht um Fragen des Geldes, der kirchlichen Macht oder des politischen
Einflusses.

Die Seligsprechung von Carl Lampert ist nicht in der Logik von Neid und Konkurrenz,
von Sieg und Niederlage, von Aufwertung und Abwertung zu verstehen. Es geht um
kein Siegesgeheul der einen, nicht um das Vergessen der anderen, um die
Ausléschung der Erinnerung an jene, die einen anderen Weg gegangen sind. Selige
und Heilige gehen gerade auf jene zu, die sich in der eigenen Vergangenheit
verstricken, die nicht von der eigenen Selbstrechtfertigung oder auch von ihrer
Schuld loskommen. Die Erinnerung an Carl Lampert ist eine ,gefahrliche
Erinnerung“ daran, dass die Nachfolge Jesu ein Stachel im Fleisch des Zeitgeistes
ist. Bei der Seligsprechung von Carl Lampert geht es um die Frage: Wie heute
gemal dem Evangelium leben? Wie heute glauben? Wie heute Kirche sein?

Carl Lampert ist heute ein Bote des Evangeliums, ein Glaubender an Gott als den
Herrn und Freund des Lebens, ein Hoffnungstrager, dass Gewalt in der Geschichte



nicht das letzte Wort hat. Das Gedenken an ihn fordert den Widerstand gegen
Vergesslichkeit, Unempfindlichkeit und Gleichgultigkeit gegenliber den Opfern. Sine
Seligsprechung darf wie die Botschaft von der Auferstehung nicht leidensimmun und
schon gar nicht triumphalistisch sein. Eine Seligsprechung ist nur unter dem
Vorzeichen der Verséhnung, der Entgiftung und der Entfeindung recht zu verstehen.
Gegen den Tod und gegen tdédliche Machte bezeugen Martyrer den schopferischen
Ursprung des Lebens. Im Lichte von Tod und Auferstehung Jesu setzt das Martyrium
die Hoffnung frei, dass uns am Ende nicht das Nichts erwartet, sondern die
schopferische Liebe dessen, der uns erschaffen hat. Die Evangelien setzen darauf,
dass Tod und Auferstehung Jesu mithehmen in ein neues Leben. Die Martyrer sind
Hoffnungstrager fur dieses Mitgenommen-Werden in das neue Leben, wie es sich in
den Seligpreisungen konkretisiert. Mit der Seligsprechung von Provikar Lampert wird
ein Baumchen der Hoffnung gepflanzt, der Hoffnung auf die Kraft des Rechts und der
Menschenwirde, der Hoffnung auf die Versbhnung zwischen Opfern und Tatern, der
Hoffnung auf einen neuen Himmel und auf eine neue Erde, wo alle Tranen
abgewischt werden, wo es keinen Tod, keine Trauer, keine Klage und keine Muhsal
mehr geben wird.

Manfred Scheuer, Bischof von Innsbruck

[1] Diézesanarchiv Feldkirch, Mappe 1V/B38, Eigentum der Pfarre Gdéfis, zitiert nach:
Susanne Emerich (Hg.), Hatte ich nicht eine innere Kraft. Leben und Zeugnis des
Carl Lampert, Innsbruck-Wien 2011, 111f. Vgl. dazu Richard Gohm (Hg.), Selig die
um meinetwillen verfolgt werden. Carl Lampert — Ein Opfer der Nazi-Willkir 1894-
1944, Innsbruck-Wien 2008.

[2] Franz.Heinz Hye, Die politischen Krafte in Innsbruck von 1918-1938, in: Thomas
Albrich/Klaus Eisterer/Rolf Steininger (Hg.), Tirol und der Anschluss.
Voraussetzungen, Entwicklungen, Rahmenbedingungen 1918-1938 (Innsbrucker
Forschungen zur Zeitgeschichte 3), Innsbruck1988, 143-168; 151. Zum Vergleich die
Wahlergebnisse der anderen Parteien: Sozialdemokraten 27,3 Prozent, Tiroler
Volkspartei 25,8 Prozent.

[3] Bericht des Bischofs und Apostolischen Administrators Paul Rusch an die
Staatssekretarie des Papstes in Rom Uber die hiesigen kirchlichen Angelegenheiten,
insbesondere die Kirchenaustrittsbewegung in der NS-Zeit, 30.5.1945, zitiert nach:
Widerstand und Verfolgung in Tirol 1934-1945. Eine Dokumentation, hg. vom
Dokumentationsarchiv des Osterreichischen Widerstands, Wien 1984, Bd. 2, 134f.
[4] Zitiert nach Widerstand und Verfolgung Bd. 2. 175.177.

[5] Zitiert nach: Richard Gohm (Hg.), Selig die um meinetwillen verfolgt werden. Carl
Lampert — Ein Opfer der Nazi-Willkiir 1894-1944, Innsbruck-Wien 2008, 350.

[6] Zitiert nach: Dokumentationsarchiv des dsterreichischen Widerstands (Hg.),
Widerstand und Verfolgungin Tirol 1934-1945, Bd. 2, 1.

[7] Zitiert nach: Heinz Hurten, Verfolgung, Widerstand und Zeugnis — Kirche im
Nationalsozialismus, Mainz 1987, 46ff.



[8] Richard Gohm, Selig die um meinetwillen verfolgt werden 282.

[9] “Remota itaque iustitia quid sunt regna nisi magna latrocinia?” (Augustinus, De
civitate Dei IV,4: CCL 47,102)

[10] Tertullian, Apologie 50,13.

[11] Diézesanarchiv Feldkirch, Mappe IV/B 36, zitiert nach: Susanne Emerich (Hg.):
Hatte ich nicht eine innere Kraft. Leben und Zeugnis des Carl Lampert, Innsbruck-
Wien 2011, 112f.

[12] Heinrich Himmler am 3.8.1944 zu Gauleitern in Posen tber den 20.Juli 1944, in:
Vierteljahrshefte fir Zeitgeschichte, hg. von Hans Rothfels und Theodor Eschenburg,
Okt. 1953.

[13] AAS 75 [1983] 349.



