
Dass Menschen wieder Menschen werden… 
Seliger Provikar Carl Lampert 
  
  
Abschiedsbrief von Provikar Carl Lampert an Bischof Dr. Paulus Rusch 
  
„Halle/Saale, 13. November 1944, 3 Uhr nachmittags: Lieber Bischof Paulus! 
In einer Stunde stehe ich vor meinem Gott und Heiland und Meister. - Christ Kyrie 
eleison [Christus, Herr, erbarme dich!], so flehe, so bitte auch mit mir - für mich! Dir, 
lieber Paulus, in aller Eile herzlichen Abschiedsgruß und Dank und Segen für ein 
langes Wirken für den Herrn; - ach, ich hätte zu gerne mitgearbeitet!!! - 
Vergiss Deinen armseligen Provikar bitte nicht ganz; ich will es versuchen und hoffe 
es, in der Ewigkeit noch besser sein zu können! - Mein Leben für Christus, die liebe 
Heimatkirche und alle ihre Priester und Ordensleute, ihre Jugend und jeglichen 
Stand, - dass Christus allen alles sei! - Vergib mir all die Sorge, die ich Dir berei-tete; 
- es war nicht meine Schuld; - wie gerne hätte ich Dir lieber alles abgenommen! - 
Gottes Wille, - fiat! - und tut's auch noch so weh! Innige Abschieds- und 
Segensgrüße dem ganzen Ordinariate! - 1000 Dank für alle Mitarbeit, Liebe und das 
viele Opfern und Beten! - Ich will keinen vergessen - und ich bitte um das Gleiche für 
meine arme Seele! - Wie freue ich mich, Christus und die liebe Mutter nun zu sehen! 
Wiedersehen bei Ihm, lieber Paulus, wie wir hoffen, zum ewigen Magnificat! - Bis 
dahin Gott mit Dir in allem! In Christi Liebe - vale! Dein Provikar. So, nun muss ich 
mich zum letzten großen Schritt bereiten! -- Benedictus, qui ... [Gepriesen sei, 
der . . .]“[1] 
  
Schon 1932 (!) wurden die Nationalsozialisten aus dem Nichts bei den 
Gemeinderats-Ergänzungswahlen in Innsbruck am 23. April 1932 mit 41,2 Prozent 
der gültig abgegebenen Stimmen zur stärksten Partei.[2] Eine Woche später 
erzielten sie bei den Gemeinderatswahlen in Landeck ein ähnliches Ergebnis. – Die 
katholische Kirche in Tirol und Vorarlberg sah sich mit der Machtergreifung der 
Nationalsozialisten 1938 repressiven Maßnahmen ausgesetzt. Es setzte eine starke 
Propaganda zum Abfall von der Kirche ein. Insgesamt traten in der Administratur 
Innsbruck von 1938-1945 zwei Prozent aller Gläubigen aus der Kirche aus. In den 
ländlichen Gebieten war der Abfall von der Kirche sehr gering, in den Städten 
deutlich größer. In Innsbruck sind 8 % der Katholiken aus der Kirche ausgetreten, der 
überwiegende Teil in den Jahren 1938 bis 1941.[3] 
Paulus Rusch war am 15. Oktober 1938 von Pius XI. zum Apostolischen 
Administrator von Innsbruck-Feldkirch mit allen Rechten eines residierenden 
Bischofs ernannt worden und am 30. November 1938 durch den Fürsterzbischof von 
Salburg, Dr. Sigismund Waitz, der zugleich noch Apostolischer Administrator von 
Innsbruck-Feldkirch war, zum Bischof geweiht worden. Dies geschah ohne 
Verständigung mit den staatlichen Behörden. Deshalb verbot das Ministerium für 
innere und kulturelle Angelegenheiten in Wien in einem Erlass „an die 
Landeshauptmannschaft betreffend staatliche Nichtanerkennung von Bischof Paul 
Rusch als Apostolischen Administrator von Innsbruck-Feldkirch“ „jeden amtlichen 



Verkehr mit dem neuen Administrator, von ihm unterfertigte Schriftstücke sind 
unerledigt liegen zu lassen.“ Und Gauleiter Hofer erteilte die Weisung an alle 
Dienststellen, „Dass ein dienstlicher Verkehr mit Dr. Rusch nicht stattzufinden hat. 
Demnach sind an das dortige Amt gerichtete Eingaben des Genannten oder solche, 
die von ihm unterzeichnet sind, nicht zu beantworten. … Demnach sind auch 
Eingaben und Anträge dieser kirchlichen Stellen, wenn sie von dem betreffenden 
Provikar unterzeichnet und nicht etwa gleichzeitig vom Bischof Dr. Rusch mitgefertigt 
sind, entgegenzunehmen und der amtlichen Behandlung zuzuführen. Auch besteht 
kein Bedenken, mit den Provikaren oder den Organen der Apostolischen 
Administrationen den persönlichen Verkehr in dienstlichen Angelegenheiten 
aufrechtzuerhalten.“[4] – Bischof Paulus Rusch übertrug kurz nach seinem Amtsantritt 
dem Gerichtsoffizial Msgr. Dr. Carl Lampert alle kirchlichen Agenden gegenüber den 
NS-Behörden, insbesondere gegenüber der Gauleitung von Tirol-Vorarlberg. Im 
Hand geschriebenen Schriftstück heißt es: „Übergebe hiermit Msg. Dr. Karl Lampert 
Vollmacht, meine Angelegenheiten zu vertreten. +Dr. Paul Rusch. Innsbruck 15. Dez. 
38.“[5] Am 15. Januar 1939 schließlich wurde Carl Lampert von Bischof Dr. Paulus 
Rusch zum Provikar (Generalvikar) der Apostolischen Administratur Innsbruck-
Feldkirch ernannt und damit sein Stellvertreter. Damit wurde Lampert zur zentralen 
kirchlichen Gestalt in der Auseinandersetzung mit dem Nationalsozialismus. 
  
  
Ein Mann der Kirche 
  
Der NS-Gauleiter Franz Hofer wollte Tirol als ersten „klosterfreien Gau“ sehen. Als 
am 5. März 1940 das Innsbrucker Kloster der Ewigen Anbetung enteignet werden 
sollte, wehrten sich die Ordensfrauen. Provikar Lampert übergab der Gestapo ein 
Protestschreiben, woraufhin er zum ersten Mal für zehn Tage in Haft genommen 
wurde. Als der Sender Radio Vatikan am Ostersonntag, den 23. März 1940 unter 
seinen kirchlichen Weltnachrichten in deutscher Sprache auch einen Bericht über die 
kirchlichen Zustände in Tirol und darin über die einschränkenden Maßnahmen der 
Gestapo brachte, sah der Gestapochef Hilliges im Provikar Carl Lampert den 
Urheber dieses Berichtes. Der Provikar wurde daraufhin zwei Wochen lang inhaftiert. 
Im erweiterten Bericht vom 30. Juni 1940 sind als „einschränkende 
Maßnahmen“ zusammenfassend aufgeführt: In Tirol und Vorarlberg sind 10 Kirchen 
und 37 Kapellen geschlossen. In Konzentrationslagern sind 6 Priester, interniert 
wurden 70 Seelsorgepriester und 19 Ordensangehörige, ausdrückliches Schulverbot 
haben 89 Seelsorgepriester, keine Erlaubnis zur Erteilung des Religionsunterrichts 
haben ca. 100 Priester, 93 Priestern wurde die staatliche Beihilfe entzogen. 69 
Schulen sind ohne Religionsunterricht. Geschlossen wurde die Theologische 
Fakultät, von Katholischen Schulen 16 Mittelschulen, 32 Haupt-, Volks und 
Unterschulen, 54 von Ordensschwestern betreute Kindergärten, 13 von 
Ordensschwestern geleitete Nähschulen. Geschlossen sind ebenso 30 katholische 
Konvikte und Erziehungsanstalten. Vom Schuldienst entlassen resp. pensioniert 
wurden in Tirol 215 katholische Ordensleute, in Vorarlberg 63 männliche 
Lehrpersonen und sämtliche Lehrpersonen aus 5 Frauenorden. 9 Klöster und 



Ordensniederlassungen wurden aufgehoben. Darüber hinaus wurden 9 für 
Militärzwecke, 1 für die Hilfspolizei, 2 für Militärlazarette, 14 für Schulzwecke 
verwendet. In Tirol und Vorarlberg wurden 9 Stiftungen, 15 Gesellenvereine, 44 
Katholische Arbeitervereine, 1 Katholischer Arbeiterinnenverein aufgelöst, 20 Kinder- 
und Jugendheime und 5 Ferienheime beschlagnahmt und 9 Hochschulkorporationen 
aufgelöst. Aufgelöst wurden auch der Caritasverband, 25 Vinzenzvereine, 3 
Elisabethvereine und 1 Krankenfürsorgeverein. Im Bereich des religiösen Schrifttums 
und der katholischen Presse wurden 190 katholische Pfarr- und Vereinsbüchereien 
aufgelöst. 9 religiöse Zeitschriften mit einer früheren Auflage von über 100.000 
dürfen nicht mehr erscheinen. Ebenso kann nicht mehr erschienen das katholische 
Tagblatt und das katholische Wochenblatt. Schließlich wurden 2 Katholische 
Verlagsanstalten „umgebildet“. 
Wenn Priester und Ordensleute eingesperrt wurden, protestierte Provikar Lampert im 
Büro der Gestapo und versuchte mit allen rechtlichen Mitteln, die Betreffenden frei zu 
bekommen. Auf Seiten der Nationalsozialisten waren eindeutig Kirchenhass und 
Pfarrerhass Grund für die Verfolgung. Der Chef der Gestapo Innsbruck, SS-Oberst 
Werner Hilliges, erklärte 1945: „Da es in Tirol und Vorarlberg keinerlei nennenswerte 
kommunistische oder marxistische Gegner und auch keine Judenfrage gab, blieb als 
einziger politischer Gegner der römisch-katholische Klerus und sein überaus starker 
Einfluss auf die Bevölkerung übrig.“[6] Im Kampf gegen das Christentum sah Hitler die 
weltanschauliche Herausforderung und Notwendigkeit der Nachkriegszeit. 1941 
plädierte er für ein langsames Absterben der Kirche, ein Jahr später phantasierte er 
davon, dass sie abfaulen sollte wie ein brandiges Glied. Pfarrer bezeichnete er als 
„Dreckwanzen“ „schwarze Minderwertigkeit“ und „Krebsschaden“; die Kirche galt ihm 
als „Kulturschande“. Das Vorgehen gegen die Kirche und gegen die Priester vollzog 
sich unter dem Deckmantel des Kampfes gegen einen Staatsfeind. Die Priester 
galten als politische Gegner. Joseph Goebbels sol gesagt haben: „Nicht Martyrer, 
sondern Verbrecher machen wir aus ihnen.“[7] Und: „Die Angeklagten sind keine 
Verbrecher. Ihre Tragik ist, dass sie kath. Priester sind.“ So soll ein Gerichtsmitglied 
beim Prozess gegen Lampert gesagt haben. Es war der Hass gegen die Kirche und 
gegen die Priester, die zur Inhaftierung, zur Verbannung und zur Hinrichtung Carl 
Lamperts geführt haben. Dabei waren die Begründungen für Verhaftung und 
Verurteilung nicht unmittelbar aus dem katholischen Glauben hergeleitet. Es war 
schon „Feindbegünstigung“, wenn Carl Lampert einem Fremdarbeiter Tee anbot. 
Und das wurde als eine der Begründungen für sein Todesurteil gewertet.[8] 
  
  
Recht und Gerechtigkeit 
  
1930 wurde Carl Lampert zum Studium des Kirchenrechts nach Rom gesandt. Von 
Rom aus berief Erzbischof Sigismund Waitz Carl Lampert am 1. Oktober 1935 nach 
Innsbruck zum Vorsitzenden des kirchlichen Gerichts. Auch als Provikar ab Januar 
1939 war er von der Kraft und von der Bedeutung des Rechts und der Gerechtigkeit 
überzeugt. So hat er immer wieder versucht, die Freilassung des im KZ Buchenwald 
internierten Pfarrers von Götzens Otto Neururer zu erwirken. Nach Erhalt der 



Todesnachricht protestierte Lampert gegenüber dem Gauleiter Hofer und dem 
Gestapochef Hilliges am 5. Juni 1940: „Wir bedauern nicht bloß, sondern wir sind 
entsetzt darüber, dass trotz unserer so vielfachen Interventionen, Gesuche, 
Vorstellungen mit dem besonders betonten Hinweis auf die Kränklichkeit des 
Pfarrers und auf die Gefahr, dass er das physisch nicht aushalte, niemals Rücksicht 
genommen worden sei. Es sei äußerst kränkend, dass man uns seit einem 
Vierteljahr mit allerlei Versprechungen, Pfarrer Neururer komme in Freiheit, 
hingehalten habe, und am Schluss nun diese von uns vorausgesagte Katastrophe 
eintreten musste. Die kirchliche Behörde müsse jede Verantwortung ablehnen, die 
dieser Fall nach sich ziehen werde und schon nach sich gezogen habe.“ 
Carl Lampert ist für die Rechte der Kirche eingetreten in einer Zeit, in der das Recht 
gebeugt wurde, in Zeiten, in denen Menschenrechte durch das Recht des Stärkeren 
ersetzt wurden, in denen Mord, Einschüchterung, Deportation, Internierung und 
Ausmerzung von Behinderten, sozial Minderwertigen, Juden und minderwertigen 
Rassen zum Alttagsgeschäft gehörten. Der nationalsozialistische Staat hatte den 
Rechtsstaat fundamental pervertiert. Der Staat und das organisierte Verbrechen 
waren identisch geworden. Ein Staat, der nicht durch Gerechtigkeit definiert wäre, 
wäre nur eine große Räuberbande (Augustinus)[9]. Und deshalb hatten die Nazis für 
Lampert jeden Rechtsanspruch verloren: „Das nationalsozialistische Regime, das so 
viel Elend und Not in die Welt gebracht habe, habe vor Gott kein Recht auf einen 
Führungsanspruch. Das nationalsozialistische Regime sei auf Unterdrückung 
eingestellt; es werde sich kaum halten können.“ 
Und er ist selbst Opfer des Unrechts, der Tyrannei und der Willkür geworden. 
Lampert wurde furchtbar gefoltert, fünfmal mit „Ochsenziemern“ unmenschlich 
geschlagen: Essensentzug, kein Wasser drei Tage lang, Misshandlungen, 
Drohungen, Versprechungen für den Fall des Austritts aus der Kirche. Und er beklagt 
das Unrecht, das ihm widerfährt: „Trotz dieses wirklichen Tatbestands wurde ich am 
8. September 1944 zum Tode etc. verurteilt, „weil Hagen „glaubwürdig“ (!) und ich 
nicht glaubwürdig sei! – Jeglicher andere Beweis fehlte!! Sic justitia!!!!! [=So ist die 
Gerechtigkeit] Und in seinem Gnadengesuch wenige Wochen vor seiner Hinrichtung: 
„Es widerstrebt mir zwar im Innersten meines ganzen Seins, um Gnade zu bitten wo 
ich Recht – und zwar so schwer verletztes Recht – zu fordern habe, aber jeder muss 
jene Wege gehen, die ihn einmal zu diesem Recht führen können und diese Wege 
sind leider nicht immer gewollte, noch weniger sind dies immer angenehme, aber ich 
möchte sie wenigstens mit Würde und ohne überflüssige Demut gehen.“ Lampert ist 
wegen seines Eintretens für Recht und Gerechtigkeit willen verfolgt und hingerichtet 
worden. 
  
  
Liebe oder Hass 
  
„Bei der Verhandlung wurde er unter anderem auch gefragt, welches Werk er höher 
schätze, das Evangelium oder das Buch ,Mein Kampf’? Darauf gab Provikar Lampert 
folgende Antwort: Das Evangelium ist das Wort Gottes und verkündet die Liebe. Das 
Buch des Herrn Hitler ist das Werk eines Menschen und predigt nur den Hass.“ (Aus 



einem Brief von Provikar Carl Lampert an Alfons Rigger vom 29. Oktober 1944) 
Programmatisch waren die Nationalsozialisten Verächter der Menschenrechte und 
der Menschenwürde. Humanität war für Hitler nur eine Wunschvorstellung, ein 
Phantasiegebilde, eine Fiktion, die der Mensch sich selbst wie blauen Dunst 
vormacht, während es im wirklichen Leben keine Sittlichkeit gibt und geben könne. 
Das wirkliche Leben ist für Hitler das Leben, wie es „die Natur kennt", und er meint, 
das wäre das erbarmungslose Fressen und Gefressenwerden, die gegenseitige 
Vernichtung auf Tod und Leben. Das Christentum sei, so Hitler, der erste geistige 
Terror und würde konsequent angewandt zur Züchtung des Minderwertigen führen. 
Es missachte mit Milde, Versöhnung und Barmherzigkeit das gottgegebene und 
wissenschaftlich bestätigte Grundgesetz vom Kampf als dem Vater aller Dinge. Hitler 
sah „soziale Tugend und Nächstenliebe als wandelnde Pestilenz.“ (Mein Kampf) 
Provikar Lampert hatte die Gabe der Unterscheidung der Geister: zwischen dem 
wahren Gott der Liebe und den Götzen der Rasse und der Macht, zwischen Jesus 
Christus und den Verführern, zwischen dem Hl. Geist und dem Ungeist der 
Menschen und Gott verachtenden Barbarei. Er gibt uns heute zu denken, damit die 
Alternative zwischen Liebe und Hass nicht zu einer Frage der Hormone, Recht und 
Unrecht nicht zu einer Position des bloßen Geschmacks verkommt, Leben oder Tod 
nicht zur Frage des besseren Durchsetzungsvermögens deformiert wird, Wahrheit 
oder Lüge eine Frage der besseren Taktik, Friede oder Krieg keine reine Frage der 
Konjunktur wird und die Unterscheidung zwischen Humanität und Barbarei, zwischen 
sittlichen Prinzipien und verbrecherischen Grundsätzen nicht auf die Ebene der 
Willkür verfällt. 
Provikar Lampert gibt gegenwärtig zu glauben. Sinnvoll wird sein radikaler Schritt 
des Martyriums nur im Horizont eines tiefen Glaubens an die Macht Gottes, die den 
Tod überwindet, erträglich wird er nur durch die Kraft der Hoffnung, dass Gott durch 
das Dunkel ins Leben führt, gerechtfertigt allein durch die vertrauensvolle Liebe, die 
im Ernstfall auch das eigene Leben aus der Hand und Gott die Vollendung der Welt 
anheim geben kann. Weil dieser lebens-wendende Schritt von Carl Lampert aus 
diesem Glauben, in dieser Hoffnung und als diese Liebe getan wird, so bleibt er nicht 
auf ihn als einzelnen Menschen beschränkt, sondern lässt in die Welt als ganze - 
damals und heute - ein Stück Sinn, ein Stück Erträglichkeit, ein Stück von der 
Heiligkeit Gottes hereinbrechen. Nicht als „Werk“ oder „Leistung“ von Provikar 
Lampert, sondern als Geschenk und Gabe Gottes, als Gnade, die er bezeugt. Das 
Martyrium von Carl Lampert bezeugt den Glauben an Gott als den Herrn und Freund 
des Lebens, der die Toten lebendig macht. „Semen est sanguis Christianorum. – Ein 
Same ist das Blut der Christen“ (Tertullian)[10] 
  
  
Eucharistie 
  
Carl Lampert hat Abschiedsbriefe an seinen Bruder Julius sowie an die Bischöfe 
Paulus Rusch und Franz Tschann. Als diese Briefe geschrieben waren, 
spendete  Wehrmachtsoberpfarrer Paul Arthur Drossert dem Provikar die heiligen 
Sterbesakramente. Dann schrieb er den Brief an seinen Bruder Julius mit folgenden 



Worten zu Ende: „Nun kam gerade der höchste Besuch, - letzte Kommunion! - 
„Jesus, lass mich nun Dein sein für immer und bei Dir sein!" - So trete ich jetzt mein 
letztes Opfer an, um 4 Uhr, mit dem „Confi-teor" meiner Herzensreue, - mit dem 
Christ-Kyrie-Ruf eines armen Sünders, mit dem letzten „Gloria in excelsis“ und 
„Credo“ in meinem Leben, mein letztes „Suscipe“ und „Orate fratres“, meine letzte 
Anbetung des eucharistischen Heilandes. - O wie danke ich Ihm! - Und dann jetzt die 
letzte „Communio“ vor der großen endgültigen Communio = Vereinigung! So spreche 
ich jubelnd mein „Ite missa“ - „consummatum est“ - und segne noch Euch alle, - alle, 
die meinem Herzen nahe durch die Bande des Blutes, der Liebe, des Berufes und 
besonders des Leides!“[11] 
Abschiedsbriefe bündeln wie ein Testament das Leben und auch das Sterben eines 
Menschen. Da ist alles zusammengefasst, was diesem Menschen im Leben wichtig 
gewesen ist, seine Grundhaltungen und Überzeugungen, aus denen er gelebt hat, 
seine Beziehungen, seine Arbeit, sein Lebenswerk. Die Abschiedsbriefe von Provikar 
Carl Lampert sind Ausdruck der Communio mit den Menschen, für die und mit denen 
er gelebt hat, mit Bischof Paulus Rusch in Innsbruck und allen Mitarbeitern im 
Ordinariat, mit Weihbischof Tschann und allen Priesterfreunden, mit seinem Bruder 
Julius und seinen Angehörigen. Angesichts des Todes fassen Anrufungen, Gebete 
und Vollzüge der Feier der Eucharistie sein Leben und seine Beziehungen 
zusammen. Man kann beim Lesen der Briefe zu Recht sagen: sein Leben und sein 
Sterben wird zur Messe mit dem inneren Aufbau der Liturgie: mit dem Stehen vor 
dem Angesicht Gottes, mit der Besinnung auf das eigene Geschaffensein, mit der 
Bitte um das Erbarmen Gottes, mit der Danksagung und mit dem Lobpreis, mit dem 
Mitvollzug von Sterben und Auferstehung Jesu, mit der Proexistenz und Hingabe, für 
die das Wort „für“ zum Schlüssel der Existenz geworden ist, mit Fürbitte, Segen und 
Vollendung. „Mein Leben für Christus, … dass Christus allen alles sei.“ 
Die Briefe Lamperts zeigen, dass christliches Leben zutiefst in der Eucharistie, d.h. in 
Jesu Kreuz und Auferstehung gründet. Ein christlicher Märtyrer stirbt ja nicht für eine 
bloße Idee, er stirbt mit jemandem, der schon vorweg für ihn gestorben ist. Jedes 
Martyrium ist von Jesus Christus her qualifiziert: Neutestamentliche Motive wie 
Nachfolge, Nachahmung (mimesis), Gleichgestaltung mit Christus, christliches Leben 
als Wettkampf und die Vollendung in der Lebensgemeinschaft mit Christus sind bei 
Lampert aufgenommen. Gegen den Tod und gegen tödliche Mächte wird der 
schöpferische Ursprung des Lebens bezeugt. Im Lichte von Tod und Auferstehung 
Jesu setzt das Martyrium die Hoffnung frei, dass uns am Ende nicht das Nichts 
erwartet, sondern die schöpferische Liebe dessen, der uns erschaffen hat. Die 
Evangelien setzen darauf, dass Tod und Auferstehung Jesu mitnehmen in ein neues 
Leben. Der Märtyrer Carl Lampert ist ein Hoffnungsträger für dieses Mitgenommen-
Werden in das neue Leben, wie es sich in den Seligpreisungen konkretisiert. 
Gerade weil sein Leben von der Nachfolge Jesu geprägt war, weil sein Leben zur 
Messe geworden ist, lässt sich seine Person nicht trennen vom Amt des Priesters 
und des Provikars. Es ist nichts zu spüren von einem Riss zwischen Person und 
Dienst, es kommt gar nicht der ideologische Verdacht auf, dass er eine 
fremdbestimmte Person wäre. Carl Lampert spricht als ein von Jesus Christus 
Angeschauter, als einer von den Seligpreisungen Angesprochener. Er hat sich selbst 



ganz in seine Aufgabe hinein gelegt, er hat sich ganz in die Waagschale für die 
Kirche geworfen. Sein Amtsverständnis macht ihn nicht unpersönlich, sondern zur 
unverwechselbaren Person. Er versteckte sich in seinem Protest gegen das Unrecht 
der Gestapo und der Justiz nicht hinter der Institution oder dem Recht, nein er hat die 
Kirche mit seinem Gesicht, mit seiner Sprache und mit seinem Zeugnis repräsentiert. 
Amt ist bei Lampert gerade nicht Beziehungslosigkeit, nicht Entfremdung und schon 
gar nicht Entpersönlichung, sondern Zeugnis, Martyria und Vollzug von 
Gemeinschaft und Freundschaft. Denn es ist der Klang der Freundschaft und des 
Vertrautseins zu seinem Bruder, aber auch zu den Bischöfen in den Briefen zu hören. 
Wie umgekehrt ja die Kirche mit Carl Lampert entscheidend getroffen und 
geschwächt werden sollte. 
  
  
Leiden und Sterben 
  
„Kämpfer sein ist ja derzeit hoch im Kurs und ich will im Kurs nicht sinken!“ (Aus dem 
Gnadengesuch von Provikar Carl Lampert wenige Wochen vor seiner Hinrichtung) 
Im Abschiedsbrief an Bruder Julius spricht er noch einmal vom harten Leid, das ihm 
widerfahren ist. Es klingt noch einmal an, dass Glaube und Nachfolge in konkreter 
geschichtlicher Stunde auch Kampf sind, ein Kampf mit dämonischen Kräften, ein 
Kampf um Menschen, ein Kampf um Recht und Würde, ein Kampf um Ressourcen 
und auch ein Kulturkampf. Carl Lampert war ein Kämpfer im Sinne von Eph 6, 10-20 
und auch im Sinne der Wüstenväter mit der Rüstung der Wahrheit, überzeugt von 
der Kraft des Rechts und der Gerechtigkeit, mit dem Schild des Glaubens und dem 
Helm des Heils; bei ihm ist das Wort Gottes kraftvoll und lebendig. Und er hat aus 
der Kraft der Eucharistie gelebt. Gebet wird bei ihm zur Widerstandskraft und zur 
Quelle des Vertrauens. Er widersagt dem Bösen in der psychischen, metaphysischen, 
intellektuellen und politischen Ordnung. Der Glaube ist bei Lampert sicher keine 
Leidensideologie, aber er schärft gegenüber Gleichgültigkeit und Neutralität den Blick 
für die Unvermeidlichkeit des Leidens als Folge sittlicher und christlicher Konsequenz. 
Dieser Kampf, das Leiden am Willen Gottes wird in den letzten Stunden verwandelt 
in Freude und Vertrauen. 
So wird sein Leiden und Sterben, sein Martyrium noch einmal zur entscheidenden 
Tat seines Lebens. Lampert hat sich nicht nach dem Martyrium gesehnt. Zu Recht 
steht heute die Rede von Verfolgung und Martyrium unter Ideologieverdacht, wenn 
Gewalt, Weltfeindlichkeit, Selbsthass, Todestrieb, Verfolgungswahn, 
Verschwörungsdenken, Feindbildbedürfnis oder Sündenbockmechanismen im Spiel 
sind. Gerade in der Zeit des Nationalsozialismus bestanden - auch und gerade in 
Tirol und Vorarlberg - immer wieder Mechanismen der Herrschaft und der Lüge, 
welche die Leugnung Gottes einschlossen. In solchen Situationen war der Glaube an 
Gott, das Stehen in der Wahrheit und die Suche nach Gerechtigkeit mit Verfolgung 
verbunden. Diese Opfer von Ideologie und Gewalt, diese Zeugen und Märtyrer 
schärfen mit Carl Lampert den Blick, die Zeichen der Zeit recht zu deuten. Sie lassen 
in Zeiten des Hasses, der Barbarei und der Menschenverachtung die Wahrheit 
Gottes und die Würde des Menschen aufleuchten. „Der Zeiten Dunkel und 



Möglichkeiten lassen uns keineswegs beneidenswerte Zeitgenossen mit allem 
rechnen; gut ist nur, dass im dunklen Zeitenbild ein unzerstörbar helles Licht leuchtet, 
Gottes Vorsehung und Vaterliebe, in ihr sind wir trotz allem wohl geborgen – ich weiß 
und erlebe es!“ (Aus einem Brief an Alfons Rigger vom 14. Juli 1942) 
  
  
Gedächtnis des Seligen Carl Lampert 
  
Entscheidend für das Schicksal Carl Lamperts in Tirol war sein Eintreten für Otto 
Neururer. Der 1996 selig gesprochene Pfarrer von Götzens wurde im KZ 
Buchenwald - unter grausamsten Folterungen und an den Füßen aufgehängt - 
ermordet. „Gott hat unseren innigstgeliebten Seelsorger H.H. Pfarrer Otto Neururer 
nach großem Leid heimgeholt in seine Liebe. Er starb am 30. Mai 1940, fern seiner 
Seelsorgegemeinde, in Weimar/Buchenwalde. Wir kannten Herrn Pfarrer Neururer 
als einen Mann vorbildlicher Pflichterfüllung und ganzer Hingabe an seine 
Seelsorgeaufgabe. Sein Leben unter uns und sein Sterben werden wir nie vergessen. 
Die Beisetzung des lieben Toten wird später bekannt gegeben werden.“ Für diese 
Todesanzeige übernahm Provikar Lampert die Verantwortung. Schon das war eine 
politische Provokation. Carl Lamperts dritte Festnahme in Innsbruck erfolgte im Juni 
1940, „weil er durch den Text einer Todesanzeige Unruhe unter der Bevölkerung 
gestiftet hatte.“ (Todesurteil) Erinnerung an den durch die Nationalsozialisten im KZ 
Buchenwald ermordeten Priester Otto Neururer galt als eine kriminelle Tätigkeit. Die 
Nationalsozialisten identifizierten Lampert als „gefährlichsten Mann innerhalb des 
Klerus“ und inhaftierten ihn daraufhin über Monate im KZ Dachau inhaftiert. 
Erinnerung und Erinnerungskultur waren und sind nicht politisch neutral. Für Provikar 
Lampert wurden sie lebensgefährlich. 
„Ich habe den Befehl gegeben, dass die Leichen verbrannt werden und die Asche in 
die Felder gestreut würde. Wir wollen von diesen Leuten, auch von denen, die jetzt 
hingerichtet werden, nicht die geringste Erinnerung in irgendeinem Grabe oder an 
einer sonstigen Stätte haben.“[12] So meinte Heinrich Himmler am 3.8.1944 zynisch 
zu Gauleitern in Posen über die Männer vom 20. Juli 1944. Die ‚damnatio memoriae’ 
sollte die Opfer mit letzter Verachtung treffen: keine Veröffentlichung der Hinrichtung, 
kein Grab, keine Form des Gedenkens wie auch immer. Ihre Namen sollten aus dem 
Gedächtnis und aus den zur Erinnerung gewordenen Büchern, aus Denkmälern und 
Bauten ausgemeißelt werden. Mit dem Verlust der bürgerlichen Ehrenrechte sollte 
das Vergessen-Werden einhergehen. – Es ist anders gekommen: Es gedenken viele 
in liebender Erinnerung an Carl Lampert und dessen Vermächtnis. Carl Lampert 
wurde am 13. November 2011 selig gesprochen. 
Weder mit der Erinnerung an Provikar Lampert noch mit seiner Seligsprechung tun 
sich viele nicht so leicht. Er war ein Mann der Kirche und der kirchlichen Hierarchie 
noch dazu. Beide stehen in den Skalen der Beliebtheit nicht ganz oben. Und er war 
ein Mann des Rechts und des Kirchenrechts, deren humane und seelsorgliche 
Bedeutung auch nicht so leicht zu vermitteln sind. Beide Bereiche – Recht und 
Kirche – stehen teilweise im Zwielicht. Carl Lampert hat sich vor 70 Jahren dem 
widersetzt, was heute unter anderen Vorzeichen schleichend passiert: Auflösung von 



Klöstern, Aussterben von Ordensgemeinschaften, Marginalisierung der Kirche, 
Verachtung der Priester. Er hätte frei gehen können, wenn er den Talar ausgezogen 
und aus der Kirche ausgetreten wäre. 
Die Seligsprechung mit der Erinnerung an Carl Lampert steht heute im Kontext von 
Dankbarkeit oder Empörung, Freundschaft oder Gleichgültigkeit, Resignation oder 
Hoffnung, Hass oder Verzeihen, Freude oder Bitterkeit, Selbstrechtfertigung oder 
Anklage. In die Formen der Erinnerung mischt sich die Frage nach Gerechtigkeit, 
aber auch der Wille zur Macht. Welche Rolle nehmen wir gegenwärtig ein: Opfer, 
Richter, Täter, Angeklagte, Verstrickte, Schuldige, Zuschauer, Beschämte, Anwälte? 
Wir sind nicht automatisch in einem großen Wir-Gefühl mit den Heiligen der 
Geschichte ohne Umkehr und ohne Reinigung des Gedächtnisses eins und können 
uns nicht arrogant gegenüber den „Bösen“ der Vergangenheit erheben. Die Bosheit 
schleicht sich auch heute in der Gestalt der Wohltat ein und Menschenverachtung 
nistet sich in den Feldern der Gewohnheit. 
Eine Seligsprechung entspringt dem „Sensus fidelium“, der Glaubenserkenntnis der 
Gläubigen, und greift auf, was in vielfältiger Weise an liebender Verbundenheit, an 
Vertrautheit und Trost durch die Freundschaft mit den Freunden Gottes, durch Gebet 
um Fürbitte, durch Zeugniskraft, Herausforderung und Provokation zur Nachfolge 
gewachsen ist. Auf diesem Boden ist eine Seligsprechung dann „das feierliche Urteil 
des Papstes über das geglückte Leben und Sterben von Christen, die dem Vorbild 
besonders gefolgt sind und durch das Vergießen ihres Blutes (Martyrer) oder durch 
heroische Tugendübung (Bekenner) ein hervorragendes Zeugnis für das 
Himmelreich abgelegt haben.“[13] In diesem Sinn will eine Selig- bzw. 
Heiligsprechung die Hoffnung der Menschen stärken und Selige bzw. Heilige als 
Vorbilder und Fürsprecher geben. 
Sicher gibt es nicht wenige Missverständnisse: Selige und Heilige stehen nicht in 
Konkurrenz zur Mittlerschaft Christi. Bei der Verehrung von Menschen geht es nicht 
um Anbetung, die allein Gott gebührt. Selige und Heilige sind nicht primär moralische 
Imperative, Ideale oder Postulate, sondern zuerst die Verwirklichung der Heilszusage 
Jesu Christi. Sie sind keine Elite, angesichts derer gewöhnliche Menschen in ihrer 
Suche nach Heiligkeit resignieren müssten. Bei Selig- und Heiligsprechungen geht 
es nicht um Fragen des Geldes, der kirchlichen Macht oder des politischen 
Einflusses. 
Die Seligsprechung von Carl Lampert ist nicht in der Logik von Neid und Konkurrenz, 
von Sieg und Niederlage, von Aufwertung und Abwertung zu verstehen. Es geht um 
kein Siegesgeheul der einen, nicht um das Vergessen der anderen, um die 
Auslöschung der Erinnerung an jene, die einen anderen Weg gegangen sind. Selige 
und Heilige gehen gerade auf jene zu, die sich in der eigenen Vergangenheit 
verstricken, die nicht von der eigenen Selbstrechtfertigung oder auch von ihrer 
Schuld loskommen. Die Erinnerung an Carl Lampert ist eine „gefährliche 
Erinnerung“ daran, dass die Nachfolge Jesu ein Stachel im Fleisch des Zeitgeistes 
ist. Bei der Seligsprechung von Carl Lampert geht es um die Frage: Wie heute 
gemäß dem Evangelium leben? Wie heute glauben? Wie heute Kirche sein? 
Carl Lampert ist heute ein Bote des Evangeliums, ein Glaubender an Gott als den 
Herrn und Freund des Lebens, ein Hoffnungsträger, dass Gewalt in der Geschichte 



nicht das letzte Wort hat. Das Gedenken an ihn fördert den Widerstand gegen 
Vergesslichkeit, Unempfindlichkeit und Gleichgültigkeit gegenüber den Opfern. Sine 
Seligsprechung darf wie die Botschaft von der Auferstehung nicht leidensimmun und 
schon gar nicht triumphalistisch sein. Eine Seligsprechung ist nur unter dem 
Vorzeichen der Versöhnung, der Entgiftung und der Entfeindung recht zu verstehen. 
Gegen den Tod und gegen tödliche Mächte bezeugen Märtyrer den schöpferischen 
Ursprung des Lebens. Im Lichte von Tod und Auferstehung Jesu setzt das Martyrium 
die Hoffnung frei, dass uns am Ende nicht das Nichts erwartet, sondern die 
schöpferische Liebe dessen, der uns erschaffen hat. Die Evangelien setzen darauf, 
dass Tod und Auferstehung Jesu mitnehmen in ein neues Leben. Die Märtyrer sind 
Hoffnungsträger für dieses Mitgenommen-Werden in das neue Leben, wie es sich in 
den Seligpreisungen konkretisiert. Mit der Seligsprechung von Provikar Lampert wird 
ein Bäumchen der Hoffnung gepflanzt, der Hoffnung auf die Kraft des Rechts und der 
Menschenwürde, der Hoffnung auf die Versöhnung zwischen Opfern und Tätern, der 
Hoffnung auf einen neuen Himmel und auf eine neue Erde, wo alle Tränen 
abgewischt werden, wo es keinen Tod, keine Trauer, keine Klage und keine Mühsal 
mehr geben wird. 
  
Manfred Scheuer, Bischof von Innsbruck 
  
 
 
[1] Diözesanarchiv Feldkirch, Mappe IV/B38, Eigentum der Pfarre Göfis, zitiert nach: 
Susanne Emerich (Hg.), Hätte ich nicht eine innere Kraft. Leben und Zeugnis des 
Carl Lampert, Innsbruck-Wien 2011, 111f. Vgl. dazu Richard Gohm (Hg.), Selig die 
um meinetwillen verfolgt werden. Carl Lampert – Ein Opfer der Nazi-Willkür 1894-
1944, Innsbruck-Wien 2008. 
[2] Franz.Heinz Hye, Die politischen Kräfte in Innsbruck von 1918-1938, in: Thomas 
Albrich/Klaus Eisterer/Rolf Steininger (Hg.), Tirol und der Anschluss. 
Voraussetzungen, Entwicklungen, Rahmenbedingungen 1918-1938 (Innsbrucker 
Forschungen zur Zeitgeschichte 3), Innsbruck1988, 143-168; 151. Zum Vergleich die 
Wahlergebnisse der anderen Parteien: Sozialdemokraten 27,3 Prozent, Tiroler 
Volkspartei 25,8 Prozent. 
[3] Bericht des Bischofs und Apostolischen Administrators Paul Rusch an die 
Staatssekretarie des Papstes in Rom über die hiesigen kirchlichen Angelegenheiten, 
insbesondere die Kirchenaustrittsbewegung in der NS-Zeit, 30.5.1945, zitiert nach: 
Widerstand und Verfolgung in Tirol 1934-1945. Eine Dokumentation, hg. vom 
Dokumentationsarchiv des Österreichischen Widerstands, Wien 1984, Bd. 2, 134f. 
[4] Zitiert nach Widerstand und Verfolgung Bd. 2. 175.177. 
[5] Zitiert nach: Richard Gohm (Hg.), Selig die um meinetwillen verfolgt werden. Carl 
Lampert – Ein Opfer der Nazi-Willkür 1894-1944, Innsbruck-Wien 2008, 350. 
[6] Zitiert nach: Dokumentationsarchiv des österreichischen Widerstands (Hg.), 
Widerstand und Verfolgung in Tirol 1934-1945, Bd. 2, 1. 
[7] Zitiert nach: Heinz Hürten, Verfolgung, Widerstand und Zeugnis – Kirche im 
Nationalsozialismus, Mainz 1987, 46ff. 



[8] Richard Gohm, Selig die um meinetwillen verfolgt werden 282. 
[9] “Remota itaque iustitia quid sunt regna nisi magna latrocinia?” (Augustinus, De 
civitate Dei IV,4: CCL 47,102) 
[10] Tertullian, Apologie 50,13. 
[11] Diözesanarchiv Feldkirch, Mappe IV/B 36, zitiert nach: Susanne Emerich (Hg.): 
Hätte ich nicht eine innere Kraft. Leben und Zeugnis des Carl Lampert, Innsbruck-
Wien 2011, 112f. 
[12] Heinrich Himmler am 3.8.1944 zu Gauleitern in Posen über den 20.Juli 1944, in: 
Vierteljahrshefte für Zeitgeschichte, hg. von Hans Rothfels und Theodor Eschenburg, 
Okt. 1953. 
[13] AAS 75 [1983] 349. 


