
 1 

„Alle Dinge sind Gift, und nichts ist ohne Gift.  

Allein die Dosis macht, dass ein Ding kein Gift ist.“ (Paracelsus) 
500 Jahre Spitalskirche 

Schwaz, 24. Juni 2015 

 

„Der Mensch ist, was er isst.“ Dieses Wort wird ursprünglich Philippus Theophrastus 

Auroleus Bombastus von Hohenheim (1493-1541) zugeschrieben. Paracelsus, wie 

man ihn kurz zu nennen pflegte, war Arzt, Alchemist, Astrologe, Mystiker, Theologe 

und Philosoph. Er besuchte vor 500 Jahren Schwaz und studierte die Alchemie bei 

Sigmund Füger.1 „Der Mensch ist, was er isst.“2 Berühmt geworden ist dieser Satz 

durch Ludwig Feuerbach. Er steht in einer Rezension von Jacob Moleschotts „Lehre 

der Nahrungsmittel für das Volk“ (1850). Um diesen Satz gerecht zu beurteilen, muss 

man ihn im Zusammenhang lesen. Unmittelbar vorher stehen die Sätze: „Die Lehre 

von den Nahrungsmitteln ist von großer ethischer und politischer Bedeutung. Die 

Speisen werden zu Blut, das Blut zu Herz und Hirn, zu Gedanken- und Gesinnungs-

stoff.“ 

In Buchhandlungen und auch bei Fernsehsendungen stehen Fragen der Ernährung 

und des Kochens ganz vorne. Was essen wir so im Laufe eines Tages oder einer 

Woche? Wie gesund oder wie krank machend sind die Speisen, wie gesund sind die 

Abwechslung, die Vielfalt oder das Durcheinander beim Essen und Trinken? Wie 

schlagen sich die Essensgewohnheiten auf unsern Leib mit Gewichtsproblemen und 

Beweglichkeit?  

„Bis 20 iss, soviel du kannst, bis 30 iss, soviel du musst, über 30 so wenig du 

kannst.“ (Paracelsus) Inwiefern spiegeln Essen und Trinken unsere Denkgewohnhei-

ten oder unseren alltäglichen Umgang miteinander? In gewisser Hinsicht werden wir 

das, was wir essen und wie wir essen. Es mag auch hilfreich sein, uns vor Augen zu 

führen, was wir im Laufe einer Woche an geistiger Nahrung aufnehmen und das 

Ganze auf einem Tisch auszubreiten: die Tages- und Wochenzeitungen, die Illustrier-

ten, die Werbebroschüren, die Nachrichten via Internet, Emails, die Fernseh- und 

Radiosendungen, die Musik über CD, die Romane, wenn wir überhaupt Bücher le-
                                                
1 Philippus Theophrastus Paracelsus, in: 

http://www.aphorismen.de/suche?_autor=2874_Philippus+Theophrastus+Paracelsus 

2 Ludwig Feuerbach, Gesammelte Werke 10, 358; Vgl. dazu Josef Winiger: Ludwig Feuerbach. Den-
ker der Menschlichkeit. Biographie, Berlin Aufbau Taschenbuch Verlag 2004, 284–286. 



 2 

sen, alle optischen und akustischen Eindrücke, den persönlichen Gedankenaus-

tausch, die Gespräche, Diskussionen und Sitzungen, den Fernsehsport und die Kul-

tur… Wenn man das alles im Hirn, Herz oder Bauch(gefühl) auf einen Haufen gewor-

fen sieht, was heißt das für die leibliche und geistige Gesundheit bzw. Krankheit? 

„Alle Dinge sind Gift, und nichts ist ohne Gift. Allein die Dosis macht, dass ein Ding 

kein Gift ist.“ (Paracelsus)3 

Ludwig Wittgenstein, der bedeutendste österreichische Philosoph des zwanzigsten 

Jahrhunderts, befasst sich mit der Abwechslung der philosophischen Diät im meta-

phorischen Sinne: „Eine Hauptursache philosophischer Krankheiten – einseitige Diät: 

man nährt sein Denken mit nur einer Art von Beispielen.“4 Wenn wir philosophieren, 

sollten wir uns bemühen, meint Wittgenstein, die Diät abwechslungsreich zu gestal-

ten, indem wir uns verschiedene Beispiele und Situationen vor Augen führen. Nur so 

wird die geistige Nahrung reichhaltig und stärkend sein. - Es gibt durchaus Wahr-

nehmungs- und Entscheidungskrankheiten: Wer unversöhnt oder ungeordnet lebt, 

wer in seinen Kränkungen stecken bleibt, dessen Blick für andere ist getrübt, und der 

kann auch nicht richtig denken und entscheiden. Wer ideologisch große Bereiche der 

Wirklichkeit ausblendet, wer abgestumpft ist gegen Freude oder Leid, der wird eindi-

mensional und oberflächlich. Unsere Wahrnehmungsfähigkeit und unsere Entschei-

dungen hängen wesentlich von dem ab, was wir aufnehmen, wie wir es aufnehmen 

und verarbeiten.  

 

Geistige Nahrung ist der Adel der Seele (Paracelsus) 

 

Nahrung brauchen wir auf allen Ebenen. Auch die Seele braucht Nahrung, die Seele 

wird von dem geformt, was in sie hineinkommt. Alles, was wir aufnehmen, prägt die 

Seele, so wie Fußspuren im Lehm. Die Seele ist unsere innere Landschaft, die von 

dem geprägt wird, was in uns hineinkommt: Eindrücke (das Wort ist schon viel sa-

gend!), Erfahrungen, Erlebnisse. Diese machen u. a. gesund oder auch krank, ober-

flächlich oder tiefsinnig, egoistisch oder solidarisch.  

                                                
3 „Alle Dinge sind Gift, und nichts ist ohne Gift; allein die dosis machts, daß ein Ding kein Gift sei.“ – 

Paracelsus, Die dritte Defension wegen des Schreibens der neuen Rezepte. In: Septem Defensio-
nes 1538. Werke Bd. 2, Darmstadt 1965, S. 510. 

4 Ludwig Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, Frankfurt a. M. 1971, §593. 



 3 

Für die Seele ist es ganz besonders wichtig, was wir denken und wie wir denken. 

Gedanken sind wie gute oder schlechte Nahrung, Medizin oder Gift. Von diesem Zu-

sammenhang weiß schon die Heilige Schrift: „Darum - so spricht der Herr der Heere, 

der Gott Israels: Ich gebe ihnen (diesem Volk) Wermut zu essen und Giftwasser zu 

trinken.“ (Jeremia 9,14) „Darum - so spricht der Herr der Heere gegen die Propheten: 

Ich gebe ihnen Wermut zu essen und Giftwasser zu trinken; denn von den Propheten 

Jerusalems ist Frevel ausgegangen ins ganze Land.“ (Jeremia 23,15) „Er speiste 

mich mit bitterer Kost und tränkte mich mit Wermut.“ (Klagelieder 3,15) „An meine 

Not und Unrast denken ist Wermut und Gift.“ (Klagelieder 3,19) „Weh denen, die das 

Recht in bitteren Wermut verwandeln und die Gerechtigkeit zu Boden schla-

gen.“ (Amos 5,7) „Rennen denn Pferde über die Felsen, oder pflügt man mit Ochsen 

das Meer? Ihr aber habt das Recht in Gift verwandelt und die Frucht der Gerechtig-

keit in bitteren Wermut.“ (Amos 6,12) Es ist Gift, wenn wir um unser Elend kreisen, es 

ist Gift, wenn wir destruktive Gedanken haben. Samuel Taylor Coleridge schreibt in 

seinem Drama „Reue“ von einem Giftbaum, der aus einem stolzen und verschlosse-

nen Herzen hervorgeht, selbst durchbohrt bis in tiefste Tiefen. Selbsterneuerung hat 

mit einer Erneuerung des Denkens zu tun. Aus diesem Grund ist auch die Nahrung 

für den Geist eine wichtige Frage. Ein Geist, der keine Nahrung erhält, verkümmert; 

ein Geist, der einseitig ernährt wird, gebiert verzerrendes Denken und geht in die Irre. 

Die Ernährung des Geistes kann wie unsere Ernährung beeinflusst werden; sie hängt 

von Entscheidungen ab, die wir treffen – Entscheidungen über die Bücher, die wir 

lesen, über die Zeitungen und Zeitschriften, mit denen wir uns beschäftigen, über die 

Filme, die wir ansehen, über die Gespräche, die wir führen und auch über die Ge-

danken, die wir denken. Mark Aurel hat in seinen Betrachtungen die Notwendigkeit 

hervorgehoben, die eigenen Gedanken kontrollieren. Wir können zerstörerische Ge-

danken, wenn sie in uns hochsteigen, zurückweisen. Wir können eine Disziplin darin 

entwickeln, aufbauende Gedanken zuzulassen und zu kultivieren. 

Auch die Seele will gepflegt sein. Auch die Seele braucht Nahrung. Auch die Seele 

muss wachsen. Die Kirchenväter zum Beispiel haben sich immer wieder Gedanken 

darüber gemacht, was die Seele braucht. Drei Dinge werden immer wieder genannt:  

Die Seele braucht Ruhe. Die Seele muss zur Ruhe kommen können, braucht Zeiten 

der Stille, braucht Freiräume, in denen wir uns nicht gehetzt und gedrängt fühlen, 

unter Druck und Zwang. - Eine positive Kultur der Einsamkeit ist Voraussetzung für 

jede schöpferische, geistige und geistliche Tätigkeit. „Es gibt keine freie Gesellschaft 



 4 

ohne Stille, ohne einen inneren und äußeren Bereich der Einsamkeit, in dem sich 

Freiheit entfalten kann.“5  

„Die Seele ernährt sich von dem, woran sie sich erfreut.“ (Augustinus) Die Seele 

braucht Schönheit: Die Seele wird genährt durch einen Blick auf Blumen, ein Erleben 

der Natur, ein gutes Buch, eine berührende Symphonie, durch die innere Schönheit 

von Menschen. Die Seele braucht diese Nahrung des Schönen. Diese Nahrung darf 

nicht einseitig sein, diese Nahrung braucht Maß und Umsicht. Hier kann sich die 

Sorge um die Seele niederschlagen in einem Willen zum Schönen, in der Freude am 

Schönen.  

Die Seele braucht Freundschaft. Freundschaft mit Menschen, Freundschaft mit Gott, 

Erfahrungen von Güte. Freundschaft hat damit zu tun, dass man sich um eine ge-

meinsame Mitte findet. Freundschaft will gepflegt werden, wie eine Kunst kultiviert, 

mit Liebe zum Detail und Freude am Gegenüber. Auch hier kann man sich sorgen 

um die Freundschaften, die gepflegt werden wollen, wie eine Blume, die man nicht 

verwelken lassen will.  

Die Seele braucht die körperliche und geistige Bewegung: „Wandern gibt mehr Ver-

stand als hinterm Ofen sitzen.“ (Paracelsus) Und auch auf der Ebene von Kultur und 

Bildung können falsche Konsumgewohnheiten krank bzw. dumm machen oder sogar 

geistig verhungern lassen. Kultur und Bildung sind Nahrungsmittel. Nach Roger Ba-

con ist die lang andauernde (Denk)gewohnheit ein Hindernis auf dem Weg zum Wis-

sen. Zum Verstehen gehört Beweglichkeit. Kant versteht darunter den Überblick zu 

verschiedenen Denkweisen über Kritik bis hin zur Selbstkritik als „Beweglichkeit des 

eigenen Denkens, das sich selbst immer wieder der Möglichkeit aussetzt, falsch zu 

liegen.”6 

 

Manfred Scheuer, Bischof von Innsbruck 

 

                                                
5 Herbert Marcuse, Über Revolte, Anarchismus und Einsamkeit, Frankfurt a. M. 1969, 43. 

6 Immanuel Kant, Über Pädagogik, in: WW (ed. Weischedel) Bd. 10/2: Schriften zur Anthropologie, 
Geschichtsphilosophie, Politik und Pädagogik; Darmstadt 1983, 691-761. 


