>

BIBELWERK LINZ

Walter Kirchschlager, Luzem

»OIE ERKANNTEN IHN BEIM BROTBRECHEN* (LK 24,35)
Das Herrenmahl aus biblischer Sicht

Einfiihrung

Eucharistie wird nicht voraussetzungslos gefeiert. Was nach der Darstellung des Lukas die zwei Personen aus
der Nachfolgegemeinschaft Jesu beim abendlichen Mahl mit ihnrem unbekannten Wegbegleiter in Emmaus er-
leben, hat eine Vor-, besser eine Hauptgeschichte im Wirken Jesu selbst. So erst ist es auf der Erzéhlebene
maglich und konsequent, was der Evangelist schreibt: ,Sie erkannten ihn beim Brotbrechen® (Lk 24,35) - ein
Erkennen freilich nicht aus eigener Einsicht, sondern weil ihnen im Vorgang des Nehmens des Brotes, des
Lobpreises, des Brechens und des Gebens an sie ,die Augen geéffnet wurden® (Lk 24,31). Die Bibelkundigen
horen das theologische Passiv, das auf das gottliche Subjekt dieses Vorgangs des Verstehens und Erkennens
verweist. Es begegnet nochmals in der Selbstreflexion dieser zwei Personen aus der Jesusgemeinschaft, mit
der sie Lukas auf das Osterbekenntnis der Gruppe in Jerusalem (Lk 24,34: ,Wahrhaftig wurde der Kyrios auf-
erweckt und hat sich dem Simon sehbar gemacht®) antworten lasst und mit der der Evangelist zugleich die Pe-
rikope beschliedt: ,Und sie legten aus, was unterwegs geschah und wie er sich ihnen zu erkennen gab im
Brechen des Brotes* (Lk 24,35).

Frau oder man wird bei der Interpretation dieser Eucharistiekatechese nicht nur auf der Erzéhlebene zuriick
denken durfen und folgern, Kleopas und die zweite Person hatten sozusagen aufgrund ihrer Erinnerung an
entsprechendes Handeln Jesu von Nazaret im Mahlkontext auf die Identitat inres Wegbegleiters mit Jesus von
Nazaret, jetzt dsterlich erhdht als Kyrios, schliefen kénnen. Die vom Evangelisten gesetzten Textsignale ver-
weisen deutlich auf den inneren, von Gottes Initiative bestimmten Erkennungsvorgang, in dem ja gerade ein
wesentliches theologisches Moment von Eucharistie liegt und das in der einen urspringlichen Mahlfeier als
Verdeutlichung der jesuanischen Absicht von Heil und Rettung verortet ist.

Das bedeutet: Wir konnen Uber Eucharistie als Herrenmahifeier nicht sprechen, ohne zuvor das letzte Mahl
Jesu zu bedenken und nach seiner inhaltlichen Bedeutung zu fragen (siehe Abschnitt 2). Aber selbst damit
greifen wir etwas zu kurz. Nicht erst am Abend vor seinem Tod hat Jesus mit anderen Menschen Mahl gehal-
ten. Vor dieser Mahlfeier steht eine mehrfach belegte Mahlpraxis Jesu und steht darlber hinaus ein ausge-
pragtes Verstandnis des antiken, insbesondere des jldischen Menschen hinsichtlich der Bedeutung, die ei-
nem gemeinsamen Mahl beigemessen wird. An diesem Ort missen also — im ersten Abschnitt — diese Uber-
legungen beginnen. Erst dann kdnnen wir im dritten Abschnitt auf das Herrenmahl zu sprechen kommen. Ne-
ben der formelhaften Umschreibung ,Brotbrechen® ist dies die alteste Bezeichnung flir diese Mahlfeier. Erst in
Schriften um die Wende zum 2. Jh. n. Chr., mit dem Beginn der nachbiblischen Zeit also, begegnet die Be-
zeichnung ,Eucharistie” — abgeleitet wohl aus der mehrfachen Erwéhnung der Danksagung, der eucharistia
also, in den biblischen Einsetzungsberichten. Dabei ist auffallig, dass die eher beilaufige Erwahnung in Did 9,5
um 100 n. Chr. zu einer pragnant formulierten Benennung bei Justin um 160 n. Chr. weiterentwickelt ist: ,Die-
se Speise wird bei uns Eucharistie genannt* (Apol | 66,1) — was erkennen lasst, dass sich diese entsprechen-
de Bezeichnung allméahlich allgemein einblirgert.!

1 Aus der inzwischen uferlosen Literatur zu diesem Themenbereich wird nur eine (kleine) Auswahl vermerkt. An grundlegenden Ge-
samtentw(irfen zur Thematik seien genannt:

,Eine gewdhnliche und harmlose Speise*? Von den Entwicklungen friihchristlicher Abendmahlstraditionen. Hrsg. v. J. Hartenstein/D.
Petersen/A. Standhartinger, Gitersloh 2008; Eucharistie. Positionen katholischer Theologie. Hrsg. v. Th. S6ding, Regensburg 2002;
M. Haarmann, ,Dies tut zu meinem Gedenken!* Neukirchen 2004; Herrenmahl und Gruppenidentitat. Hrsg. v. M. Ebner. (QD 221),
Freiburg 2007; K. Koch, Eucharistie. Herz des Glaubens, Fribourg 2005; Leib Christi sein — feiern — werden. Hrsg. v. M. Klockener/P.
Spichtig, Fribourg 2006; Mehr als Brot und Wein. Theologische Kontexte der Eucharistie. Hrsg. v. W. Haunerland, Wiirzburg 2005;
H. B. Meyer, Eucharistie. Geschichte, Theologie, Pastoral. Handbuch der Liturgiewissenschaft 4, Regensburg 1989; Th. Schuma-
cher, Die Feier der Eucharistie. Liturgische Ablaufe, geschichtliche Entwicklungen, theologische Bedeutung, Miinchen 2009; Vorge-
schmack. Okumenische Bemiihungen um Eucharistie. Fs. Th. Schneider. Hrsg. v. B. J. Hilberath/D. Sattler, Mainz 1995.


renate.leidinger
Platziertes Bild


1 Vorfragen

1.1 Die Vorgeschichte des letzten Mahles Jesu

Das letzte Mahl Jesu war nicht das erste Mahl, das Jesus mit Menschen gefeiert hat. Dieses Abendmahl Jesu
im Kreise seiner Nachfolgegemeinschaft hat eine Vorgeschichte, die sein gesamtes Wirken durchzieht.?

Jesus pflegte eine extensive Mahlpraxis, wie zahlreiche Episoden und Hinweise in den Evangelien zeigen
kénnen. Verwiesen sei nur auf jenes Mahl, zu dem der soeben in die Nachfolge Jesu berufene Levi (den wir
auch unter dem Namen Matthdus kennen) in sein Haus einlud (siehe Mk 2,13-14.15-17 par). Mit ,Zélinern,
Siinderinnen und Stndern* sei Jesus zu Tische gelegen, so erzahlt Markus, und auf die diesbeziiglichen Vor-
haltungen der Pharisaer gibt Jesus eine klare Antwort Uber das Selbstverstandnis seiner Sendung: ,Ich bin
nicht gekommen, um Gerechte zu berufen, sondern Siinder. Denn ,nicht die Gesunden brauchen den Arzt,
sondern die Kranken.“ (Mk 2,17 par).

Daraus wie aus anderen Texten der Evangelien kénnen wir ablesen: Der Umgang mit Selbstgerechten war
nicht die Sache Jesu, die Gemeinschaft mit Menschen, die ihn, seine Offenheit und seine Hilfe suchten, hin-
gegen sehr wohl. Eindrtcklich stellt dies Lukas in der Einleitung seiner Gleichnisfolge tber das Verlorene vor
Augen:

LAlle Zdliner, Stinderinnen und Stinder bedrangten ihn, um ihn zu héren.
Und die Pharisaer und Z6liner waren befremdet dartiber und sagten:
Dieser nimmt slindige Menschen auf und liegt mit ihnen zu Tische.” (Lk 15,1-2)

Als Antwort auf diesen Vorwurf Uberliefert Lukas im Munde Jesu die Gleichnisse Uber das Verlorene: das
Schaf, die Drachme, die zwei Sohne. Besonders die letzte Erzahlung zeigt eindrucksvoll die beabsichtigte
Pointe: Es bleibt darin offen, ob der &ltere, der selbstgerechte Sohn, der mit seinem stindigen Bruder keine
Tischgemeinschaft mehr haben mdchte, damit nicht auch die Gemeinschaft mit dem guten Vater verspielt. Die
Antwort darauf ist der Leserin und dem Leser vorbehalten, jede und jeder muss sie fur sich geben. -

Jesus von Nazaret pflegt eine ,offene Tischgemeinschaft‘? Die Evangelien erwecken sogar den Anschein,
dass diese Praxis Jesu zu einem Unterscheidungszeichen, einem Charakteristikum also seiner Tatigkeit wird,
die ihn deutlich z. B. von Johannes dem Taufer abhebt. Anders als dieser, der ,kein Brot isst und keinen Wein
trinkt”, verhalt sich Jesus: ,Er isst und trinkt* und handelt sich so den Vorwurf ein, ,ein Fresser und Saufer, ein
Freund der Z6liner und der sindigen Menschen® zu sein (vgl. Lk 7,33-34).

Mit seinem Mahlverhalten schliet Jesus von Nazaret an die Bedeutung an, die das gemeinsame Mahl in der
gesamten Antike, hier konkret vor allem in der jlidischen Tradition hat.# Tischgemeinschaft ist Ausdruck von
Ubereinstimmung und umfassenderer Gemeinschaft und ist schon darin und deshalb eine Symbolhandlung.5
Zu verweisen ist hier natiirlich auf die alte Uberlieferung, die uns Gott als Gast bei Abraham zeigt (Gen 18)
oder auf die mehrfach belegte Vorstellung der endzeitlichen Vollendung in der Gottesgemeinschaft als ein

2 Siehe dazu F. Annen, ,Sie hielten fest am Brotbrechen® (Apg 2,42): Sonntag — der Kirche liebstes Sorgenkind. Hg. v. H. Halter, ZU-
rich 1982, 102-122; W. Bésen, Jesusmahl. Eucharistisches Mahl. Endzeitmahl. (SBS 97), Stuttgart 1980; D. A. Koch, Jesu Tischge-
meinschaft mit Z6linern und Siindern: Fs. W. Marxen. Hrsg. v. D. A. Koch u. a., Gutersloh 1989, 57-73; W. Thissen, Erzahlung der
Befreiung. (fzb 21), Wirzburg 1976, 54-65; M. Trautmann, Zeichenhafte Handlungen Jesu. (fzb 37), Wurzburg 1979, 132-166; F.
Wyss, Jesus — Freund der Verachteten, Luzern [Theol. Diplomarbeit] 1991; W. Kirchschlédger, Zur Frage der Gottesdienstgemein-
schaft: HID 49 (1995) 227-238, hier 228-231.

3 Diese gegliickte Formulierung stammt von F. Annen, ,Sie hielten fest* (Anm. 2), 115.

4 Ausfihrlicher dazu bei R. Breitenbach, Tischgemeinschaft ist mehr als Aimosengeben: BiLi 79 (2006) 54-58; A. Gutsfeld, Art.
Mahizeiten: Der neue Pauly 7, Stuttgart 1999, 705-707; M. Josuttis/G. M. Martin (Hg), Das heilige Essen. Kulturwissenschaftliche
Beitrdge zum Verstandnis des Abendmahls, Stuttgart 1980; H. B. Meyer, Eucharistie 44-54; F. Nétscher, Sakrale Mahlzeiten vor
Qumran: Ders., Vom Alten zum Neuen Testament. Gesammelte Aufsétze. (BBB 17) 83-111; P. Schmitt-Pantel, Art. Esskultur: Der
neue Pauly 4, Stuttgart 1998, 149-156; dies., Art. Gastmahl | und Il: ebda 797-803; E. Pax, Essen und Trinken: BiLe 10 (1969) 275-
291; M. Reiser, Art. Mahl: NBL 2, Ziirich 1995, 687-688; R. Sandgruber, Brot und Fleisch. Eine kleine Kulturgeschichte des Essens:
ThpQ 155 (2007) 3-18; R. Smend, Art. Essen und Trinken: NBL |, Zirich 1991, 601-602; H. L. Strack/P. Billerbeck, Ein altjidisches
Gastmahl: StrB 1V/2, Miinchen 51969, 611-639; A. V. Strém, Art. Abendmahl I: TRE 1, Berlin 1977, 43-47.

5 Die Folgerungen dieses Mahlverstandnis zeigt auf G. Bachl, Essen und Trinken als sakramentales Handeln: ThpQ 155 (2007) 30-
38.



3

festliches Mahl — am schonsten wohl ausgedriickt in Jes 25: ,Der Herr der Heere wird auf diesem Berg fir alle
Vélker ein Festmahl geben mit den feinsten Speisen, ein Gelage mit erlesenen Weinen, mit den besten und
feinsten Speisen, mit besten erlesenen Weinen. ...“ (Jes 25,6).

Auch Jesus von Nazaret hat dieses Bild mehrmals fiir den Blick in die Endzeit gebraucht (siehe Mt 22,1-14
par) und auch in seinem eigenen Wirken das Mahl als ein Zeichen der Heilsgemeinschaft verstanden.t So
muss der Zollner Zachaus eilig vom Baum herabsteigen, um fir Jesus ein Mahl in seinem Haus zu bereiten,
ein Vorgang, von dem es spater heilt: ,Heute ist diesem Hause das Heil geschenkt worden® (Lk 19,9).

In diesem Zusammenhang sind auch die Speisungsgeschichten (Mk 6,32-44 par; Mk 8,1-10 par) zu nennen.
Sie konnen am deutlichsten zeigen, dass mit der Mahlpraxis Jesu ein symbolhafter Charakter verbunden ist,
d. h.: dass die hier vollzogene Wirklichkeit in ihrer Bedeutung (ber sich hinausgeht und auf eine tiefere Sinn-
gebung hinweist. Im Falle des Jesusmahles heilit diese: Angebot und Mitteilung, Zusage von Heil. Gerade die
Speisungsgeschichten, welche die Evangelisten eindeutig unter der Perspektive des letzten Mahles Jesu und
gleichsam als darauf voraus weisende Episoden verstehen, lassen diese Dimension des Mahlgeschehens als
eine Zeichenhandlung verstehen. Die terminologische Kontinuitat, die zwischen der Darstellung der Spei-
sungsgeschichten und dem Einsetzungsbericht besteht, erweist sich hier als ein untriigliches Argument. Dar-
Uber hinaus ist in diesen Geschichten die Grundhaltung der Proexistenz Jesu erkennbar, der den Menschen
auch dann noch Speise gibt, wenn die Jungerinnen und Jiinger schon darauf dringen, die Menschen doch
einmal wegzuschicken. Die Handlungsbereitschaft Jesu hingegen bleibt uneingeschrankt. Er sattigt die Men-
schenmenge, und er tut es in UbermaR (vgl. Mk 8,8 par).

Der Vollstandigkeit halber ist anzumerken, dass die frihe Kirche dieses heilsstiftende Bewusstsein der Mahl-
gemeinschaft weiterflhrt. Die Konflikte, in die Simon Petrus gerat — sei es beziglich der Taufe des Heiden
Kornelius, sei es im Blick auf die Kirche von Antiochien — gipfeln jeweils in dem Vorwurf der eingegangenen
oder vorenthaltenen Tischgemeinschaft mit den unmittelbar betroffenen Menschen (vgl. Gal 2; Apg 10-11).

Aus diesen Beobachtungen ergibt sich: Das letzte Mahl Jesu kann nicht voraussetzungslos betrachtet werden.
Es hat eine Vorgeschichte im Wirken Jesu, und es muss daher in Kontinuitat mit der gesamten Mahlpraxis Je-
su gesehen und sodann auch interpretiert werden. Von dieser Folgerung ware nur abzuriicken, wenn zwi-
schen der Grundhaltung Jesu wahrend seines gesamten Wirkens und seinem Verhalten am letzten Abend
seines Lebens ein grundlegender Bruch, eine totale Veranderung also, nachzuweisen ware. Dies wird aller-
dings kaum gelingen.

1.2 Die Einbettung des letzten Mahles Jesu

Zeitlich und inhaltlich ist das letzte Mahl Jesu vom jidischen Paschafest mitbestimmt. Dabei ist es unerheb-
lich, ob wir der synoptischen oder der johanneischen Chronologie folgen, ob der Todestag Jesu also der 14.
oder der 15. Nisan war. Auch die Frage, ob das letzte Mahl Jesu ein Paschmahl war, muss nicht entschieden
werden. Die Quellenlage erlaubt hier auch kaum mehr einen eindeutigen Befund.” Es gentgt m. E. die inhaltli-
che Affinitat zum Pascha fest zu halten. Stichwortartig heif3t dies, dass die heilsstiftende Dimension Gottes —
also die Erfahrung seines rettenden Handelns im Auszug, in der Feier des Paschamahls und im Bundes-
schluss - besonders intensiv im Bewusstsein ist. Zu Recht hat die frihe Kirche sodann in der Deutung des
Mahles diese Elemente auch miteinbezogen.

Die Mahlfeier findet tberdies an der Schnittstelle der letzten Tage Jesu in Jerusalem und der Passion, also
des Todes und der Auferstehung Jesu, statt. Auch diese Verknipfung ist festzuhalten. Zugleich ist zu betonen:
Es handelt sich um eine Mahlfeier. Eine andere Absicht Jesu wird in diesem Umfeld nicht zu orten sein. Der
dichte Kontext dieser Feier — judisches Pascha auf der einen Seite, Tod und Auferstehung Jesu auf der ande-
ren — machen es aber auch verstandlich, dass zusatzliche, aus diesem Kontext abgeleitete Deutungen hinzu-

6 H. Schiirmann spricht in diesem Zusammenhang von einem ,.eschatologischen Erfiillungszeichen: H. Schiirmann,
Jesus. Gestalt und Geheimnis, Paderborn 1994, 136 und in diesem Kontext bes. 149.

7 Argumente zusammengestellt und diskutiert bei G. Theissen/A. Merz, Der historische Jesus, Gottingen 21997, 373-376; W. Bésen,
Der letzte Tag des Jesus von Nazaret, Freiburg 21994, 75-85. 102-107; vgl. auch A. Kuen, Das Mahl des Herrn, o. O., 0. J. [Berg-
neustadt 2001], 25-35.



4

gekommen sind. Man muss aber doch klar das Geschehen und seine Sinnspitze einerseits und die dafur ent-
wickelten Deutungen andererseits auseinander halten.

2. Das letzte Mahl Jesu

Das letzte Mahl Jesu wird im NT vierfach narrativ (berliefert. Die traditionskritische Untersuchung zeigt dabei:
Das Geschehen selbst wird in zwei unterschiedlichen Uberlieferungen weiter gegeben.8 Einer dieser Traditi-
onsstrange mundet in eine Textfassung, die hinter dem Zitat des Paulus in 1 Kor 11,23-26 steht und die auch
Lukas (22,19-20) verwendet hat. Die zweite Uberlieferung ist im Mk-Ev greifbar (Mk 14,22-25); der Verfasser
des MtEv hat sie von dort in modifizierter Weise Gibernommen (Mt 26,26-29), und auch Lukas hat diese Versi-
on gekannt. Die Kernelemente der Tradition sind weitgehend in beiden Uberlieferungen erhalten. Fiir beide ist
der entscheidende Katalysator das Ostergeschehen. Um es deutlicher zu sagen: Ohne Tod und Auferstehung
Jesu wirden wir nicht (ber das letzte Mahl Jesu und das von der Kirche gefeierte Herrenmahl nachdenken.
Die folgende Textanalyse orientiert sich an der Textfassung des Markus:

,22Und wahrend sie alden,
nehmend Brot,

segnend,

brach er [es]

und gab [es] ihnen

und sprach:

Nehmt, dies ist mein Leib.

23Und nehmend den Becher,
dankend,
gab er [ihn] ihnen,
und sie tranken aus ihm alle.
24Und er sprach zu ihnen:
Dies ist mein Blut des Bundes,
das ausgegossene fir viele.
25Amen, ich sage euch:
Nicht mehr trinke ich aus dem Ertrag des Weinstocks bis zu jenem Tag,
wann ich ihn trinke neu in der Kénigsherrschaft Gottes.” (Mk 14,22-25)

Die im Zentrum des Textabschnitts stehenden Deuteworte werden jeweils durch langere Satzperioden einge-
leitet, wobei die Zuordnung von Partizipien zu den jeweiligen Pradikaten zu beachten ist. Die Tendenz der Pa-
rallelisierung des Brotwortes und des Becherwortes ist erkennbar. Umso mehr fallt die Stérung dieses Paralle-
lismus auf, die vor allem durch die Vorausnahme der Vollzugsnotiz zum Becherwort (,und sie tranken aus ihm
alle®) gegeben ist. Eine genauere Auseinandersetzung mit dem Text fiihrt zu folgenden fiir das Gesamtver-
standnis wichtigen Akzenten:®

8 Siehe jetzt dazu B. Heininger, Das letzte Mahl Jesu. Rekonstruktion und Deutung: Mehr als Brot und Wein (Anm. 1), 10-49; M.
Theobald, Leib und Blut Christi. Erwagungen zu Herkunft, Funktion und Bedeutung des sogenannten ,Einsetzungsberichts*: Her-
renmahl (Anm. 1), 121-165.

9 Siehe genauer bei P. Benoit, Die eucharistischen Einsetzungsberichte und ihre Bedeutung: Ders., Exegese und Theologie.
(KBANT), Duisseldorf 1969, 86-109; J. Jeremias, Die Abendmahlsworte Jesu, Géttingen 31960; B. Kollmann, Ursprung und Gestal-
ten der friihchristlichen Mahlfeier, Géttingen 1990, 153-189; H. Merklein, Erwagungen zur Uberlieferungsgeschichte der neutesta-
mentlichen Abendmahlstraditionen: BZ 21 (1977) 88-101.235-244; R. Pesch, Wie Jesus Abendmahl hielt. Der Grund der Eucharistie,
Freiburg 1977; E. Ruckstuhl, Neue und alte Uberlegungen zu den Abendmahlsworten Jesu: Ders., Jesus im Horizont der Evange-
lien. (SBAB 3), Stuttgart 1988, 69-99; Th. Schumacher, Feier (Anm. 1), 13-17; Th. Séding, Das Mahl des Herrn. Zur Gestalt und
Theologie der altesten nachosterlichen Tradition: Vorgeschmack (Anm. 1), 134-163; W. Kirchschidger, Eucharistie als gefeierte Ge-
meinschaft: ThpQ 140 (1992) 20-26.



2.1 Deutung auf das Ich Jesu

Vorweg ist die Frage entscheidend, worauf sich das jeweils der Deutung vorangestellte ,Dies...“ bezieht. Da-
bei ist der gesamte in der Einfiihrung zum Brotwort dargestellte Vorgang zu beachten: Das Nehmen und Seg-
nen, das dem Brechen, dem Geben und dem Sprechen zugeordnet ist. Dann folgt nach einem nochmaligen
ausdrucklichen Imperativ ,nehmt* die Deutung.

Aus dieser Textlogik ist zu erschlieRen: ,Dies* bezieht sich auf das Brot und auf den damit verbundenen Vor-
gang: das Brechen des Brotes und das Geben an die Tischgemeinschaft (das natirlich implizit das Essen
voraussetzt). Paraphrasiert heifit dies: Was sich hier vollzieht, das ist mein Leib. Das Ich Jesu wird damit ein-
gebunden in das Geschehen des Brotes, und zwar ausgerichtet auf die Tischgemeinschaft: Gebrochen, d. h.
geteilt fur alle und ihnen gegeben. Die Vorwegnahme der Trinknotiz vor das Becherwort unterstutzt diese dy-
namische Deutung. Denn aufgrund dieser Textabfolge muss das Deutewort zum Becher als gleichzeitig-
interpretierend zum Trinkvollzug gedacht werden.

Es ist also von einem Verstandnis auszugehen, das iber eine blofRe statische Substanzdeutung hinausgeht
und personal-dynamisch zu verstehen ist, dabei riickbezogen auf die Identitat des Sprechenden und auf sein
Handeln, das (siehe den Imperativ ,nehmt‘) auf Teilhabe ausgelegt ist. Mit dem friheren Zircher Neutesta-
mentler E. Schweizer ist dabei festzuhalten, dass die Wendung ,dies ist mein Leib* als semitisierende Formu-
lierung fur ,dies ist mein Ich* zu verstehen ist.10

2.2 Deutung des konkreten Schicksals Jesu

Die Verkniipfung dieser Deutung mit dem Schicksal Jesu ist im Brotwort angedeutet und im Becherwort expli-
zit erkennbar. Vorweg ist in Erinnerung zu rufen, dass die gesamte, auf die Person Jesu bezogene Deutung
der Mahlgaben sich nicht auf eine gleichsam dogmatisch festgelegte Dimension reduzieren lasst. Im Ich Jesu
ist dieser konkrete Jesus in seiner Proexistenz fiir seine Nachfolgegemeinschaft gemeint. Der sich hier als
Speise gibt, hat eine ganz bestimmte Geschichte. Sie ist gepragt von Solidaritat, Ausrichtung auf Gott als un-
serem Vater, kompromissloses Fir-Andere-Da-Sein.

In diesem Sinne muss dann auch von der Hereinnahme des Schicksals Jesu gesprochen werden. Das Be-
cherwort deutet auf das Blut (als Lebensmetapher, siehe bes. Dtn 12,23)," das konkretisiert wird durch den
personalen Rickbezug (,mein Blut‘), durch die Bezugsetzung auf den Bund und durch das Vergossen-
Werden. ,Blut vergieRen* ist damals wie heute eine Umschreibung fiir einen gewaltsamen Tod, der an diesem
Abend (und in der nachdsterlichen Relektiire) ganz deutlich vor Augen steht. Die Wendung ,Blut des Bundes*
spielt an Ex 24,8 an, nimmt also Bezug auf das Bundesgeschehen zwischen Gott und Israel als Folge des ge-
gluckten Auszugs aus Agypten. Dieser Bund ist Ausdruck der Proexistenz Gottes, das auf dem Altar und Uber
dem Volk versprengte Blut ist sichtbares Zeichen dafir.!2

Die genaue Differenzierung ist hier wichtig: Blut kann in diesem Zusammenhang nicht mit Opferdimension
gleichgesetzt werden, es zeigt vielmehr ein Geschehen zwischen Gott und Mensch an, ist also sichtbares Zei-
chen dafiir. Wenn nun das Blut Jesu in dieser Mahldeutung in Beziehung zum Stichwort ,Bund* gebracht wird,
bedeutet dies: Dieser Bund wird nicht mehr — wie Ex 24 — durch das Blut von Opfertieren angezeigt, sondern
sichtbares Zeichen daflr ist jetzt das Blut Jesu, jetzt in diesem Mahl verteilt unter der Tischgemeinschaft, so-
dann in seinem Tod vergossen.

Es ist erkennbar: Becherinhalt und Trinkvollzug werden als ein proleptisches, ein vorausgreifendes Gesche-
hen verstanden, das gleichsam den Tod Jesu in einer ganz bestimmten Sinngebung im Voraus abbildet.
Zugleich ist mit dem so ausgedruckten Hinweis auf den Bund eine neue Dimension dieses Bundes angedeu-
tet. Diese kann theologisch mit der Konkretisierung der Proexistenz Gottes durch die kontinuierlich gelebte

10 E. Schweizer, Art. soma: EWNT Ill, 773.

11 Belege bei O. Bicher, Art. (h)aima-Blut: EWNT |, 88-93, hier 88-89; J. Wehrle, Art. Blut: NBL |, 306-308.

12 Vigl. dazu u. a. K. Backhaus, Gottes nicht bereuter Bund: Ekklesiologie des Neuen Testaments. Fs. K. Kertelge. Hrsg. v. R.
Kampling/Th. Séding, Freiburg 1996, 33-55, hier 39-43; Der Neue Bund im Alten. Zur Bundestheologie der beiden Testamente.
Hrsg. v. E. Zenger. (QD 146), Freiburg 1993; M. Vogel, Das Heil des Bundes. (TANZ 18), Tlbingen 1996, 79-97;W. Kirchschlager,
,Bund” in der Herrenmahltradition: Der ungekiindigte Bund? Hrsg. v. H. Frankemélle. (QD 172), Freiburg 1998, 117-134, hier 119-
124.



6

Proexistenz Jesu ausgedriickt werden. Weil Jesus fiir uns gelebt hat, fiir uns gestorben ist und fiir uns aufer-
weckt wurde, erhalt der Bund Gottes mit seinem Volk in dieser personal unmittelbar erfahrbaren Form der
Proexistenz eine vertiefte und verdichtete Dimension. 3

2.3 Todesgewissheit und Todeszuversicht Jesu

Wenn in diesem Zusammenhang dann zurecht gesagt wird, das letzte Mahl Jesu verweise auf die Todesge-
wissheit Jesu, ist zugleich ein Hinweis auf die Todeszuversicht Jesu anzufligen. Diese wird nicht nur im
eschatologischen Ausblick angedeutet, der eine heilvolle Perspektive in einer absoluten Zukunft (wiederum in
der Bildhaftigkeit des Mahles) im Blick hat. Die Deutung des Ichs Jesu und seines Schicksals im Blick auf die
Mahlgemeinschaft kann nicht nur eine Teilhabe an seinem Todesschicksal implizieren, sondern muss — soll
sie heilsstiftenden Sinn fir die Tischgemeinschaft ergeben — offen sein fiir eine neue Teilhabe an seinem Le-
ben.

2.4 Dialogisches Geschehen

Diese Uberlegung wird deutlicher, wenn wir uns die dialogische Dimension der Mahldeutung und des Mahige-
schehens vor Augen halten. Uber die diesbezlgliche Zeichenhaftigkeit der Mahlgaben hinaus — Brot und Wein
laden zum Verzehr ein - unterstreichen der Imperativ ,nehmt* beim Brotwort sowie die vorgezogene, also aus-
driicklich betonte Trinknotiz die Absicht der Miteinbindung der Tischgemeinschaft in das Mahlgeschehen
durch den Vollzug desselben.

Der Mahlabsicht Jesu wird nicht allein durch die von ihm vollzogene Deutung von Brot und Wein auf seine
durch ihr konkretes Schicksal definierte Person entsprochen. Diese geht ins Leere, ist da nicht eine Tischge-
meinschaft, die gewillt und bereit ist, dieser Aufforderung des Essens und Trinkens zu entsprechen. In ihrem
Vollzug des Mahles tritt die Tischgemeinschaft in die ihr angebotene Teilhabe mit Jesus Christus ein und kann
darin die personale Begegnung mit dem sich Gebenden vollziehen. Mahlfeier ohne Mahlvollzug ist ein Wider-
spruch und bleibt ein Fragment. Denn aufgrund des Textbefundes muss gesagt werden: Das Brechen, Geben,
Nehmen und Essen des dargereichten Brotes in der Mahlgemeinschaft und das Trinken aus dem gereichten
Becher umschreiben — in Verbindung mit der entsprechenden verbalen Deutung und dem gemeinsamen Voll-
zug - das Ich Jesu.™ Die Gegenwart Jesu im letzten Mahl, bzw. die Gegenwart des Auferstandenen im Her-
renmahl geschieht im Gesamtgeschehen aus Handlung und Deutung durch Jesus in Bezogenheit auf die das
Mahl feiernde Gemeinschaft, die auf dieses Angebot und diese Deutung der Mahlgaben eintritt.’> Dieses Mahl
impliziert daher flir die Tischgemeinschatft eine Einladung und eine Herausforderung.

Wenn dieses Mahl als Eintritt in die personale Gemeinschaft an Jesus in seinem Leben, in seinem bevorste-
henden Tod und im Blick auf seine Auferstehung verstanden wird, ist unter Bezugnahme auf die Taufkateche-
se in RGm 6 auch erkennbar, wie nahe das Grundverstandnis von Taufe und von Eucharistie zueinander
sind.'6

In diesem Zusammenhang muss nochmals betont werden: Im Kontext des Jesusgeschehens sprechen wir
von einem Mahl. Es wird nach judischer Sitte mit einer Tischgemeinschaft von Jesus nahe stehenden Perso-
nen gefeiert!?, wohl mit der Absicht, die Gesinnungsgemeinschaft um Jesus von Nazaret noch intensiver mit
seiner Person zu verbinden — als eine Schicksalsgemeinschaft im wahrsten Sinne des Wortes, die auf eine

13 Ausfihrlicher dazu W. Kirchschlager, Hat Gott seinen Sohn in den Tod gegeben? — Zum biblischen Verstandnis von Erlésung:
Erlést durch Jesus Christus. Hrsg. v. E. Christen/W. Kirchschldger. (ThB 23), Fribourg 2000, 29-70.

14 Siehe zumindest andeutungsweise mit dieser Akzentsetzung auch Andeutungsweise mit dieser Akzentsetzung Gnilka, Jesus von
Nazaret, Freiburg 1990, 287; Schiirmann, Jesus (Anm. 6) 251-252; explizit so W. Kirchschlédger, ,Bund* in der Herrenmahltradition
(Anm. 12) 120-121.

15 H. J. Klauck differenziert im Blick auf den Befund von 1 Kor 11 auf eine Prinzipale Personalprasenz, eine Kommemorative Aktual-
prasenz, eine Proleptische Finalprasenz und eine Somatische Realprasenz: H. J. Klauck, Prasenz im Herrenmahl: Ders., Gemeinde
- Amt - Sakrament, Wiirzburg 1989, 313-330, hier 325-330.

16 Siehe genauer dazu unten Abschnitt 3.2.

17 Uberlegungen zur Méglichkeit einer liber den Zwolferkreis hinausgehenden Mahlgemeinschaft finden sich bei J. Gnilka, Jesus
(Anm. 14), 280; W. Kirchschléger, Zur Frage der Gottesdienstgemeinschaft (Anm. 2), hier 231-232 mit Anm. 25.



7

absolute Zukunft ausgelegt ist, zugleich aber weder das Lebensprofil Jesu noch seinen absehbaren gewalt-
samen Tod ausklammert oder nur auch vernachlassigen mochte.

3. Die Feier des Herrenmahls

3.1 Gedachtnisfeier

Die friihe Kirche hat dieses Mahl zur Vergegenwartigung des Christusgeschehens sehr bald und regelméafig
gefeiert. Sie stitzt sich dabei auf den so genannten Anamneseauftrag, den Paulus in seinem Zitat des Einset-
zungsberichtes in 1 Kor 11 Gberliefert, vermutlich aber selbst schon vorgefunden hat. Uber die Historizitat der
Formulierung dieses Auftrags ,tut dies zu meinem Gedachtnis® kann man streiten, iber die darin ausgedriickte
Intention m. E. nicht, vor allem dann nicht, wenn die Einbettung der Glaubengemeinschaft um Jesus Christus
in der frihen nachdsterlichen Zeit in den judischen Kontext beachtet wird. Denn was lag fiir diese Gemein-
schaft angesichts des Ostergeschehens naher als der aktualisierende Nach- und damit Neuvollzug jenes Ge-
schehens, das so deutlich wie kein anderes eine Selbstdeutung von Person, Lebensweg und Absicht Jesu von
Nazaret enthielt — ein Profilgeschehen sozusagen, das — so zeigte ja das Ostergeschehen — (iber den Tod Je-
su hinaus seine Gultigkeit behalten, ja streng genommen erst erhalten hatte. Gerade weil eingebettet in den
kulturreligiésen Kontext des Judentums, konnte sich die nachésterliche Glaubensgemeinschaft dabei an ihr
wohlbekannten Vorbildern orientieren, allen voran der Feier des Pascha als Neuvollzug der entscheidenden
Rettungstat Gottes an seinem Volk.

Die nachosterliche Glaubengemeinschaft macht sich also das jlidische Verstandnis von Anamne-
se/Gedéachtnis zu nutze. Dieses besagt, dass Gedéachtnis eine reale Aktualisierung darstellt, nicht einfach ein
Erinnert-Werden — wie dies in der Anweisung zur Feier des Pascha in der Mischna so schon ausgedrickt ist:
,In jedem einzelnen Zeitalter ist man verpflichtet, sich selbst so anzusehen, wie wenn man selbst aus Agypten
ausgezogen ware.“ (Mischna Pes X 5b).

So wird in diesem Mahl, das mit der narrativen Rezitation des urspriinglichen Geschehens unter Beibehaltung
der Gesten in der friihen Kirche vollzogen wird, die Gegenwart des auferstandenen und erhéhten Herrn gefei-
ert.’® Diese Anamnese impliziert Aktualisierung, darin Zeugnis des Glaubens und zugleich Verkiindigung des-
selben. Sooft ihr dieses Mahl feiert, ,verkiindet ihr den Tod des Kyrios* sagt Paulus (1 Kor 11,26) — wobei die
Bezeichnung Kyrios erkennen lasst, dass er in seiner Aussage die Auferstehung Jesu Christi mit eingeschlos-
sen wissen will. In diesem Mahl wird das Christusgeschehen auf einen Punkt verdichtet und zugleich in den
groReren Kontext des Heilshandelns des einen Gottes gestellt. Die theologische Verbindungslinie dafir ist die
Proexistenz Gottes als Bundesgott,'® die in Jesus Christus exemplarisch den Christinnen und Christen zu-
gelebt wird, die in diesem Mahl gefeiert, geteilt und erfahren werden kann.

Vom angesprochenen Gedachtnischarakter des Herrenmahls sind auch Folgerungen fur den Vorsitz bei die-
sem Mahl abzuleiten. Denn Anamnese impliziert, dass es in jener Form vollzogen wird, wie Jesus es selbst mit
seiner Nachfolgegemeinschaft gefeiert hat. Niemand bezweifelt, dass Jesus das letzte Mahl Jesu geleitet hat
—und zwar als jener, der dieser Gemeinschaft als Rabbi vorgestanden ist.

Wenn dem so ist, wird man fir den Nachvollzug dieses Mahles in der Anamnese ebenfalls danach fragen
mussen, wer eine konkrete kirchliche Gemeinschaft leitet. Von der Leitungsvollmacht einer Haus- oder Orts-
kirche ist die Leitung, also der Vorsitz in der Herrenmahlfeier abzuleiten, nicht von der Kompetenz zur Leitung
der Herrenmahlfeier die Mdglichkeit der Leitungsaufgabe in der Kirche.20 Das heif8t schon fiir die neutesta-

18 Siehe M. Haarmann, ,Dies tut zu meinem Gedenken!“ (Anm. 1), bes. 31-35.61-81.269-280.

19 Grundlegend dafir ist die Paraphrase des Tetragramms von B. N. Wambacq, Eheyeh ‘eser ‘eheye («Ich bin, der ich binx) : Bib. 59
(1978) 317-338, hier 338: ,Je serai (celiu qui) Je serai dans la confiance et la foi qu'on me témoigne.*

20 Ausflhrlicher dargelegt und begriindet bei W. Kirchschldger, Begrindung und Formen des liturgischen Leitungsdienstes in den
Schriften des Neuen Testaments: Wie weit tragt das gemeinsame Priestertum? Liturgischer Leitungsdienst zwischen Ordination
und Beauftragung. Hrsg. v. M. Kldckener/ K. Richter. (QD 171), Freiburg 21998, 20-45, hier bes. 31-32.



8

mentliche Zeit: Wer eine (Haus-)kirche oder Kirche am Ort leitet, leitet auch das in diesem Rahmen gefeierte
Herrenmahl. In der Regel werden dies die der Hausgemeinschaft vorstehenden Personen gewesen sein, ob
sie nun z. B. Phdbe (vgl. Rém 16,1-2), Nympha (vgl. Kol 4,15), Aquila, Priszilla (vgl. Rém 16,3-4; 1 Kor 16,9;
Apg 18,2) oder Stephanas (vgl. 1 Kor 16,15) hieRen.

3.2 Das Herrenmahl als Grundlage und Mitte von Kirche

In Begleitung zu ihrer entsprechenden Praxis des Feierns stellt die frihe Kirche verschiedene Reflexionen
uber die Bedeutung dieser Mahlfeier im christlichen Alltag und im kirchlichen Leben an. MaRgebliche diesbe-
zligliche Versuche haben wir in der Brotrede (Joh 6), in verschiedenen Notizen des Lukas in der Emmausperi-
kope (Lk 24,13-35) und in der Apostelgeschichte (Apg 2,42-46; 20,7-12; 27,35), sowie bei Paulus (1 Kor
10,16-17; 1127-34) erhalten.

Paulus stellt in 1 Kor 10 einen grundlegenden Bezug dieses Mahles zur Kirchenwirklichkeit her. Schon der
personal-heilsbezogene Charakter der in diesem Mahl aktualisierten Christusgemeinschaft macht es notwen-
dig, nach seiner kirchenbezogenen Dimension zu fragen. In seiner diesbezuglichen Reflexion fuhrt Paulus das
wichtige Stichwort koinonia — Gemeinschaft — ein und verbindet es kausal mit der gemeinsamen Teilhabe am
Leib des Herrn:

,16Der Becher des Segens, den wir segnen,
ist er nicht Gemeinschaft mit dem Blut Christi?
Das Brot, das wir brechen,
ist es nicht Gemeinschaft mit dem Leib Christi?
7Denn es ist ein Brot,
ein Leib sind wir, die vielen,
denn wir alle haben Anteil an dem einen Brot.“ (1 Kor 10,16-17)

Diese Rede vom Leib assoziiert er wohl zunachst aus der ihm und der korinthischen Kirche gelaufigen Praxis
der Herrenmahlfeier auf dieses Mahl selbst. Zugleich fiihrt er es in kirchenbezogenem Sinne weiter:2! Auf-
grund der Teilhabe an dem einen eucharistischen Brot, das der Leib des Herrn ist, werden jene, die dieses
Mahl teilen, selbst zum Leib Christi, sie haben also Anteil am Kirche-Sein in einem umfassenden Sinne.22

In 1 Kor 12 flhrt Paulus sodann unter dem Stichwort ,Leib” die Rede von der Taufe und vom Herrenmahl zu-
sammen, um sodann das auf die Kirche bezogene Bild vom Leib Christi zu entfalten.2?

Im Herrenmahl wird personale Christusprioritat und —gemeinschaft und in der Folge Gemeinschaft untereinan-
der, d. h. unter jenen, die aufgrund ihrer Taufe in diesem Christusbekenntnis verbunden sind, gefeiert. Dies ist
Aktualisierung der Taufe. Der flr die Herrenmahlfeier vorausgesetzte Glaubenskonsens ist bereits weit friher
eingefordert: dort né@mlich, wo ein Mensch aufgrund seines Christusbekenntnisses getauft und somit in die Kir-
che eingegliedert wird. Der Leib Christi wird in der Taufe durch das pneumatische Wirken des Geistes Gottes

21 Siehe die Charakterisierungen des Leib-Verstandnisses durch J. Roloff, Die Kirche im Neuen Testament. (NTDErgreihe 10), Got-
tingen 1993, 100-102, hier 101: ,soteriologisch-sakramental” (1 Kor 10,16) und ,ekklesiologisch* (1 Kor 10,17).

22 Siehe dazu genauer bei G. Barth, das Herrenmahl in der friihen Christenheit, in: Ders., Neutestamentliche Versuche und Beo-
bachtungen, Waltrop 1996, 67-134; N. Baumert, Koinonia tou aimatos tou Xristou — 1 Kor 10,14-22: Ders.: Studien zu den Paulus-
briefen. (SBAB 32), Stuttgart 2001, 43-48; O. Betz, Das Mahl des Herrn bei Paulus, in: Ders., Jesus. Der Herr der Kirche. (WUNT
32), Tubingen 1990, 217-251; G. Bornkamm, Herrenmahl und Kirche bei Paulus, in: Ders., Studien zum Neuen Testament, Miinchen
1985, 270-308; F. Hahn, Das Herrenmahl bei Paulus, in: Paulus, Apostel Jesu Christi. Fs. G. Klein. Hrsg. v. M. Trowitzsch, Tibingen
1998, 23-33; H. J. Klauck, Herrenmahl und hellenistischer Kult. (NTA NF 15), Mlnster 1982, 252-285; ders., Eucharistie und Kir-
chengemeinschaft bei Paulus, in: Ders., Gemeinde (Anm. 15), 331-347; W. Schrage, Einige Hauptprobleme der Diskussion des Her-
renmahls im 1. Korintherbrief, in: The Corinthian Correspondence. Hrsg. v. R. Bieringer. (BEThL 125), Leuven 1996, 191-198; T.
Séding, Eucharistie und Mysterien. Urchristliche Herrenmahlstheologie und antike Mysterienreligiositat im Spiegel von 1 Kor 10, in:
Ders., Das Wort vom Kreuz. (WUNT 93), Tubingen 1997, 327-334.

23 Grundlegend dazu E. Kdsemann, Leib und Leib Christi. (BHTh 9), Tlbingen 1933; siehe des weiteren J. Roloff, Kirche (Anm. 21),
100-109; Th. Séding, ,Ihr aber seid der Leib Christi* (1 Kor 12,27), in: ders., Das Wort vom Kreuz (Anm. 22), 272-299; W. Kirch-
schldger, Einssein in Christus. Taufe und Herrenmahlfeier als Grundlage fiir den Zugang zu den Geschlechtern in der frilhen Kirche:
WoMan in Church. Hrsg. v. M. Egger/L. Meier/K. Wissmiller, Berlin 2006, 31-52, hier 45-52.



9

konstituiert. Darin ist auch die umfassende Einheit des Leibes, eine Einheit in Vielfalt freilich, grundgelegt. Die
Feier des Herrenmahls ist die Konkretisierung und Aktualisierung der Taufwirklichkeit und die Aktualisierung
des Leibes Christi, seiner Lebendigkeit gleichsam. In diesem Sinne muss gesagt werden: Das Herrenmahl ist
die Mitte von Kirche, sie bildet ihr zentrales Lebenszeichen und ist ihre zentrale Lebensdulerung. In der fri-
hen Kirche geschieht diese Feier in der Hauskirche, in der Ortskirche, vielleicht fallweise dartiber hinaus.

Im skizzierten kirchenbezogenen Verstandnis des Herrenmahls wurzelt m. E. die Moglichkeit dafiir, dass meh-
rere und ihr Leben unterschiedlich gestaltende Kirchen sich zu einer umfassenderen Kirche versammeln, um
in dieser groReren Gemeinschaft dieses ihr Kirche-Sein zu feiern. Die Verortung im Christusbekenntnis, das
Grundlage jeder Konkretisierung von Kirche ist, erméglicht diese Ubergreifende Feier, denn die dafiir als Vor-
aussetzung anzusehende koinonia/Gemeinschaft ist in der allen gemeinsamen Taufe langst grundgelegt.2* Sie
muss nicht erst geschaffen, sondern lediglich in der gemeinsamen Mahlfeier aktualisiert werden.

3.3 Das Herrenmahl als Mahlfeier der kirchlichen Gemeinschaft

Angesichts dieses Befundes stellt sich dann natrlich die Frage, wer denn das Herrenmahl feiert oder feiern
darf. Aus paulinischer Sicht musste man darauf antworten: Dieses Mahl ist die liturgische Mahlfeier der Ge-
tauften, jener also, die in der Taufe das proklamiert haben, was sie jetzt feiern, némlich: Christusprioritat und
das Miihen um Christusgemeinschaft ebenso wie um die Gemeinschaft untereinander. Dies diirfen sie in die-
sem Mahl im Teilen und Essen des einen Brotes, in dem sich Jesus Christus jedem und jeder einzelnen und
damit der Mahlgemeinschaft personal gibt, neu geschenkhaft erleben und erfahren.

Diese grundlegende Ruckbindung auf die Taufe scheint auf den ersten Blick jedoch durch das Sprechen des
Paulus Uber das ,unwirdige* Essen und Trinken in 1 Kor widerlegt. Ein genauerer Blick auf Textzusammen-
hang, Aussageabsicht und Wortwahl kann hier jedoch ein Missverstandnis aufdecken und zugleich zurechtru-
cken, das uns in unserer Praxis seit Jahrhunderten begleitet.25

Der Textzusammenhang: 1 Kor 11 setzt sich Paulus kritisch mit den Begleiterscheinungen der Herrenmahlfei-
er in Korinth auseinander. Der Textabschnitt wird mit einem recht umfangreichen Tadel der Kirche von Korinth
er6ffnet.

,"Dies jedoch anordnend, lobe ich nicht,

da ihr nicht zum Besseren, sondern zum Schlechteren zusammenkommt. ...

20Wenn ihr nun zusammenkommt zu diesem [Mahl], ist es nicht ein Herrenspeise-Essen.
21Denn jeder nimmt die eigene Speise vorweg beim Essen,

und der eine hungert, der andere ist betrunken.

23 .. Was soll ich sagen? Soll ich euch loben? Darin lobe ich nicht.“ (1 Kor 11,17-22)

Die zwischen diesen Tadel (11,17-22) und die ermahnende Konsequenz (11,27-34) gestellte Rezitation des
Einsetzungsberichtes (11,23-26) hat den Charakter eines erinnernd begrindenden Arguments. Dadurch wird

24 Die Grundlage fiir diese Sichtweise bildet Gal 3,26-29, bes. 3,28, sowie die Grundformel der Christusgemeinschaft aufgrund der
Taufe, wie sie Rom 6,3-23 entwickelt wird. Zum gesamten Problemkreis der Zulassung zur Herrenmahlfeier siehe W. Kirchschlager,
Uber die Zulassung zur Herrenmahlfeier. Neutestamentliche Erwégungen: ,Was von Anfang an war". Fs. R. Brandle. Hrsg. v. Th. K.
Kuhn/E. W. Stegemann, Basel 2006 [= ThZ 62/Heft 2 (2006)], 107-124.

25 Auf lehramtlicher Ebene konkret seit dem Konzil von Trient. Siehe Dekret iber das Sakrament der Eucharistie vom 11. Oktober
1551, hier Kapitel 7: Uber ,die Vorbereitung, die anzuwenden ist, damit einer die heilige Eucharistie wiirdig empfange* [DHH 1646]:
,Wenn es sich nicht ziemt, dass einer zu irgendwelchen heiligen Verrichtungen anders hinzutrete als heilig, so muss sich sicherlich,
je mehr die Heiligkeit und Géttlichkeit dieses himmlischen Sakramentes einem christlichen Manne [und einer christlichen Frau] be-
kannt ist, jener umso gewissenhafter davor hiten, ohne grosse Ehrfurcht und Heiligkeit [Kann. 11] zu seinem Empfang hinzutreten,
zumal da wir bei dem Apostel jene schreckensvollen Worte lesen: ,Wer unwirdig isst und trinkt, isst und trinkt sich das Gericht, wenn
er nicht den Leib des Herrn unterscheidet’ [1 Kor 11,29]. Deshalb muss sich derjenige, der kommunizieren will, sein Gebot ins Ge-
déchtnis zurlckrufen: «Es prife aber der Mensch sich selbst» [1 Kor 11,28].

Siehe sodann Katechismus der Katholischen Kirche, Oldenburg u. a. 1993, n. 1385.



10

zunachst der Kirche von Korinth vor Augen gefuhrt (vgl. 11,23: ,Denn ...), dass zwischen dem Mahl Jesu und
ihrer Praxis eine Differenz besteht, die jedes Lob unmdglich macht. Daraus wird sodann abgeleitet, welche
Folgerungen aus beidem — aus dem Missstand und aus der Besinnung auf die originare Herrenmahliberliefe-
rung — zu ziehen sind (11,27-33).

Die Aussageabsicht des ganzen Abschnitts zielt also auf die Behebung des in Korinth festgestellten Missstan-
des. Dieser bezieht sich auf soziologisch bedingte UnregelmaRigkeiten und Spannungen, die frau oder man
sich in dieser Ortskirche, die aus Judenchristen und Heidenchristen, aus Sklaven und Freien zusammenge-
setzt ist, gut vorstellen kann. Wie es beim Herrenmahl in Korinth und in dessen Umfeld zugeht — so wird man
Paulus interpretieren kdnnen — entspricht nicht dem Umfeld und der Atmosphare des letzten Mahles Jesu, auf
das Paulus die Kirche von Korinth ausdricklich — den Einsetzungsbericht rezitierend — hinweist.

Die Folgerung die Paulus zieht, istin 1 Kor 11,27 gebindelt:
,Daher: Wenn jemand isst das Brot oder trinkt den Becher des Kyrios unwiirdig (anaxios,
schuldig wird er sein am Leib und am Blut des Kyrios.

Der hier verwendete Begriff anaxios stammt aus der Rechtssprache und dient als Ausdruck fir das Fehlen ei-
ner sachlichen Ausgewogenheit und zur Umschreibung der Unangemessenheit des Handelns oder einer Sa-
che. Das Bild der Waage als Ausdruck der Ausgeglichenheit und Entsprechung ist hier hilfreich. anaxios ist
kein ethischer Begriff.26

Uberdies ist zu beachten, dass wir es mit einem Adverb zu tun haben. Unwiirdig bezieht sich also nicht auf die
Disposition der Handlungssubjekte, sondern auf den Modus ihres Handelns.

Aus diesem nur skizzierten Blick auf Textzusammenhang, Aussageabsicht und Wortwahl ergibt sich: Die War-
nung vor einem unwrdig Handeln bezieht sich auf den Vorgang des Essens und Trinkens. Aufgrund des Kon-
textes ist erkennbar, dass nach paulinischer Beurteilung dieser Vollzug nicht der Wirde des Mahles ent-
spricht, da die Herrenspeise und die Alltagsspeise nicht prazise beurteilt bzw. unterschieden werden. Die Art,
wie die Kirche von Korinth dieses Mahl feiert, entspricht also nicht seinem besonderen Charakter. Darin ist die
Gefahr des unwiirdigen Vollzugs gegeben, die zur Schuldhaftigkeit fihrt.2” Die daraus abgeleitete Forderung
in 11,28 (,Es beurteile sich selbst der Mensch und so esse er von dem Brot...“) ist demnach auf die Frage be-
zogen, ob in der Zusammenkunft Herrenspeise und Alltagsspeise — hier u. a. konkret zur Vermeidung sozialer
Diskrepanzen — angemessen voneinander unterschieden werden (vgl. 11,20.21) und ob die Feier des Mahles
dieser Differenzierung entsprechend Rechnung tragt. Darin entscheidet sich wirdiges oder unwdrdiges Essen
und Trinken mit allen angefihrten Konsequenzen.?

Es ist unlibersehbar: Damit sind die Akzente der Wiirdigkeit erheblich verschoben. Sie sprechen nicht eine
bestimmte Disposition der das Mahl Feiernden an, sondern beziehen sich auf ihr Verhalten wahrend der Mahl-
feier. Trotzdem wird die Feier des Herrenmahles nicht der Beliebigkeit anheim gestellt. Ausgangs der bibli-
schen Zeit, also um die Wende zum 2. Jh., finden wir in verschiedenen Schriften Hinweise darauf, dass in die-
ser Friihzeit die Taufe das entscheidende Zulassungskriterium fiir die Feier des Herrenmahles gewesen ist.2°

26 Siehe so W. Foerster, Art. axios, anaxios, in: ThWNT I, 378-379; des weiteren H. G. Liddell/R. Scott, A Greek English Lexicon,
Oxford 91982, 114; E. Tiedtke, Art. axios, in: ThBL |, 1047-148.

27 Siehe Bauer/Aland, WB 115: ,nicht entsprechend, unwiirdig esthiein, pinein [= essen, trinken] b. Herrenmahl, wenn man es in un-
angemessener Haltung geniesst”. [Hervorhebung von Bauer/Aland]. So auch P. Neuenzeit, Das Herrenmahl. (STANT 1), Minchen
1960, hier 35, sowie Ubereinstimmend die neuere exegetische Literatur.

28 Genauere Darlegung und Belege bei W. Kirchschldger, Unwiirdiger Kommunionempfang. 1 Kor 11,27 als Vorwand fir Marginali-
sierungen: Randfiguren in der Mitte. Fs. H. J. Venetz (65). Hrsg. v. M. Kiichler/P. Reinl, Luzern 2003, 183-192.

2 Siehe z. B. Did 9,5: ,Keiner aber esse oder trinke von eurer Eucharistie, ausser den auf den Namen des Herrn Getauften.

Vgl. dazu Did 10,6: ,Wenn einer heilig ist, komme er. Wenn er [es] nicht ist, kehre er um."

Did 14,1-2: ,'Wenn ihr aber am Herrentag zusammenkommt, brecht das Brot und sagt Dank, nachdem ihr eure Ubertretungen be-
kannt habt, damit euer Opfer rein sei. 2Keiner aber, der einen Streit mit seinem Nachsten hat, soll mit euch zusammenkommen, bis
sie sich versohnt haben, damit euer Opfer nicht entweiht werde."

Siehe bes. Justin, Apol | 66,1-2: ,Diese Speise wird bei uns Eucharistie genannt.

An ihr teilzuhaben ist niemandem anderen erlaubt als dem,

der als wahr glaubt das von uns Gelehrte



11

Sosehr ich daflr pladiere, die Akzentsetzung von 1 Kor 11 ernst zu nehmen - sie wirde uns helfen, viele Vor-
urteile und Ungerechtigkeiten®® im Zusammenhang mit dem Herrenmahl zu beseitigen - , sosehr muss ich
daran erinnern, dass eine entsprechend modifizierte Praxis hinsichtlich der Feier des Herrenmahles, also des
gemeinsamen Essens und Trinkens, ein lebendiges Taufbewusstsein voraussetzt. Denn nur dann, wenn
Christinnen und Christen die prinzipielle Orientierung an Jesus Christus in ihrer Taufe bewusst leben, ist die
Voraussetzung dafir geben, im Herrenmahl das zu feiern, was sie durch die Taufe geworden sind: T6chter
und Séhne Gottes aufgrund ihrer lebendigen Glaubensgemeinschaft mit Jesus Christus.

Ausblick

Mit der Feier seines letzten Mahles hat Jesus von Nazaret sein Lebens- und Wirkprofil verdichtet und seine
Absicht der Miteinbeziehung der an ihn Glaubenden in dieses Profil zum Ausdruck gebracht. Diese Feier ist
das zentrale Vermachtnis seines Wirkens, das durch die Zeiten ermdglicht, an seiner Handlungsstrategie an-
zuschlielen, und zwar in personaler Begegnung und Verbundenheit mit ihm.

Das Herrenmahl ist fir Christinnen und Christen eine entscheidende Chance. Diese im Sinne Jesu Christi
wahrzunehmen, bleibt eine Lebensaufgabe flr alle Christinnen und Christen, es bleibt eine Herausforderung
fur die christlichen Kirchen. An uns allen gemeinsam und an jeder und jedem von uns liegt es, die Einladung
zu diesem Mahl ernst zu nehmen, dem Anspruch dieses Mahles gerecht zu werden und so als Kirche Jesu
Christi zu leben.

und der gewaschen wurde in dem Bad fiir die Vergebung der Siinden und zur Wiedergeburt

und der so lebt, wie es Christus libergeben hat.

2Denn nicht als gemeines Brot

und nicht als gemeinen Trank nehmen wir diese.

Um Missverstandnissen vorzubeugen, sei darauf hingewiesen, dass sich die von Justin genannten drei Kriterien (glauben ..., gewa-
schen werden ..., leben nach der Weisung Christi) alle auf die Voraussetzung von Taufe beziehen.

30 Siehe z. B. Kongregation fiir die Glaubenslehre, Schreiben an die Bischéfe der Katholischen Kirche iber den Kommunionemp-
fang von wiederverheirateten geschiedenen Glaubigen, Rom (ohne Datum), publiziert am 14. Oktober 1994, Ziffer 6: ,Glaubige, die
wie in der Ehe mit einer Person zusammenleben, die nicht ihre rechtmassige Ehegattin oder ihr rechtmassiger Ehegatte ist, diirfen
nicht zur heiligen Kommunion hinzutreten. Im Falle, dass sie dies fiir mdglich hielten, haben die Hirten und Beichtvater wegen der
Schwere der Materie und der Forderungen des geistlichen Wohls der betreffenden Personen [hier Fussnote: Vgl. 1 Kor 11,27-29]
und des Allgemeinwohls der Kirche die ernste Pflicht, sie zu ermahnen, dass ein solches Gewissensurteil in offenem Gegensatz zur
Lehre der Kirche steht [hier Fussnote: Vgl. Codex des kanonischen Rechtes can. 978 § 2]. Sie miissen diese Lehre zudem allen ih-
nen anvertrauten Glaubigen in Erinnerung rufen.”



