
Walter Kirchschläger, Luzern 
 

�SIE ERKANNTEN IHN BEIM BROTBRECHEN� (LK 24,35) 
Das Herrenmahl aus biblischer Sicht 

Einführung 
Eucharistie wird nicht voraussetzungslos gefeiert. Was nach der Darstellung des Lukas die zwei Personen aus 
der Nachfolgegemeinschaft Jesu beim abendlichen Mahl mit ihrem unbekannten Wegbegleiter in Emmaus er-
leben, hat eine Vor-, besser eine Hauptgeschichte im Wirken Jesu selbst. So erst ist es auf der Erzählebene 
möglich und konsequent, was der Evangelist schreibt: �Sie erkannten ihn beim Brotbrechen� (Lk 24,35) � ein 
Erkennen freilich nicht aus eigener Einsicht, sondern weil ihnen im Vorgang des Nehmens des Brotes, des 
Lobpreises, des Brechens und des Gebens an sie �die Augen geöffnet wurden� (Lk 24,31). Die Bibelkundigen 
hören das theologische Passiv, das auf das göttliche Subjekt dieses Vorgangs des Verstehens und Erkennens 
verweist. Es begegnet nochmals in der Selbstreflexion dieser zwei Personen aus der Jesusgemeinschaft, mit 
der sie Lukas auf das Osterbekenntnis der Gruppe in Jerusalem (Lk 24,34: �Wahrhaftig wurde der Kyrios auf-
erweckt und hat sich dem Simon sehbar gemacht�) antworten lässt und mit der der Evangelist zugleich die Pe-
rikope beschließt: �Und sie legten aus, was unterwegs geschah und wie er sich ihnen zu erkennen gab im 
Brechen des Brotes� (Lk 24,35). 
Frau oder man wird bei der Interpretation dieser Eucharistiekatechese nicht nur auf der Erzählebene zurück 
denken dürfen und folgern, Kleopas und die zweite Person hätten sozusagen aufgrund ihrer Erinnerung an 
entsprechendes Handeln Jesu von Nazaret im Mahlkontext auf die Identität ihres Wegbegleiters mit Jesus von 
Nazaret, jetzt österlich erhöht als Kyrios, schließen können. Die vom Evangelisten gesetzten Textsignale ver-
weisen deutlich auf den inneren, von Gottes Initiative bestimmten Erkennungsvorgang, in dem ja gerade ein 
wesentliches theologisches Moment von Eucharistie liegt und das in der einen ursprünglichen Mahlfeier als 
Verdeutlichung der jesuanischen Absicht von Heil und Rettung verortet ist.  
Das bedeutet: Wir können über Eucharistie als Herrenmahlfeier nicht sprechen, ohne zuvor das letzte Mahl 
Jesu zu bedenken und nach seiner inhaltlichen Bedeutung zu fragen (siehe Abschnitt 2). Aber selbst damit 
greifen wir etwas zu kurz. Nicht erst am Abend vor seinem Tod hat Jesus mit anderen Menschen Mahl gehal-
ten. Vor dieser Mahlfeier steht eine mehrfach belegte Mahlpraxis Jesu und steht darüber hinaus ein ausge-
prägtes Verständnis des antiken, insbesondere des jüdischen Menschen hinsichtlich der Bedeutung, die ei-
nem gemeinsamen Mahl beigemessen wird. An diesem Ort müssen also � im ersten Abschnitt � diese Über-
legungen beginnen. Erst dann können wir im dritten Abschnitt auf das Herrenmahl zu sprechen kommen. Ne-
ben der formelhaften Umschreibung �Brotbrechen� ist dies die älteste Bezeichnung für diese Mahlfeier. Erst in 
Schriften um die Wende zum 2. Jh. n. Chr., mit dem Beginn der nachbiblischen Zeit also, begegnet die Be-
zeichnung �Eucharistie� � abgeleitet wohl aus der mehrfachen Erwähnung der Danksagung, der eucharistia 
also, in den biblischen Einsetzungsberichten. Dabei ist auffällig, dass die eher beiläufige Erwähnung in Did 9,5 
um 100 n. Chr. zu einer prägnant formulierten Benennung bei Justin um 160 n. Chr. weiterentwickelt ist: �Die-
se Speise wird bei uns Eucharistie genannt� (Apol I 66,1) � was erkennen lässt, dass sich diese entsprechen-
de Bezeichnung allmählich allgemein einbürgert.1 
 

                                                 
1 Aus der inzwischen uferlosen Literatur zu diesem Themenbereich wird nur eine (kleine) Auswahl vermerkt. An grundlegenden Ge-
samtentwürfen zur Thematik seien genannt: 
�Eine gewöhnliche und harmlose Speise�? Von den Entwicklungen frühchristlicher Abendmahlstraditionen. Hrsg. v. J. Hartenstein/D. 
Petersen/A. Standhartinger, Gütersloh 2008; Eucharistie. Positionen katholischer Theologie. Hrsg. v. Th. Söding, Regensburg 2002; 
M. Haarmann, �Dies tut zu meinem Gedenken!� Neukirchen 2004; Herrenmahl und Gruppenidentität. Hrsg. v. M. Ebner. (QD 221), 
Freiburg 2007; K. Koch, Eucharistie. Herz des Glaubens, Fribourg 2005; Leib Christi sein � feiern � werden. Hrsg. v. M. Klöckener/P. 
Spichtig, Fribourg 2006; Mehr als Brot und Wein. Theologische Kontexte der Eucharistie. Hrsg. v. W. Haunerland, Würzburg 2005; 
H. B. Meyer, Eucharistie. Geschichte, Theologie, Pastoral. Handbuch der Liturgiewissenschaft 4, Regensburg 1989; Th. Schuma-
cher, Die Feier der Eucharistie. Liturgische Abläufe, geschichtliche Entwicklungen, theologische Bedeutung, München 2009; Vorge-
schmack. Ökumenische Bemühungen um Eucharistie. Fs. Th. Schneider. Hrsg. v. B. J. Hilberath/D. Sattler, Mainz 1995.  

id42435671 pdfMachine by Broadgun Software  - a great PDF writer!  - a great PDF creator! - http://www.pdfmachine.com  http://www.broadgun.com 

renate.leidinger
Platziertes Bild



 2 

1 Vorfragen 
1.1 Die Vorgeschichte des letzten Mahles Jesu 
Das letzte Mahl Jesu war nicht das erste Mahl, das Jesus mit Menschen gefeiert hat. Dieses Abendmahl Jesu 
im Kreise seiner Nachfolgegemeinschaft hat eine Vorgeschichte, die sein gesamtes Wirken durchzieht.2 
Jesus pflegte eine extensive Mahlpraxis, wie zahlreiche Episoden und Hinweise in den Evangelien zeigen 
können. Verwiesen sei nur auf jenes Mahl, zu dem der soeben in die Nachfolge Jesu berufene Levi (den wir 
auch unter dem Namen Matthäus kennen) in sein Haus einlud (siehe Mk 2,13-14.15-17 par). Mit �Zöllnern, 
Sünderinnen und Sündern� sei Jesus zu Tische gelegen, so erzählt Markus, und auf die diesbezüglichen Vor-
haltungen der Pharisäer gibt Jesus eine klare Antwort über das Selbstverständnis seiner Sendung: �Ich bin 
nicht gekommen, um Gerechte zu berufen, sondern Sünder.� Denn �nicht die Gesunden brauchen den Arzt, 
sondern die Kranken.� (Mk 2,17 par).  
Daraus wie aus anderen Texten der Evangelien können wir ablesen: Der Umgang mit Selbstgerechten war 
nicht die Sache Jesu, die Gemeinschaft mit Menschen, die ihn, seine Offenheit und seine Hilfe suchten, hin-
gegen sehr wohl. Eindrücklich stellt dies Lukas in der Einleitung seiner Gleichnisfolge über das Verlorene vor 
Augen: 
�Alle Zöllner, Sünderinnen und Sünder bedrängten ihn, um ihn zu hören.  
Und die Pharisäer und Zöllner waren befremdet darüber und sagten:  
Dieser nimmt sündige Menschen auf und liegt mit ihnen zu Tische.� (Lk 15,1-2) 
Als Antwort auf diesen Vorwurf überliefert Lukas im Munde Jesu die Gleichnisse über das Verlorene: das 
Schaf, die Drachme, die zwei Söhne. Besonders die letzte Erzählung zeigt eindrucksvoll die beabsichtigte 
Pointe: Es bleibt darin offen, ob der ältere, der selbstgerechte Sohn, der mit seinem sündigen Bruder keine 
Tischgemeinschaft mehr haben möchte, damit nicht auch die Gemeinschaft mit dem guten Vater verspielt. Die 
Antwort darauf ist der Leserin und dem Leser vorbehalten, jede und jeder muss sie für sich geben. �  
Jesus von Nazaret pflegt eine �offene Tischgemeinschaft�.3 Die Evangelien erwecken sogar den Anschein, 
dass diese Praxis Jesu zu einem Unterscheidungszeichen, einem Charakteristikum also seiner Tätigkeit wird, 
die ihn deutlich z. B. von Johannes dem Täufer abhebt. Anders als dieser, der �kein Brot isst und keinen Wein 
trinkt�, verhält sich Jesus: �Er isst und trinkt� und handelt sich so den Vorwurf ein, �ein Fresser und Säufer, ein 
Freund der Zöllner und der sündigen Menschen� zu sein (vgl. Lk 7,33-34). 
 
Mit seinem Mahlverhalten schließt Jesus von Nazaret an die Bedeutung an, die das gemeinsame Mahl in der 
gesamten Antike, hier konkret vor allem in der jüdischen Tradition hat.4 Tischgemeinschaft ist Ausdruck von 
Übereinstimmung und umfassenderer Gemeinschaft und ist schon darin und deshalb eine Symbolhandlung.5 
Zu verweisen ist hier natürlich auf die alte Überlieferung, die uns Gott als Gast bei Abraham zeigt (Gen 18) 
oder auf die mehrfach belegte Vorstellung der endzeitlichen Vollendung in der Gottesgemeinschaft als ein 

                                                 
2 Siehe dazu F. Annen, �Sie hielten fest am Brotbrechen� (Apg 2,42): Sonntag � der Kirche liebstes Sorgenkind. Hg. v. H. Halter, Zü-
rich 1982, 102-122; W. Bösen, Jesusmahl. Eucharistisches Mahl. Endzeitmahl. (SBS 97), Stuttgart 1980; D. A. Koch, Jesu Tischge-
meinschaft mit Zöllnern und Sündern: Fs. W. Marxen. Hrsg. v. D. A. Koch u. a., Gütersloh 1989, 57-73; W. Thissen, Erzählung der 
Befreiung. (fzb 21), Würzburg 1976, 54-65; M. Trautmann, Zeichenhafte Handlungen Jesu. (fzb 37), Würzburg 1979, 132-166; F. 
Wyss, Jesus � Freund der Verachteten, Luzern [Theol. Diplomarbeit] 1991; W. Kirchschläger, Zur Frage der Gottesdienstgemein-
schaft: HlD 49 (1995) 227-238, hier 228-231. 
3 Diese geglückte Formulierung stammt von F. Annen, �Sie hielten fest� (Anm. 2), 115. 
4 Ausführlicher dazu bei R. Breitenbach, Tischgemeinschaft ist mehr als Almosengeben: BiLi 79 (2006) 54-58; A. Gutsfeld, Art. 
Mahlzeiten: Der neue Pauly 7, Stuttgart 1999, 705-707; M. Josuttis/G. M. Martin (Hg), Das heilige Essen. Kulturwissenschaftliche 
Beiträge zum Verständnis des Abendmahls, Stuttgart 1980; H. B. Meyer, Eucharistie 44-54; F. Nötscher, Sakrale Mahlzeiten vor 
Qumran: Ders., Vom Alten zum Neuen Testament. Gesammelte Aufsätze. (BBB 17) 83-111; P. Schmitt-Pantel, Art. Esskultur: Der 
neue Pauly 4, Stuttgart 1998, 149-156; dies., Art. Gastmahl I und II: ebda 797-803; E. Pax, Essen und Trinken: BiLe 10 (1969) 275-
291; M. Reiser, Art. Mahl: NBL 2, Zürich 1995, 687-688; R. Sandgruber, Brot und Fleisch. Eine kleine Kulturgeschichte des Essens: 
ThpQ 155 (2007) 3-18; R. Smend, Art. Essen und Trinken: NBL I, Zürich 1991, 601-602; H. L. Strack/P. Billerbeck, Ein altjüdisches 
Gastmahl: StrB IV/2, München 51969, 611-639; A. V. Ström, Art. Abendmahl I: TRE 1, Berlin 1977, 43-47. 
5 Die Folgerungen dieses Mahlverständnis zeigt auf G. Bachl, Essen und Trinken als sakramentales Handeln: ThpQ 155 (2007) 30-
38. 



 3 

festliches Mahl � am schönsten wohl ausgedrückt in Jes 25: �Der Herr der Heere wird auf diesem Berg für alle 
Völker ein Festmahl geben mit den feinsten Speisen, ein Gelage mit erlesenen Weinen, mit den besten und 
feinsten Speisen, mit besten erlesenen Weinen. �� (Jes 25,6). 
Auch Jesus von Nazaret hat dieses Bild mehrmals für den Blick in die Endzeit gebraucht (siehe Mt 22,1-14 
par) und auch in seinem eigenen Wirken das Mahl als ein Zeichen der Heilsgemeinschaft verstanden.6 So 
muss der Zöllner Zachäus eilig vom Baum herabsteigen, um für Jesus ein Mahl in seinem Haus zu bereiten, 
ein Vorgang, von dem es später heißt: �Heute ist diesem Hause das Heil geschenkt worden� (Lk 19,9).  
In diesem Zusammenhang sind auch die Speisungsgeschichten (Mk 6,32-44 par; Mk 8,1-10 par) zu nennen. 
Sie können am deutlichsten zeigen, dass mit der Mahlpraxis Jesu ein symbolhafter Charakter verbunden ist, 
d. h.: dass die hier vollzogene Wirklichkeit in ihrer Bedeutung über sich hinausgeht und auf eine tiefere Sinn-
gebung hinweist. Im Falle des Jesusmahles heißt diese: Angebot und Mitteilung, Zusage von Heil. Gerade die 
Speisungsgeschichten, welche die Evangelisten eindeutig unter der Perspektive des letzten Mahles Jesu und 
gleichsam als darauf voraus weisende Episoden verstehen, lassen diese Dimension des Mahlgeschehens als 
eine Zeichenhandlung verstehen. Die terminologische Kontinuität, die zwischen der Darstellung der Spei-
sungsgeschichten und dem Einsetzungsbericht besteht, erweist sich hier als ein untrügliches Argument. Dar-
über hinaus ist in diesen Geschichten die Grundhaltung der Proexistenz Jesu erkennbar, der den Menschen 
auch dann noch Speise gibt, wenn die Jüngerinnen und Jünger schon darauf dringen, die Menschen doch 
einmal wegzuschicken. Die Handlungsbereitschaft Jesu hingegen bleibt uneingeschränkt. Er sättigt die Men-
schenmenge, und er tut es in Übermaß (vgl. Mk 8,8 par). 
Der Vollständigkeit halber ist anzumerken, dass die frühe Kirche dieses heilsstiftende Bewusstsein der Mahl-
gemeinschaft weiterführt. Die Konflikte, in die Simon Petrus gerät � sei es bezüglich der Taufe des Heiden 
Kornelius, sei es im Blick auf die Kirche von Antiochien � gipfeln jeweils in dem Vorwurf der eingegangenen 
oder vorenthaltenen Tischgemeinschaft mit den unmittelbar betroffenen Menschen (vgl. Gal 2; Apg 10-11). 
 
Aus diesen Beobachtungen ergibt sich: Das letzte Mahl Jesu kann nicht voraussetzungslos betrachtet werden. 
Es hat eine Vorgeschichte im Wirken Jesu, und es muss daher in Kontinuität mit der gesamten Mahlpraxis Je-
su gesehen und sodann auch interpretiert werden. Von dieser Folgerung wäre nur abzurücken, wenn zwi-
schen der Grundhaltung Jesu während seines gesamten Wirkens und seinem Verhalten am letzten Abend 
seines Lebens ein grundlegender Bruch, eine totale Veränderung also, nachzuweisen wäre. Dies wird aller-
dings kaum gelingen.  

1.2 Die Einbettung des letzten Mahles Jesu 
Zeitlich und inhaltlich ist das letzte Mahl Jesu vom jüdischen Paschafest mitbestimmt. Dabei ist es unerheb-
lich, ob wir der synoptischen oder der johanneischen Chronologie folgen, ob der Todestag Jesu also der 14. 
oder der 15. Nisan war. Auch die Frage, ob das letzte Mahl Jesu ein Paschmahl war, muss nicht entschieden 
werden. Die Quellenlage erlaubt hier auch kaum mehr einen eindeutigen Befund.7 Es genügt m. E. die inhaltli-
che Affinität zum Pascha fest zu halten. Stichwortartig heißt dies, dass die heilsstiftende Dimension Gottes � 
also die Erfahrung seines rettenden Handelns im Auszug, in der Feier des Paschamahls und im Bundes-
schluss - besonders intensiv im Bewusstsein ist. Zu Recht hat die frühe Kirche sodann in der Deutung des 
Mahles diese Elemente auch miteinbezogen.  
Die Mahlfeier findet überdies an der Schnittstelle der letzten Tage Jesu in Jerusalem und der Passion, also 
des Todes und der Auferstehung Jesu, statt. Auch diese Verknüpfung ist festzuhalten. Zugleich ist zu betonen: 
Es handelt sich um eine Mahlfeier. Eine andere Absicht Jesu wird in diesem Umfeld nicht zu orten sein. Der 
dichte Kontext dieser Feier � jüdisches Pascha auf der einen Seite, Tod und Auferstehung Jesu auf der ande-
ren � machen es aber auch verständlich, dass zusätzliche, aus diesem Kontext abgeleitete Deutungen hinzu-

                                                 
6 H. Schürmann spricht in diesem Zusammenhang von einem �eschatologischen Erfüllungszeichen�: H. Schürmann, 
Jesus. Gestalt und Geheimnis, Paderborn 1994, 136 und in diesem Kontext bes. 149. 
7 Argumente zusammengestellt und diskutiert bei G. Theissen/A. Merz, Der historische Jesus, Göttingen 21997, 373-376; W. Bösen, 
Der letzte Tag des Jesus von Nazaret, Freiburg 21994, 75-85. 102-107; vgl. auch A. Kuen, Das Mahl des Herrn, o. O., o. J. [Berg-
neustadt 2001], 25-35. 



 4 

gekommen sind. Man muss aber doch klar das Geschehen und seine Sinnspitze einerseits und die dafür ent-
wickelten Deutungen andererseits auseinander halten.  

2. Das letzte Mahl Jesu 
Das letzte Mahl Jesu wird im NT vierfach narrativ überliefert. Die traditionskritische Untersuchung zeigt dabei: 
Das Geschehen selbst wird in zwei unterschiedlichen Überlieferungen weiter gegeben.8 Einer dieser Traditi-
onsstränge mündet in eine Textfassung, die hinter dem Zitat des Paulus in 1 Kor 11,23-26 steht und die auch 
Lukas (22,19-20) verwendet hat. Die zweite Überlieferung ist im Mk-Ev greifbar (Mk 14,22-25); der Verfasser 
des MtEv hat sie von dort in modifizierter Weise übernommen (Mt 26,26-29), und auch Lukas hat diese Versi-
on gekannt. Die Kernelemente der Tradition sind weitgehend in beiden Überlieferungen erhalten. Für beide ist 
der entscheidende Katalysator das Ostergeschehen. Um es deutlicher zu sagen: Ohne Tod und Auferstehung 
Jesu würden wir nicht über das letzte Mahl Jesu und das von der Kirche gefeierte Herrenmahl nachdenken. 
Die folgende Textanalyse orientiert sich an der Textfassung des Markus: 
�22Und während sie aßen, 
nehmend Brot,  
segnend,  
brach er [es]  
und gab [es] ihnen  
und sprach: 
Nehmt, dies ist mein Leib. 
 
23Und nehmend den Becher,  
dankend,  
gab er [ihn] ihnen, 
und sie tranken aus ihm alle. 
24Und er sprach zu ihnen: 
Dies ist mein Blut des Bundes,  
                      das ausgegossene für viele. 
25Amen, ich sage euch: 
Nicht mehr trinke ich aus dem Ertrag des Weinstocks bis zu jenem Tag, 
wann ich ihn trinke neu in der Königsherrschaft Gottes.� (Mk 14,22-25) 
 
Die im Zentrum des Textabschnitts stehenden Deuteworte werden jeweils durch längere Satzperioden einge-
leitet, wobei die Zuordnung von Partizipien zu den jeweiligen Prädikaten zu beachten ist. Die Tendenz der Pa-
rallelisierung des Brotwortes und des Becherwortes ist erkennbar. Umso mehr fällt die Störung dieses Paralle-
lismus auf, die vor allem durch die Vorausnahme der Vollzugsnotiz zum Becherwort (�und sie tranken aus ihm 
alle�) gegeben ist. Eine genauere Auseinandersetzung mit dem Text führt zu folgenden für das Gesamtver-
ständnis wichtigen Akzenten:9 
 

                                                 
8 Siehe jetzt dazu B. Heininger, Das letzte Mahl Jesu. Rekonstruktion und Deutung: Mehr als Brot und Wein (Anm. 1), 10-49; M. 
Theobald, Leib und Blut Christi. Erwägungen zu Herkunft, Funktion und Bedeutung des sogenannten �Einsetzungsberichts�: Her-
renmahl (Anm. 1), 121-165. 
9 Siehe genauer bei P. Benoit, Die eucharistischen Einsetzungsberichte und ihre Bedeutung: Ders., Exegese und Theologie. 
(KBANT), Düsseldorf 1969, 86-109; J. Jeremias, Die Abendmahlsworte Jesu, Göttingen 31960; B. Kollmann, Ursprung und Gestal-
ten der frühchristlichen Mahlfeier, Göttingen 1990, 153-189; H. Merklein, Erwägungen zur Überlieferungsgeschichte der neutesta-
mentlichen Abendmahlstraditionen: BZ 21 (1977) 88-101.235-244; R. Pesch, Wie Jesus Abendmahl hielt. Der Grund der Eucharistie, 
Freiburg 1977; E. Ruckstuhl, Neue und alte Überlegungen zu den Abendmahlsworten Jesu: Ders., Jesus im Horizont der Evange-
lien. (SBAB 3), Stuttgart 1988, 69-99; Th. Schumacher, Feier (Anm. 1), 13-17; Th. Söding, Das Mahl des Herrn. Zur Gestalt und 
Theologie der ältesten nachösterlichen Tradition: Vorgeschmack (Anm. 1), 134-163; W. Kirchschläger, Eucharistie als gefeierte Ge-
meinschaft: ThpQ 140 (1992) 20-26. 
 



 5 

2.1 Deutung auf das Ich Jesu 
Vorweg ist die Frage entscheidend, worauf sich das jeweils der Deutung vorangestellte �Dies�� bezieht. Da-
bei ist der gesamte in der Einführung zum Brotwort dargestellte Vorgang zu beachten: Das Nehmen und Seg-
nen, das dem Brechen, dem Geben und dem Sprechen zugeordnet ist. Dann folgt nach einem nochmaligen 
ausdrücklichen Imperativ �nehmt� die Deutung.  
Aus dieser Textlogik ist zu erschließen: �Dies� bezieht sich auf das Brot und auf den damit verbundenen Vor-
gang: das Brechen des Brotes und das Geben an die Tischgemeinschaft (das natürlich implizit das Essen 
voraussetzt). Paraphrasiert heißt dies: Was sich hier vollzieht, das ist mein Leib. Das Ich Jesu wird damit ein-
gebunden in das Geschehen des Brotes, und zwar ausgerichtet auf die Tischgemeinschaft: Gebrochen, d. h. 
geteilt für alle und ihnen gegeben. Die Vorwegnahme der Trinknotiz vor das Becherwort unterstützt diese dy-
namische Deutung. Denn aufgrund dieser Textabfolge muss das Deutewort zum Becher als gleichzeitig-
interpretierend zum Trinkvollzug gedacht werden.  
Es ist also von einem Verständnis auszugehen, das über eine bloße statische Substanzdeutung hinausgeht 
und personal-dynamisch zu verstehen ist, dabei rückbezogen auf die Identität des Sprechenden und auf sein 
Handeln, das (siehe den Imperativ �nehmt�) auf Teilhabe ausgelegt ist. Mit dem früheren Zürcher Neutesta-
mentler E. Schweizer ist dabei festzuhalten, dass die Wendung �dies ist mein Leib� als semitisierende Formu-
lierung für �dies ist mein Ich� zu verstehen ist.10 

2.2 Deutung des konkreten Schicksals Jesu 
Die Verknüpfung dieser Deutung mit dem Schicksal Jesu ist im Brotwort angedeutet und im Becherwort expli-
zit erkennbar. Vorweg ist in Erinnerung zu rufen, dass die gesamte, auf die Person Jesu bezogene Deutung 
der Mahlgaben sich nicht auf eine gleichsam dogmatisch festgelegte Dimension reduzieren lässt. Im Ich Jesu 
ist dieser konkrete Jesus in seiner Proexistenz für seine Nachfolgegemeinschaft gemeint. Der sich hier als 
Speise gibt, hat eine ganz bestimmte Geschichte. Sie ist geprägt von Solidarität, Ausrichtung auf Gott als un-
serem Vater, kompromissloses Für-Andere-Da-Sein.  
In diesem Sinne muss dann auch von der Hereinnahme des Schicksals Jesu gesprochen werden. Das Be-
cherwort deutet auf das Blut (als Lebensmetapher, siehe bes. Dtn 12,23),11 das konkretisiert wird durch den 
personalen Rückbezug (�mein Blut�), durch die Bezugsetzung auf den Bund und durch das Vergossen-
Werden. �Blut vergießen� ist damals wie heute eine Umschreibung für einen gewaltsamen Tod, der an diesem 
Abend (und in der nachösterlichen Relektüre) ganz deutlich vor Augen steht. Die Wendung �Blut des Bundes� 
spielt an Ex 24,8 an, nimmt also Bezug auf das Bundesgeschehen zwischen Gott und Israel als Folge des ge-
glückten Auszugs aus Ägypten. Dieser Bund ist Ausdruck der Proexistenz Gottes, das auf dem Altar und über 
dem Volk versprengte Blut ist sichtbares Zeichen dafür.12 
Die genaue Differenzierung ist hier wichtig: Blut kann in diesem Zusammenhang nicht mit Opferdimension 
gleichgesetzt werden, es zeigt vielmehr ein Geschehen zwischen Gott und Mensch an, ist also sichtbares Zei-
chen dafür. Wenn nun das Blut Jesu in dieser Mahldeutung in Beziehung zum Stichwort �Bund� gebracht wird, 
bedeutet dies: Dieser Bund wird nicht mehr � wie Ex 24 � durch das Blut von Opfertieren angezeigt, sondern 
sichtbares Zeichen dafür ist jetzt das Blut Jesu, jetzt in diesem Mahl verteilt unter der Tischgemeinschaft, so-
dann in seinem Tod vergossen.  
Es ist erkennbar: Becherinhalt und Trinkvollzug werden als ein proleptisches, ein vorausgreifendes Gesche-
hen verstanden, das gleichsam den Tod Jesu in einer ganz bestimmten Sinngebung im Voraus abbildet. 
Zugleich ist mit dem so ausgedrückten Hinweis auf den Bund eine neue Dimension dieses Bundes angedeu-
tet. Diese kann theologisch mit der Konkretisierung der Proexistenz Gottes durch die kontinuierlich gelebte 

                                                 
10 E. Schweizer, Art. soma: EWNT III, 773. 
11 Belege bei O. Böcher, Art. (h)aima-Blut: EWNT I, 88-93, hier 88-89; J. Wehrle, Art. Blut: NBL I, 306-308. 
12 Vgl. dazu u. a. K. Backhaus, Gottes nicht bereuter Bund: Ekklesiologie des Neuen Testaments. Fs. K. Kertelge. Hrsg. v. R. 
Kampling/Th. Söding, Freiburg 1996, 33-55, hier 39-43; Der Neue Bund im Alten. Zur Bundestheologie der beiden Testamente. 
Hrsg. v. E. Zenger. (QD 146), Freiburg 1993; M. Vogel, Das Heil des Bundes. (TANZ 18), Tübingen 1996, 79-97;W. Kirchschläger, 
�Bund� in der Herrenmahltradition: Der ungekündigte Bund? Hrsg. v. H. Frankemölle. (QD 172), Freiburg 1998, 117-134, hier 119-
124. 



 6 

Proexistenz Jesu ausgedrückt werden. Weil Jesus für uns gelebt hat, für uns gestorben ist und für uns aufer-
weckt wurde, erhält der Bund Gottes mit seinem Volk in dieser personal unmittelbar erfahrbaren Form der 
Proexistenz eine vertiefte und verdichtete Dimension.13  

2.3 Todesgewissheit und Todeszuversicht Jesu 
Wenn in diesem Zusammenhang dann zurecht gesagt wird, das letzte Mahl Jesu verweise auf die Todesge-
wissheit Jesu, ist zugleich ein Hinweis auf die Todeszuversicht Jesu anzufügen. Diese wird nicht nur im 
eschatologischen Ausblick angedeutet, der eine heilvolle Perspektive in einer absoluten Zukunft (wiederum in 
der Bildhaftigkeit des Mahles) im Blick hat. Die Deutung des Ichs Jesu und seines Schicksals im Blick auf die 
Mahlgemeinschaft kann nicht nur eine Teilhabe an seinem Todesschicksal implizieren, sondern muss � soll 
sie heilsstiftenden Sinn für die Tischgemeinschaft ergeben � offen sein für eine neue Teilhabe an seinem Le-
ben. 

2.4 Dialogisches Geschehen 
Diese Überlegung wird deutlicher, wenn wir uns die dialogische Dimension der Mahldeutung und des Mahlge-
schehens vor Augen halten. Über die diesbezügliche Zeichenhaftigkeit der Mahlgaben hinaus � Brot und Wein 
laden zum Verzehr ein - unterstreichen der Imperativ �nehmt� beim Brotwort sowie die vorgezogene, also aus-
drücklich betonte Trinknotiz die Absicht der Miteinbindung der Tischgemeinschaft in das Mahlgeschehen 
durch den Vollzug desselben.  
Der Mahlabsicht Jesu wird nicht allein durch die von ihm vollzogene Deutung von Brot und Wein auf seine 
durch ihr konkretes Schicksal definierte Person entsprochen. Diese geht ins Leere, ist da nicht eine Tischge-
meinschaft, die gewillt und bereit ist, dieser Aufforderung des Essens und Trinkens zu entsprechen. In ihrem 
Vollzug des Mahles tritt die Tischgemeinschaft in die ihr angebotene Teilhabe mit Jesus Christus ein und kann 
darin die personale Begegnung mit dem sich Gebenden vollziehen. Mahlfeier ohne Mahlvollzug ist ein Wider-
spruch und bleibt ein Fragment. Denn aufgrund des Textbefundes muss gesagt werden: Das Brechen, Geben, 
Nehmen und Essen des dargereichten Brotes in der Mahlgemeinschaft und das Trinken aus dem gereichten 
Becher umschreiben � in Verbindung mit der entsprechenden verbalen Deutung und dem gemeinsamen Voll-
zug � das Ich Jesu.14 Die Gegenwart Jesu im letzten Mahl, bzw. die Gegenwart des Auferstandenen im Her-
renmahl geschieht im Gesamtgeschehen aus Handlung und Deutung durch Jesus in Bezogenheit auf die das 
Mahl feiernde Gemeinschaft, die auf dieses Angebot und diese Deutung der Mahlgaben eintritt.15 Dieses Mahl 
impliziert daher für die Tischgemeinschaft eine Einladung und eine Herausforderung.  
Wenn dieses Mahl als Eintritt in die personale Gemeinschaft an Jesus in seinem Leben, in seinem bevorste-
henden Tod und im Blick auf seine Auferstehung verstanden wird, ist unter Bezugnahme auf die Taufkateche-
se in Röm 6 auch erkennbar, wie nahe das Grundverständnis von Taufe und von Eucharistie zueinander 
sind.16  
In diesem Zusammenhang muss nochmals betont werden: Im Kontext des Jesusgeschehens sprechen wir 
von einem Mahl. Es wird nach jüdischer Sitte mit einer Tischgemeinschaft von Jesus nahe stehenden Perso-
nen gefeiert17, wohl mit der Absicht, die Gesinnungsgemeinschaft um Jesus von Nazaret noch intensiver mit 
seiner Person zu verbinden � als eine Schicksalsgemeinschaft im wahrsten Sinne des Wortes, die auf eine 

                                                 
13 Ausführlicher dazu W. Kirchschläger, Hat Gott seinen Sohn in den Tod gegeben? � Zum biblischen Verständnis von Erlösung: 
Erlöst durch Jesus Christus. Hrsg. v. E. Christen/W. Kirchschläger. (ThB 23), Fribourg 2000, 29-70. 
14 Siehe zumindest andeutungsweise mit dieser Akzentsetzung auch Andeutungsweise mit dieser Akzentsetzung Gnilka, Jesus von 
Nazaret, Freiburg 1990, 287; Schürmann, Jesus (Anm. 6) 251-252; explizit so W. Kirchschläger, �Bund� in der Herrenmahltradition 
(Anm. 12) 120-121. 
15 H. J. Klauck differenziert im Blick auf den Befund von 1 Kor 11 auf eine Prinzipale Personalpräsenz, eine Kommemorative Aktual-
präsenz, eine Proleptische Finalpräsenz und eine Somatische Realpräsenz: H. J. Klauck, Präsenz im Herrenmahl: Ders., Gemeinde 
- Amt - Sakrament, Würzburg 1989, 313-330, hier 325-330. 
16 Siehe genauer dazu unten Abschnitt 3.2. 
17 Überlegungen zur Möglichkeit einer über den Zwölferkreis hinausgehenden Mahlgemeinschaft finden sich bei J. Gnilka, Jesus 
(Anm. 14), 280; W. Kirchschläger, Zur Frage der Gottesdienstgemeinschaft (Anm. 2), hier 231-232 mit Anm. 25. 



 7 

absolute Zukunft ausgelegt ist, zugleich aber weder das Lebensprofil Jesu noch seinen absehbaren gewalt-
samen Tod ausklammert oder nur auch vernachlässigen möchte. 

3. Die Feier des Herrenmahls 

3.1 Gedächtnisfeier 
Die frühe Kirche hat dieses Mahl zur Vergegenwärtigung des Christusgeschehens sehr bald und regelmäßig 
gefeiert. Sie stützt sich dabei auf den so genannten Anamneseauftrag, den Paulus in seinem Zitat des Einset-
zungsberichtes in 1 Kor 11 überliefert, vermutlich aber selbst schon vorgefunden hat. Über die Historizität der 
Formulierung dieses Auftrags �tut dies zu meinem Gedächtnis� kann man streiten, über die darin ausgedrückte 
Intention m. E. nicht, vor allem dann nicht, wenn die Einbettung der Glaubengemeinschaft um Jesus Christus 
in der frühen nachösterlichen Zeit in den jüdischen Kontext beachtet wird. Denn was lag für diese Gemein-
schaft angesichts des Ostergeschehens näher als der aktualisierende Nach- und damit Neuvollzug jenes Ge-
schehens, das so deutlich wie kein anderes eine Selbstdeutung von Person, Lebensweg und Absicht Jesu von 
Nazaret enthielt � ein Profilgeschehen sozusagen, das � so zeigte ja das Ostergeschehen � über den Tod Je-
su hinaus seine Gültigkeit behalten, ja streng genommen erst erhalten hatte. Gerade weil eingebettet in den 
kulturreligiösen Kontext des Judentums, konnte sich die nachösterliche Glaubensgemeinschaft dabei an ihr 
wohlbekannten Vorbildern orientieren, allen voran der Feier des Pascha als Neuvollzug der entscheidenden 
Rettungstat Gottes an seinem Volk. 
Die nachösterliche Glaubengemeinschaft macht sich also das jüdische Verständnis von Anamne-
se/Gedächtnis zu nutze. Dieses besagt, dass Gedächtnis eine reale Aktualisierung darstellt, nicht einfach ein 
Erinnert-Werden � wie dies in der Anweisung zur Feier des Pascha in der Mischna so schön ausgedrückt ist: 
�In jedem einzelnen Zeitalter ist man verpflichtet, sich selbst so anzusehen, wie wenn man selbst aus Ägypten 
ausgezogen wäre.� (Mischna Pes X 5b).  
So wird in diesem Mahl, das mit der narrativen Rezitation des ursprünglichen Geschehens unter Beibehaltung 
der Gesten in der frühen Kirche vollzogen wird, die Gegenwart des auferstandenen und erhöhten Herrn gefei-
ert.18 Diese Anamnese impliziert Aktualisierung, darin Zeugnis des Glaubens und zugleich Verkündigung des-
selben. Sooft ihr dieses Mahl feiert, �verkündet ihr den Tod des Kyrios� sagt Paulus (1 Kor 11,26) � wobei die 
Bezeichnung Kyrios erkennen lässt, dass er in seiner Aussage die Auferstehung Jesu Christi mit eingeschlos-
sen wissen will. In diesem Mahl wird das Christusgeschehen auf einen Punkt verdichtet und zugleich in den 
größeren Kontext des Heilshandelns des einen Gottes gestellt. Die theologische Verbindungslinie dafür ist die 
Proexistenz Gottes als Bundesgott,19 die in Jesus Christus exemplarisch den Christinnen und Christen zu-
gelebt wird, die in diesem Mahl gefeiert, geteilt und erfahren werden kann. 
 
Vom angesprochenen Gedächtnischarakter des Herrenmahls sind auch Folgerungen für den Vorsitz bei die-
sem Mahl abzuleiten. Denn Anamnese impliziert, dass es in jener Form vollzogen wird, wie Jesus es selbst mit 
seiner Nachfolgegemeinschaft gefeiert hat. Niemand bezweifelt, dass Jesus das letzte Mahl Jesu geleitet hat 
� und zwar als jener, der dieser Gemeinschaft als Rabbi vorgestanden ist.  
Wenn dem so ist, wird man für den Nachvollzug dieses Mahles in der Anamnese ebenfalls danach fragen 
müssen, wer eine konkrete kirchliche Gemeinschaft leitet. Von der Leitungsvollmacht einer Haus- oder Orts-
kirche ist die Leitung, also der Vorsitz in der Herrenmahlfeier abzuleiten, nicht von der Kompetenz zur Leitung 
der Herrenmahlfeier die Möglichkeit der Leitungsaufgabe in der Kirche.20 Das heißt schon für die neutesta-

                                                 
18 Siehe M. Haarmann, �Dies tut zu meinem Gedenken!� (Anm. 1), bes. 31-35.61-81.269-280. 
19 Grundlegend dafür ist die Paraphrase des Tetragramms von B. N. Wambacq, Eheyeh �eser �eheye («Ich bin, der ich bin») : Bib. 59 
(1978) 317-338, hier 338: �Je serai (celiu qui) Je serai dans la confiance et la foi qu´on me témoigne.� 

20 Ausführlicher dargelegt und begründet bei W. Kirchschläger, Begründung und Formen des liturgischen Leitungsdienstes in den 
Schriften des Neuen Testaments: Wie weit trägt das gemeinsame Priestertum? Liturgischer Leitungsdienst zwischen Ordination 
und Beauftragung. Hrsg. v. M. Klöckener/ K. Richter. (QD 171), Freiburg 21998, 20-45, hier bes. 31-32. 

 



 8 

mentliche Zeit: Wer eine (Haus-)kirche oder Kirche am Ort leitet, leitet auch das in diesem Rahmen gefeierte 
Herrenmahl. In der Regel werden dies die der Hausgemeinschaft vorstehenden Personen gewesen sein, ob 
sie nun z. B. Phöbe (vgl. Röm 16,1-2), Nympha (vgl. Kol 4,15), Aquila, Priszilla (vgl. Röm 16,3-4; 1 Kor 16,9; 
Apg 18,2) oder Stephanas (vgl. 1 Kor 16,15) hießen. 

3.2 Das Herrenmahl als Grundlage und Mitte von Kirche 
In Begleitung zu ihrer entsprechenden Praxis des Feierns stellt die frühe Kirche verschiedene Reflexionen 
über die Bedeutung dieser Mahlfeier im christlichen Alltag und im kirchlichen Leben an. Maßgebliche diesbe-
zügliche Versuche haben wir in der Brotrede (Joh 6), in verschiedenen Notizen des Lukas in der Emmausperi-
kope (Lk 24,13-35) und in der Apostelgeschichte (Apg 2,42-46; 20,7-12; 27,35), sowie bei Paulus (1 Kor 
10,16-17; 1127-34) erhalten.  
Paulus stellt in 1 Kor 10 einen grundlegenden Bezug dieses Mahles zur Kirchenwirklichkeit her. Schon der 
personal-heilsbezogene Charakter der in diesem Mahl aktualisierten Christusgemeinschaft macht es notwen-
dig, nach seiner kirchenbezogenen Dimension zu fragen. In seiner diesbezüglichen Reflexion führt Paulus das 
wichtige Stichwort koinonia � Gemeinschaft � ein und verbindet es kausal mit der gemeinsamen Teilhabe am 
Leib des Herrn:  
�16Der Becher des Segens, den wir segnen, 
   ist er nicht Gemeinschaft mit dem Blut Christi? 
Das Brot, das wir brechen,  
   ist es nicht Gemeinschaft mit dem Leib Christi? 
17Denn es ist ein Brot,  
                       ein Leib sind wir, die vielen, 
denn wir alle haben Anteil an dem einen Brot.� (1 Kor 10,16-17) 
 
Diese Rede vom Leib assoziiert er wohl zunächst aus der ihm und der korinthischen Kirche geläufigen Praxis 
der Herrenmahlfeier auf dieses Mahl selbst. Zugleich führt er es in kirchenbezogenem Sinne weiter:21 Auf-
grund der Teilhabe an dem einen eucharistischen Brot, das der Leib des Herrn ist, werden jene, die dieses 
Mahl teilen, selbst zum Leib Christi, sie haben also Anteil am Kirche-Sein in einem umfassenden Sinne.22  
In 1 Kor 12 führt Paulus sodann unter dem Stichwort �Leib� die Rede von der Taufe und vom Herrenmahl zu-
sammen, um sodann das auf die Kirche bezogene Bild vom Leib Christi zu entfalten.23  
Im Herrenmahl wird personale Christuspriorität und �gemeinschaft und in der Folge Gemeinschaft untereinan-
der, d. h. unter jenen, die aufgrund ihrer Taufe in diesem Christusbekenntnis verbunden sind, gefeiert. Dies ist 
Aktualisierung der Taufe. Der für die Herrenmahlfeier vorausgesetzte Glaubenskonsens ist bereits weit früher 
eingefordert: dort nämlich, wo ein Mensch aufgrund seines Christusbekenntnisses getauft und somit in die Kir-
che eingegliedert wird. Der Leib Christi wird in der Taufe durch das pneumatische Wirken des Geistes Gottes 

                                                 
21 Siehe die Charakterisierungen des Leib-Verständnisses durch J. Roloff, Die Kirche im Neuen Testament. (NTDErgreihe 10), Göt-
tingen 1993, 100-102, hier 101: �soteriologisch-sakramental� (1 Kor 10,16) und �ekklesiologisch� (1 Kor 10,17). 
22 Siehe dazu genauer bei G. Barth, das Herrenmahl in der frühen Christenheit, in: Ders., Neutestamentliche Versuche und Beo-
bachtungen, Waltrop 1996, 67-134; N. Baumert, Koinonia tou aimatos tou Xristou � 1 Kor 10,14-22: Ders.: Studien zu den Paulus-
briefen. (SBAB 32), Stuttgart 2001, 43-48; O. Betz, Das Mahl des Herrn bei Paulus, in: Ders., Jesus. Der Herr der Kirche. (WUNT 
32), Tübingen 1990, 217-251; G. Bornkamm, Herrenmahl und Kirche bei Paulus, in: Ders., Studien zum Neuen Testament, München 
1985, 270-308; F. Hahn, Das Herrenmahl bei Paulus, in: Paulus, Apostel Jesu Christi. Fs. G. Klein. Hrsg. v. M. Trowitzsch, Tübingen 
1998, 23-33; H. J. Klauck, Herrenmahl und hellenistischer Kult. (NTA NF 15), Münster 1982, 252-285; ders., Eucharistie und Kir-
chengemeinschaft bei Paulus, in: Ders., Gemeinde (Anm. 15), 331-347; W. Schrage, Einige Hauptprobleme der Diskussion des Her-
renmahls im 1. Korintherbrief, in: The Corinthian Correspondence. Hrsg. v. R. Bieringer. (BEThL 125), Leuven 1996, 191-198; T. 
Söding, Eucharistie und Mysterien. Urchristliche Herrenmahlstheologie und antike Mysterienreligiosität im Spiegel von 1 Kor 10, in: 
Ders., Das Wort vom Kreuz. (WUNT 93), Tübingen 1997, 327-334. 
23 Grundlegend dazu E. Käsemann, Leib und Leib Christi. (BHTh 9), Tübingen 1933; siehe des weiteren J. Roloff, Kirche (Anm. 21), 
100-109; Th. Söding, �Ihr aber seid der Leib Christi� (1 Kor 12,27), in: ders., Das Wort vom Kreuz (Anm. 22), 272-299; W. Kirch-
schläger, Einssein in Christus. Taufe und Herrenmahlfeier als Grundlage für den Zugang zu den Geschlechtern in der frühen Kirche: 
WoMan in Church. Hrsg. v. M. Egger/L. Meier/K. Wissmiller, Berlin 2006, 31-52, hier 45-52. 
 



 9 

konstituiert. Darin ist auch die umfassende Einheit des Leibes, eine Einheit in Vielfalt freilich, grundgelegt. Die 
Feier des Herrenmahls ist die Konkretisierung und Aktualisierung der Taufwirklichkeit und die Aktualisierung 
des Leibes Christi, seiner Lebendigkeit gleichsam. In diesem Sinne muss gesagt werden: Das Herrenmahl ist 
die Mitte von Kirche, sie bildet ihr zentrales Lebenszeichen und ist ihre zentrale Lebensäußerung. In der frü-
hen Kirche geschieht diese Feier in der Hauskirche, in der Ortskirche, vielleicht fallweise darüber hinaus.  
 
Im skizzierten kirchenbezogenen Verständnis des Herrenmahls wurzelt m. E. die Möglichkeit dafür, dass meh-
rere und ihr Leben unterschiedlich gestaltende Kirchen sich zu einer umfassenderen Kirche versammeln, um 
in dieser größeren Gemeinschaft dieses ihr Kirche-Sein zu feiern. Die Verortung im Christusbekenntnis, das 
Grundlage jeder Konkretisierung von Kirche ist, ermöglicht diese übergreifende Feier, denn die dafür als Vor-
aussetzung anzusehende koinonia/Gemeinschaft ist in der allen gemeinsamen Taufe längst grundgelegt.24 Sie 
muss nicht erst geschaffen, sondern lediglich in der gemeinsamen Mahlfeier aktualisiert werden. 

3.3 Das Herrenmahl als Mahlfeier der kirchlichen Gemeinschaft 
Angesichts dieses Befundes stellt sich dann natürlich die Frage, wer denn das Herrenmahl feiert oder feiern 
darf. Aus paulinischer Sicht müsste man darauf antworten: Dieses Mahl ist die liturgische Mahlfeier der Ge-
tauften, jener also, die in der Taufe das proklamiert haben, was sie jetzt feiern, nämlich: Christuspriorität und 
das Mühen um Christusgemeinschaft ebenso wie um die Gemeinschaft untereinander. Dies dürfen sie in die-
sem Mahl im Teilen und Essen des einen Brotes, in dem sich Jesus Christus jedem und jeder einzelnen und 
damit der Mahlgemeinschaft personal gibt, neu geschenkhaft erleben und erfahren.  
Diese grundlegende Rückbindung auf die Taufe scheint auf den ersten Blick jedoch durch das Sprechen des 
Paulus über das �unwürdige� Essen und Trinken in 1 Kor widerlegt. Ein genauerer Blick auf Textzusammen-
hang, Aussageabsicht und Wortwahl kann hier jedoch ein Missverständnis aufdecken und zugleich zurechtrü-
cken, das uns in unserer Praxis seit Jahrhunderten begleitet.25  
 
Der Textzusammenhang: 1 Kor 11 setzt sich Paulus kritisch mit den Begleiterscheinungen der Herrenmahlfei-
er in Korinth auseinander. Der Textabschnitt wird mit einem recht umfangreichen Tadel der Kirche von Korinth 
eröffnet.  
�17Dies jedoch anordnend, lobe ich nicht,  
da ihr nicht zum Besseren, sondern zum Schlechteren zusammenkommt. �  
20Wenn ihr nun zusammenkommt zu diesem [Mahl], ist es nicht ein Herrenspeise-Essen.  
21Denn jeder nimmt die eigene Speise vorweg beim Essen,  
und der eine hungert, der andere ist betrunken.  
23� Was soll ich sagen? Soll ich euch loben? Darin lobe ich nicht.� (1 Kor 11,17-22) 
 
Die zwischen diesen Tadel (11,17-22) und die ermahnende Konsequenz (11,27-34) gestellte Rezitation des 
Einsetzungsberichtes (11,23-26) hat den Charakter eines erinnernd begründenden Arguments. Dadurch wird 

                                                 
24 Die Grundlage für diese Sichtweise bildet Gal 3,26-29, bes. 3,28, sowie die Grundformel der Christusgemeinschaft aufgrund der 
Taufe, wie sie Röm 6,3-23 entwickelt wird. Zum gesamten Problemkreis der Zulassung zur Herrenmahlfeier siehe W. Kirchschläger, 
Über die Zulassung zur Herrenmahlfeier. Neutestamentliche Erwägungen: �Was von Anfang an war�. Fs. R. Brändle. Hrsg. v. Th. K. 
Kuhn/E. W. Stegemann, Basel 2006 [= ThZ 62/Heft 2 (2006)], 107-124. 
25 Auf lehramtlicher Ebene konkret seit dem Konzil von Trient. Siehe Dekret über das Sakrament der Eucharistie vom 11. Oktober 
1551, hier Kapitel 7: Über �die Vorbereitung, die anzuwenden ist, damit einer die heilige Eucharistie würdig empfange� [DHH 1646]: 
�Wenn es sich nicht ziemt, dass einer zu irgendwelchen heiligen Verrichtungen anders hinzutrete als heilig, so muss sich sicherlich, 
je mehr die Heiligkeit und Göttlichkeit dieses himmlischen Sakramentes einem christlichen Manne [und einer christlichen Frau] be-
kannt ist, jener umso gewissenhafter davor hüten, ohne grosse Ehrfurcht und Heiligkeit [Kann. 11] zu seinem Empfang hinzutreten, 
zumal da wir bei dem Apostel jene schreckensvollen Worte lesen: �Wer unwürdig isst und trinkt, isst und trinkt sich das Gericht, wenn 
er nicht den Leib des Herrn unterscheidet� [1 Kor 11,29]. Deshalb muss sich derjenige, der kommunizieren will, sein Gebot ins Ge-
dächtnis zurückrufen: «Es prüfe aber der Mensch sich selbst» [1 Kor 11,28].� 
Siehe sodann Katechismus der Katholischen Kirche, Oldenburg u. a. 1993, n. 1385.  
 



 10 

zunächst der Kirche von Korinth vor Augen geführt (vgl. 11,23: �Denn ��), dass zwischen dem Mahl Jesu und 
ihrer Praxis eine Differenz besteht, die jedes Lob unmöglich macht. Daraus wird sodann abgeleitet, welche 
Folgerungen aus beidem � aus dem Missstand und aus der Besinnung auf die originäre Herrenmahlüberliefe-
rung � zu ziehen sind (11,27-33). 
Die Aussageabsicht des ganzen Abschnitts zielt also auf die Behebung des in Korinth festgestellten Missstan-
des. Dieser bezieht sich auf soziologisch bedingte Unregelmäßigkeiten und Spannungen, die frau oder man 
sich in dieser Ortskirche, die aus Judenchristen und Heidenchristen, aus Sklaven und Freien zusammenge-
setzt ist, gut vorstellen kann. Wie es beim Herrenmahl in Korinth und in dessen Umfeld zugeht � so wird man 
Paulus interpretieren können � entspricht nicht dem Umfeld und der Atmosphäre des letzten Mahles Jesu, auf 
das Paulus die Kirche von Korinth ausdrücklich � den Einsetzungsbericht rezitierend � hinweist. 
 
Die Folgerung die Paulus zieht, ist in 1 Kor 11,27 gebündelt: 
�Daher: Wenn jemand isst das Brot oder trinkt den Becher des Kyrios unwürdig (anaxios,  
schuldig wird er sein am Leib und am Blut des Kyrios.� 
 
Der hier verwendete Begriff anaxíos stammt aus der Rechtssprache und dient als Ausdruck für das Fehlen ei-
ner sachlichen Ausgewogenheit und zur Umschreibung der Unangemessenheit des Handelns oder einer Sa-
che. Das Bild der Waage als Ausdruck der Ausgeglichenheit und Entsprechung ist hier hilfreich. anaxíos ist 
kein ethischer Begriff.26  
Überdies ist zu beachten, dass wir es mit einem Adverb zu tun haben. Unwürdig bezieht sich also nicht auf die 
Disposition der Handlungssubjekte, sondern auf den Modus ihres Handelns.  
Aus diesem nur skizzierten Blick auf Textzusammenhang, Aussageabsicht und Wortwahl ergibt sich: Die War-
nung vor einem unwürdig Handeln bezieht sich auf den Vorgang des Essens und Trinkens. Aufgrund des Kon-
textes ist erkennbar, dass nach paulinischer Beurteilung dieser Vollzug nicht der Würde des Mahles ent-
spricht, da die Herrenspeise und die Alltagsspeise nicht präzise beurteilt bzw. unterschieden werden. Die Art, 
wie die Kirche von Korinth dieses Mahl feiert, entspricht also nicht seinem besonderen Charakter. Darin ist die 
Gefahr des unwürdigen Vollzugs gegeben, die zur Schuldhaftigkeit führt.27 Die daraus abgeleitete Forderung 
in 11,28 (�Es beurteile sich selbst der Mensch und so esse er von dem Brot��) ist demnach auf die Frage be-
zogen, ob in der Zusammenkunft Herrenspeise und Alltagsspeise � hier u. a. konkret zur Vermeidung sozialer 
Diskrepanzen � angemessen voneinander unterschieden werden (vgl. 11,20.21) und ob die Feier des Mahles 
dieser Differenzierung entsprechend Rechnung trägt. Darin entscheidet sich würdiges oder unwürdiges Essen 
und Trinken mit allen angeführten Konsequenzen.28  
Es ist unübersehbar: Damit sind die Akzente der Würdigkeit erheblich verschoben. Sie sprechen nicht eine 
bestimmte Disposition der das Mahl Feiernden an, sondern beziehen sich auf ihr Verhalten während der Mahl-
feier. Trotzdem wird die Feier des Herrenmahles nicht der Beliebigkeit anheim gestellt. Ausgangs der bibli-
schen Zeit, also um die Wende zum 2. Jh., finden wir in verschiedenen Schriften Hinweise darauf, dass in die-
ser Frühzeit die Taufe das entscheidende Zulassungskriterium für die Feier des Herrenmahles gewesen ist.29  

                                                 
26 Siehe so W. Foerster, Art. axios, anaxios, in: ThWNT I, 378-379; des weiteren H. G. Liddell/R. Scott, A Greek English Lexicon, 
Oxford 91982, 114; E. Tiedtke, Art. axios, in: ThBL I, 1047-148. 
27 Siehe Bauer/Aland, WB 115: �nicht entsprechend, unwürdig esthiein, pinein [= essen, trinken] b. Herrenmahl, wenn man es in un-
angemessener Haltung geniesst�. [Hervorhebung von Bauer/Aland]. So auch P. Neuenzeit, Das Herrenmahl. (STANT 1), München 
1960, hier 35, sowie übereinstimmend die neuere exegetische Literatur.  
28 Genauere Darlegung und Belege bei W. Kirchschläger, Unwürdiger Kommunionempfang. 1 Kor 11,27 als Vorwand für Marginali-
sierungen: Randfiguren in der Mitte. Fs. H. J. Venetz (65). Hrsg. v. M. Küchler/P. Reinl, Luzern 2003, 183-192. 
29 Siehe z. B. Did 9,5: �Keiner aber esse oder trinke von eurer Eucharistie, ausser den auf den Namen des Herrn Getauften.  
Vgl. dazu Did 10,6: �Wenn einer heilig ist, komme er. Wenn er [es] nicht ist, kehre er um.�  
Did 14,1-2: �1Wenn ihr aber am Herrentag zusammenkommt, brecht das Brot und sagt Dank, nachdem ihr eure Übertretungen be-
kannt habt, damit euer Opfer rein sei. 2Keiner aber, der einen Streit mit seinem Nächsten hat, soll mit euch zusammenkommen, bis 
sie sich versöhnt haben, damit euer Opfer nicht entweiht werde.� 
Siehe bes. Justin, Apol I 66,1-2: �Diese Speise wird bei uns Eucharistie genannt. 
An ihr teilzuhaben ist niemandem anderen erlaubt als dem, 
der als wahr glaubt das von uns Gelehrte 



 11 

Sosehr ich dafür plädiere, die Akzentsetzung von 1 Kor 11 ernst zu nehmen � sie würde uns helfen, viele Vor-
urteile und Ungerechtigkeiten30 im Zusammenhang mit dem Herrenmahl zu beseitigen - , sosehr muss ich 
daran erinnern, dass eine entsprechend modifizierte Praxis hinsichtlich der Feier des Herrenmahles, also des 
gemeinsamen Essens und Trinkens, ein lebendiges Taufbewusstsein voraussetzt. Denn nur dann, wenn 
Christinnen und Christen die prinzipielle Orientierung an Jesus Christus in ihrer Taufe bewusst leben, ist die 
Voraussetzung dafür geben, im Herrenmahl das zu feiern, was sie durch die Taufe geworden sind: Töchter 
und Söhne Gottes aufgrund ihrer lebendigen Glaubensgemeinschaft mit Jesus Christus. 

Ausblick 
Mit der Feier seines letzten Mahles hat Jesus von Nazaret sein Lebens- und Wirkprofil verdichtet und seine 
Absicht der Miteinbeziehung der an ihn Glaubenden in dieses Profil zum Ausdruck gebracht. Diese Feier ist 
das zentrale Vermächtnis seines Wirkens, das durch die Zeiten ermöglicht, an seiner Handlungsstrategie an-
zuschließen, und zwar in personaler Begegnung und Verbundenheit mit ihm. 
Das Herrenmahl ist für Christinnen und Christen eine entscheidende Chance. Diese im Sinne Jesu Christi 
wahrzunehmen, bleibt eine Lebensaufgabe für alle Christinnen und Christen, es bleibt eine Herausforderung 
für die christlichen Kirchen. An uns allen gemeinsam und an jeder und jedem von uns liegt es, die Einladung 
zu diesem Mahl ernst zu nehmen, dem Anspruch dieses Mahles gerecht zu werden und so als Kirche Jesu 
Christi zu leben.  

                                                                                                                                                                  
und der gewaschen wurde in dem Bad für die Vergebung der Sünden und zur Wiedergeburt  
und der so lebt, wie es Christus übergeben hat. 
2Denn nicht als gemeines Brot  
und nicht als gemeinen Trank nehmen wir diese.� 
Um Missverständnissen vorzubeugen, sei darauf hingewiesen, dass sich die von Justin genannten drei Kriterien (glauben ..., gewa-
schen werden ..., leben nach der Weisung Christi) alle auf die Voraussetzung von Taufe beziehen. 
30 Siehe z. B. Kongregation für die Glaubenslehre, Schreiben an die Bischöfe der Katholischen Kirche über den Kommunionemp-
fang von wiederverheirateten geschiedenen Gläubigen, Rom (ohne Datum), publiziert am 14. Oktober 1994, Ziffer 6: �Gläubige, die 
wie in der Ehe mit einer Person zusammenleben, die nicht ihre rechtmässige Ehegattin oder ihr rechtmässiger Ehegatte ist, dürfen 
nicht zur heiligen Kommunion hinzutreten. Im Falle, dass sie dies für möglich hielten, haben die Hirten und Beichtväter wegen der 
Schwere der Materie und der Forderungen des geistlichen Wohls der betreffenden Personen [hier Fussnote: Vgl. 1 Kor 11,27-29] 
und des Allgemeinwohls der Kirche die ernste Pflicht, sie zu ermahnen, dass ein solches Gewissensurteil in offenem Gegensatz zur 
Lehre der Kirche steht [hier Fussnote: Vgl. Codex des kanonischen Rechtes can. 978 § 2]. Sie müssen diese Lehre zudem allen ih-
nen anvertrauten Gläubigen in Erinnerung rufen.� 


