Bound to live together
Religions and Cultures in Dialogue
Friedenstreffen in Munchen, 12. September 2011

Martyrs and Witnesses of Faith

Clemens August Graf von Galen

Clemens August Graf von Galen, geboren 1878, Bischof von
Munster (1933-1946), selig gesprochen am 9. Oktober 2005 im
Petersdom in Rom, hat 1898 -1903 in Innsbruck studiert. Es
waren nicht seine wissenschaftlichen und akademischen
Qualitaten, die Universitat und Fakultat 1937 veranlassten, ihm
die Ehrendoktorwirde zu verleihen, es waren seine Verdienste
in der Seelsorge. In entscheidenden Stunden der Geschichte
hat Galen Zivilcourage bewiesen und sein Leben aufs Spiel
gesetzt. Anders als viele Intellektuelle seiner Zeit hatte er die
rechte Urteilskraft gegenuber dem Nationalsozialismus und
hatte er die Wahrheit auch offentlich bekannt. Galen realisierte
die Widerstandskraft des Glaubens gegenuber einem
barbarischen System der Menschenverachtung und der
Gottlosigkeit. Bereits 1934 brandmarkte Galen das Bekenntnis
der Nationalsozialisten zum so genannten positiven
Christentum als |, Tauschung der Holle “ und verfasste ein
Vorwort zu einer wissenschaftlichen Widerlegung von
Pamphleten Alfons Rosenbergs. In drei Aufsehen erregenden
Predigten nahm er gegen die Totung Geisteskranker Stellung
und hat ,Euthanasie® offen als Mord angeprangert. Am 3.



August 1941: ,Jene unglucklichen Kranken muissen sterben,
weil sie nach dem Urteil irgendeines Amtes, nach dem
Gutachten irgendeiner Kommission , lebensunwert’ geworden
sind, weil sie nach diesem Gutachten zu den ,unproduktiven
Volksgenossen’ gehoren. Man urteilt: sie konnen nicht mehr
Guter produzieren, sie sind wie eine alte Maschine, die nicht
mehr lauft, sie sind wie ein altes Pferd, das unheilbar lahm
geworden ist, sie sind wie eine Kuh, die nicht mehr Milch gibt.
Was tut man mit solch einer Maschine? Sie wird verschrottet.
Was tut man mit einem lahmen Pferd mit solch einem
unproduktiven Stuck Vieh? Hast du, habe ich nur so lange das
Recht zu leben, solange wir produktiv sind, von anderen als
produktiv anerkannt werden? Wenn man den Grundsatz
aufstellt und anwendet, dass man den unproduktiven Menschen
toten darf, dann wehe uns allen, wenn wir alt und
altersschwach werden. --- ,Du sollst nicht toten!” Gott hat dieses
Gebot in das Gewissen der Menschen geschrieben, langst ehe
ein Strafgesetzbuch den Mord mit Strafe bedrohte, langst ehe
Staatsanwaltschaft und Gericht den Mord verfolgten und
ahndeten.“[1]

Carl Lampert[2]

Carl Lampert, Dr. jur. can. geb. 9. 1. 1894 Gofis/Vorarlberg
wurde 1935 nach Innsbruck gerufen. Hier war er zunachst
Vorsitzender des kirchlichen Gerichts. Ende 1938, nach dem
Anschlull Osterreichs, wurde er von dem neu ernannten
Bischof Dr. Paulus Rusch zum Provikar ernannt und wurde



damit sein Stellvertreter. Am 4. Marz 1940 wurde er von
Gestapo-Leuten verhaftet und in das Polizeigefangnis
,oonne“ in der Nahe des Innsbrucker Hauptbahnhofes
eingeliefert. Das Todesurteil wird spater als Grund fur diese
Inhaftierung nennen, ,weil er die Schwestern eines
Frauenklosters bei der SchlieBung dieses Klosters zum
Widerstand aufgefordert hatte.“ Aus dieser Haft wurde Lampert
nach zehn Tagen entlassen (4. - 14. Marz 1940
Polizeigefangnis Innsbruck). Zu einem neuen Konflikt kam es,
als der Sender Radio Vatikan am Ostersonntag, den 23. Marz
1940 unter seinen kirchlichen Weltnachrichten in deutscher
Sprache auch einen Bericht Uber die kirchlichen Zustande in
Tirol und darin Uber die einschrankenden Malnahmen der
Gestapo brachte und der Gestapochef Hilliges in Lampert den
Urheber dieses Berichtes sah. Diese Haft dauerte vom 28.
Marz bis 11. April 1940. Lamperts dritte Festnahme in
Innsbruck erfolgte im Juni 1940, ,weil er durch den Text einer
Todesanzeige Unruhe unter der Bevolkerung gestiftet
hatte.“ (Todesurteil) Diese Todesanzeige hatte gelautet: ,Gott
hat unseren innigstgeliebten Seelsorger H.H. Pfarrer Otto
Neururer nach groem Leid heimgeholt in seine Liebe. Er starb
am 30. Mai 1940, fern seiner Seelsorgegemeinde, in
Weimar/Buchenwalde. Wir kannten Herrn Pfarrer Neururer als
einen Mann vorbildlicher Pflichterfillung und ganzer Hingabe
an seine Seelsorgeaufgabe. Sein Leben unter uns und sein
Sterben werden wir nie vergessen. Die Beisetzung des lieben
Toten wird spater bekanntgegeben werden.“[3] Nach
Inhaftierung in Innsbruck vom 5. Juli bis zum 24. August 1940
angeblich wegen dieser Todesanzeige wurde Lampert am 25.8.



1940 in das Konzentrationslager nach Dachau verbracht (bis 30.
August 1940).[4] Es folgte vom 30. August bis zum 14.
Dezember 1940 das KZ Sachsenhausen und schliel3lich wieder
vom 14. Dezember 1940 bis zum 1. August 1941 das KZ
Dachau. Nach der Entlassung aus Dachau bekam er Gauverbot
und wurde in Pommern konfiniert, dort wiederum fiel er einem
Spitzel der Gestapo hinein. Er wurde wiederum vom 4. 2. - 5.
12. 1943 in Stettin inhaftiert, dann vom 5. 12. 1943 - 14. 1. 1944
Halle an der Saale und schlieBlich vom 14. 1. - 13. 11. 1944
Torgau (Fort Zinna).

Die Verhandlungen in Torgau zogen sich fast ein Jahr hin. Im
September 1944 sollte das erste Mal das Urteil erflie3en, in der
Nacht vor dem Urteilsspruch erschoss sich der Prasident des
Gerichtes, der sich scheinbar nicht entschlieRen konnte, den
Spruch zu fallen. Ein anderer Senat fallte das Urteil, der Fuhrer
lehnte die Begnadigung ab, so wurde dann Dr. Lampert am 13.
November 1944 in Halle hingerichtet; mit ihm starben P.
Friedrich Lorenz OMI und Herbert Simuleit (beide Kaplane in
Stettin).“[5]

Carl Lampert ist fur die Rechte der Kirche eingetreten in einer
Zeit, in der das Recht gebeugt wurde, in Zeiten, in denen
Menschenrechte durch das Recht des Starkeren ersetzt wurden,
in denen Mord, Einschuchterung, Deportation, Internierung und
Ausmerzung von Behinderten, sozial Minderwertigen, Juden
und minderwertigen Rassen zum Alttagsgeschaft gehorten.
Und er ist selbst Opfer des Unrechts, der Tyrannei und der
Willkir geworden. Lampert wurde furchtbar gefoltert, funfmal
mit ,Ochsenziemern® unmenschlich geschlagen: Essensentzug,
kein Wasser drei Tage lang, Misshandlungen, Drohungen,



Versprechungen fur den Fall des Austritts aus der Kirche.

Liebe oder Hass: ,Bei der Verhandlung wurde er unter anderem
auch gefragt, welches Werk er hoher schatze, das Evangelium
oder das Buch ,Mein Kampf'? Darauf gab er folgende Antwort:
Das Evangelium ist das Wort Gottes und verkundet die Liebe.
Das Buch des Herrn Hitler ist das Werk eines Menschen und
predigt nur den Hass.“[6] - Provikar Lampert hatte die Gabe
der Unterscheidung der Geister: zwischen dem wahren Gott der
Liebe und den Gotzen der Rasse und der Macht, zwischen
Jesus Christus und den Verfuhrern, zwischen dem HI. Geist
und dem Ungeist der menschen- und gottverachtenden
Barbarei. Er gibt uns heute zu denken, damit die Frage nach
Recht und Unrecht nicht zu einer Position des blofRen
Geschmacks verkommt, damit die Unterscheidung zwischen
Humanitat und Barbarei, zwischen sittlichen Prinzipien und
verbrecherischen Grundsatzen nicht auf die Ebene des
Durchsetzungsvermogens verfallt.

Franz Jagerstatter

Franz Jagerstatter[7], geboren am 20. Mai 1938 in St.
Radegund/Oberdsterreich, verweigerte den Nationalsozialisten,
die in Osterreich 1938 die Macht (ibernahmen, von Anfang an
jede Zusammenarbeit oder Unterstutzung, denn Christentum
und Nationalsozialismus waren fur ihn vollig unvereinbar. 1940
wurde er zum Militardienst einberufen, auf Betreiben der
Heimatgemeinde aber zweimal als unabkommlich gestellt.
Einer weiteren Einberufung wollte er nicht mehr Folge leisten,



denn mitzukampfen und zu toten, dass Hitler die ganze Welt
beherrschen konne, sah er als Sunde an. Nach der erneuten
Einberufung meldete sich Franz Jagerstatter am 1. Marz 1943
bei seiner Stammkompanie in Enns, erklarte aber sofort: ,dass
er auf Grund seiner religiosen Einstellung den Wehrdienst mit
der Waffe ablehne, ... dass er gegen sein religioses Gewissen
handeln wurde, wenn er fUr den nationalsozialistischen Staat
kampfen wirde; ... er kdnne nicht gleichzeitig Nationalsozialist
und Katholik sein; ... es gebe Dinge, wo man Gott mehr
gehorchen musse als den Menschen; auf Grund des Gebotes
,Du sollst Deinen Nachsten lieben wie Dich selbst’ durfe er nicht
mit der Waffe kampfen. Er sei jedoch bereit, als Sanitatssoldat
Dienst  zu leisten. (Aus der Begrundung des
Reichskriegsgerichtsurteils vom 6. Juli 1943) Wegen
Wehrkraftzersetzung wurde Franz Jagerstatter zum Tod
verurteilt und am 9. August 1943 in Brandenburg/Havel
enthauptet. Die beiden Seelsorger, Pfarrer Kreutzberg in Berlin
und Pfarrer Jochmann in Brandenburg, sahen in ihm einen
Heiligen und Martyrer. Im Jahre 1965 verwies Erzbischof
Thomas D. Roberts bei der Arbeit an der Pastoralkonstitution
des Zweiten Vatikanischen Konzils in einer schriftlichen
Eingabe auf die einsame Gewissensentscheidung Franz
Jagerstatters: ,Martyrer wie Jagerstatter sollen nie das Gefuhl
haben, dass sie allein sind. Am 26. Oktober wird Franz
Jagerstatter in Linz selig gesprochen.

Franz Jagerstatter halt es fUr unvereinbar, Soldat Christi und zu
gleicher Zeit Soldat fur den Nationalsozialismus zu sein,
unvereinbar, fur den Sieg Christi und seiner Kirche und zur
selben Zeit auch fur die nationalsozialistische Idee und fur



deren Endsieg zu kampfen.[8] Jagerstatter weil} sich vor die
Alternative gestellt: Gott oder Gotze, Christus oder Fuhrer bzw.
Christus oder Satan.[9] Franz Jagerstatter bezeugt den
biblischen Gott gegen die Gotzen Hitlers. So wurde er zu einem
Dolmetscher Gottes in einer Zeit der gott- und
menschenverachtenden Barbarei. Jagerstatter sieht die Kirche
vom Reich Gottes, von der Nachfolge Jesu und vom
Bekenntnis zu Jesus her. Im Kontext seiner Uberlegungen zum
gerechten oder ungerechten Krieg schreibt er: ,Sollten wir
Christen denn nicht wahre Nachfolger Christi werden?“[10]

Martyrer und Zeugen des Glaubens

Gerade im 20. Jahrhundert bestanden immer wieder
Mechanismen der Herrschaft und der Luge, welche die
Leugnung Gottes einschlossen. In solchen Situationen war der
Glaube an Gott, das Stehen in der Wahrheit und die Suche
nach Gerechtigkeit nicht selten mit Verfolgung verbunden. Die
Martyrer des 20. Jahrhunderts scharfen den Blick, die Zeichen
der Zeit recht zu deuten; sie lassen in Zeiten des Hasses, der
Barbarei und der Menschenverachtung die Wahrheit Gottes
und die Wurde des Menschen aufleuchten. Sie waren mit ihrer
Diagnose der Gesellschaft und deren Ideologien nicht
fanatisiert oder verblendet, sondern klarer als viele ihrer
Zeitgenossen. lhr prophetisches Zeugnis fur die christliche
Wahrheit beruhte auf einer radikalen und weitsichtigen Analyse
der menschen- und gottverachtenden Systeme, des
Rassenwahns, der |Ideologie des Krieges und der



Staatsvergottung, wie deren erklartem Vernichtungswillen
gegenuber Christentum und Kirche. FUr sie war der Glaube an
Gott mit einer radikalen Ideologie- und Gotzenkritik verbunden.
Sie realisierten die Widerstandskraft des Glaubens. Das
Bekenntnis zum Gott Jesu Christi, die Treue zum Evangelium
und zum Gewissen wurde in unterschiedlicher Weise vor die
Alternative: Gott oder Gotze gestellt. Um Gottes willen galt es,
totalitare Systeme der Nation, der Herrenrasse, des Geldes,
des Konsums, der Erfolgs- und Siegergesellschaft zu
unterbrechen, die Unwahrheit und Verblendung bestehender
Verhaltnisse  aufzuzeigen und lebendige Alternativen
vorzuleben. Dazu gehorten auch der Einsatz fir
Menschenwurde, Solidaritat, Gerechtigkeit oder auch die
Option fur die Armen, die in Widerspruch zu herrschenden
Interessen stand.

Christliches Martyrium bezeugt den Glauben an Gott als den
Herrn und Freund des Lebens, der die Toten lebendig macht.
Von da her ist Martyrium von einer schopfungstheologischen
Option fur das Leben und von der Ehrfurcht vor dem Leben,
also gerade nicht von Verachtung, Todessehnsucht und
Nekrophilie gepragt. Diese Option fur das Reich Gottes ist im
Sinne des Taufbekenntnisses mit dem Widersagen gegen das
Bose in der psychischen, metaphysischen, intellektuellen und
politischen Ordnung verbunden. Der Glaube ist keine
Leidensideologie, aber er scharft gegenuber Gleichgultigkeit
und Neutralitat den Blick fur die Unvermeidlichkeit des Leidens
als Folge sittlicher und christlicher Konsequenz. Martyrium ist
Konsequenz des Glaubens in einer Situation der Verblendung.
Es ist Ausdruck der Liebe unter den Bedingungen der



Lieblosigkeit und der Vergiftung. Es zeigt, dass christliches
Leben zutiefst in Jesu Kreuz und Auferstehung grindet. Der
christliche Martyrer stirbt nicht fur eine blol3e Idee, er stirbt mit
jemandem, der schon vorweg fur ihn gestorben ist. Martyrium
ist von Jesus Christus her qualifiziert: Neutestamentliche Motive
wie Nachfolge, Nachahmung (mimesis), Gleichgestaltung mit
Christus, christliches Leben als Wettkampf und die Vollendung
in der Lebensgemeinschaft mit Christus sind hier aufzunehmen.
Mitte christlichen Verstandnisses von Martyrium ist die
Proexistenz Jesu, der sich angesichts des Neins der Menschen
zu der sich offenbarenden Liebe Gottes restlos in die Verfugung
Gottes Ubereignet. So ist die Liebe das Kriterium fuar alle
Formen des Martyriums.[11] Die gelebte Einheit von Gottes-
und Nachstenliebe, der Geist der Seligpreisungen, machen
Verfolgte zu Zeugen des Reiches Gottes, zu Martyrern.[12]

Die Martyrer des 20. Jahrhunderts sind aber auch Krisis, nicht
zuletzt fur die Kirche selbst, insofern sie den unbedingten
Anspruch des Reiches Gottes bezeugen und die Trennlinie
zwischen Heiligkeit und Sinde ziehen. Zudem stellen sie die
Frage nach der Geschichte kirchlicher Aggression, wenn Juden
durch Christen bzw. Christen durch Christen zu Martyrern
geworden sind.

Manfred Scheuer, Bischof von Innsbruck

[1] Clemens August Kardinal von Galen, Predigten in dunkler Zeit, hg. vom
Bischoflichen Generalvikariat Munster 2005, 51-63.

[2] Gaudentius Walser: Carl Lampert. Ein Leben fur Christus und die Kirche
1894-1944. Dornbirn 1964



[3] Gedruckte Todesanzeige fur den im KZ Buchenwald ermordeten Pfarrer
Otto Neururer von Goétzens, 31.5.1940 (85), in: DAI, NS-Akten, Abt. 4, zitiert
nach Widerstand und Verfolgung Il, 201f.

[4] Amtliche Darstellung der Inhaftnahme des Provikars der Apostolischen
Administratur Innsbruck-Feldkirch, Pralat Carl Lampert vom Bischoflichen
Kanzler Msgr. Kassain Lechleitner, 13.11.1940, DAI, NS-Akten, Abt. 4, zitiert
in: Widerstand und Verfolgung Il, 206f.

[5] Bericht vom Erzbischoflichen Sekretar Msgr. Jakob Weinbacher in Wien
uber seinen Mithaftling Msgr. Carl Lampert, Provikar der Apostolischen
Administratur Innsbruck-Feldkirch 1.8.1945, in: DAI, Ill, 3053 (45); in:
Widerstand und Verfolgung 2, 221f.

[6] Aus einem Brief an Alfons Rigger vom 29. Oktober 1944, zitiert nach
Richard Gohm, Selig die um meinetwillen verfolgt werden 68.

[7] Vgl. Putz Erna, Franz Jagerstatter. ... besser die Hande als der Wille
gefesselt ... . Griinbach *1997; Manfred Scheuer, Selig, die keine Gewalt

anwenden. Das Zeugnis des Franz Jagerstatter, Innsbruck 2007.
[8] Gefangnisbriefe und Aufzeichnungen 178f.
[9] Gefangnisbriefe und Aufzeichnungen 135.155.19.185.
[10] Gefangnisbriefe und Aufzeichnungen 161.

[11] So die Kirchenkonstitution des Zweiten Vatikanischen Konzils LG 42.

[12] ,Der Mensch gibt sich und sein Gut ja manchmal hin, um der Liebe zu
entgehen. Aber auch Heroismus ist nicht ohne Liebe. Das ist ein aul3erst
kritischer Satz gegen jede kirchliche oder weltliche soziale Unternehmung und
gegen jeden kirchlichen oder weltlichen Confessor. Er notigt alles Tun und erst
recht jede Proklamation solchen Tuns, selbstkritisch zu sein bis ins Letzte. Die
Malstabe des Apostels sind andere als die unseren. Nicht mehr Genialitat,
Ergriffenheit, Heroismus der Hingabe, nicht mehr Enthusiasmus und
Charismatikertum entscheiden, ob Wirkliches geschieht und die Kirche erbaut
wird, sondern dies, dass einer den verborgenen, Uberschwenglichen Weg der
Liebe geht.“ (Heinrich Schlier, Nun aber bleiben diese Drei. Grundriss des
christlichen Lebensvollzuges, Einsiedeln 1971, 84f.)



