
	
  

Bound to live together 
Religions and Cultures in Dialogue 
Friedenstreffen in München, 12. September 2011 
  
  

Martyrs and Witnesses of Faith 
  
  
Clemens August Graf von Galen 
  
Clemens August Graf von Galen, geboren 1878, Bischof von 
Münster (1933-1946), selig gesprochen am 9. Oktober 2005 im 
Petersdom in Rom, hat 1898 -1903 in Innsbruck studiert. Es 
waren nicht seine wissenschaftlichen und akademischen 
Qualitäten, die Universität und Fakultät 1937 veranlassten, ihm 
die Ehrendoktorwürde zu verleihen, es waren seine Verdienste 
in der Seelsorge. In entscheidenden Stunden der Geschichte 
hat Galen Zivilcourage bewiesen und sein Leben aufs Spiel 
gesetzt. Anders als viele Intellektuelle seiner Zeit hatte er die 
rechte Urteilskraft gegenüber dem Nationalsozialismus und 
hatte er die Wahrheit auch öffentlich bekannt. Galen realisierte 
die Widerstandskraft des Glaubens gegenüber einem 
barbarischen System der Menschenverachtung und der 
Gottlosigkeit. Bereits 1934 brandmarkte Galen das Bekenntnis 
der Nationalsozialisten zum so genannten positiven 
Christentum als �„Täuschung der Hölle“  und verfasste ein 
Vorwort zu einer wissenschaftlichen Widerlegung von 
Pamphleten Alfons Rosenbergs. In drei Aufsehen erregenden 
Predigten nahm er gegen die Tötung Geisteskranker Stellung 
und hat „Euthanasie“ offen als Mord angeprangert. Am 3. 



August 1941: „Jene unglücklichen Kranken müssen sterben, 
weil sie nach dem Urteil irgendeines Amtes, nach dem 
Gutachten irgendeiner Kommission �‚lebensunwert’ geworden 
sind, weil sie nach diesem Gutachten zu den ‚unproduktiven 
Volksgenossen’ gehören. Man urteilt: sie können nicht mehr 
Güter produzieren, sie sind wie eine alte Maschine, die nicht 
mehr läuft, sie sind wie ein altes Pferd, das unheilbar lahm 
geworden ist, sie sind wie eine Kuh, die nicht mehr Milch gibt. 
Was tut man mit solch einer Maschine? Sie wird verschrottet. 
Was tut man mit einem lahmen Pferd mit solch einem 
unproduktiven Stück Vieh? Hast du, habe ich nur so lange das 
Recht zu leben, solange wir produktiv sind, von anderen als 
produktiv anerkannt werden? Wenn man den Grundsatz 
aufstellt und anwendet, dass man den unproduktiven Menschen 
töten darf, dann wehe uns allen, wenn wir alt und 
altersschwach werden. … ‚Du sollst nicht töten!’ Gott hat dieses 
Gebot in das Gewissen der Menschen geschrieben, längst ehe 
ein Strafgesetzbuch den Mord mit Strafe bedrohte, längst ehe 
Staatsanwaltschaft und Gericht den Mord verfolgten und 
ahndeten.“[1] 
  
  
Carl Lampert[2] 
  
Carl Lampert, Dr. jur. can. geb. 9. 1. 1894 Göfis/Vorarlberg 
wurde 1935 nach Innsbruck gerufen. Hier war er zunächst 
Vorsitzender des kirchlichen Gerichts. Ende 1938, nach dem 
Anschluß Österreichs, wurde er von dem neu ernannten 
Bischof Dr. Paulus Rusch zum Provikar ernannt und wurde 



damit sein Stellvertreter. Am 4. März 1940 wurde er von 
Gestapo-Leuten verhaftet und in das Polizeigefängnis 
„Sonne“ in der Nähe des Innsbrucker Hauptbahnhofes 
eingeliefert. Das Todesurteil wird später als Grund für diese 
Inhaftierung nennen, „weil er die Schwestern eines 
Frauenklosters bei der Schließung dieses Klosters zum 
Widerstand aufgefordert hatte.“ Aus dieser Haft wurde Lampert 
nach zehn Tagen entlassen (4. - 14. März 1940 
Polizeigefängnis Innsbruck). Zu einem neuen Konflikt kam es, 
als der Sender Radio Vatikan am Ostersonntag, den 23. März 
1940 unter seinen kirchlichen Weltnachrichten in deutscher 
Sprache auch einen Bericht über die kirchlichen Zustände in 
Tirol und darin über die einschränkenden Maßnahmen der 
Gestapo brachte und der Gestapochef Hilliges in Lampert den 
Urheber dieses Berichtes sah. Diese Haft dauerte vom 28. 
März bis 11. April 1940. Lamperts dritte Festnahme in 
Innsbruck erfolgte im Juni 1940, „weil er durch den Text einer 
Todesanzeige Unruhe unter der Bevölkerung gestiftet 
hatte.“ (Todesurteil) Diese Todesanzeige hatte gelautet: „Gott 
hat unseren innigstgeliebten Seelsorger H.H. Pfarrer Otto 
Neururer nach großem Leid heimgeholt in seine Liebe. Er starb 
am 30. Mai 1940, fern seiner Seelsorgegemeinde, in 
Weimar/Buchenwalde. Wir kannten Herrn Pfarrer Neururer als 
einen Mann vorbildlicher Pflichterfüllung und ganzer Hingabe 
an seine Seelsorgeaufgabe. Sein Leben unter uns und sein 
Sterben werden wir nie vergessen. Die Beisetzung des lieben 
Toten wird später bekanntgegeben werden.“[3] Nach 
Inhaftierung in Innsbruck vom 5. Juli bis zum 24. August 1940 
angeblich wegen dieser Todesanzeige wurde Lampert am 25.8. 



1940 in das Konzentrationslager nach Dachau verbracht (bis 30. 
August 1940).[4] Es folgte vom 30. August bis zum 14. 
Dezember 1940 das KZ Sachsenhausen und schließlich wieder 
vom 14. Dezember 1940 bis zum 1. August 1941 das KZ 
Dachau. Nach der Entlassung aus Dachau bekam er Gauverbot 
und wurde in Pommern konfiniert, dort wiederum fiel er einem 
Spitzel der Gestapo hinein. Er wurde wiederum vom 4. 2. - 5. 
12. 1943 in Stettin inhaftiert, dann vom 5. 12. 1943 - 14. 1. 1944 
Halle an der Saale und schließlich vom 14. 1. - 13. 11. 1944 
Torgau (Fort Zinna). 
Die Verhandlungen in Torgau zogen sich fast ein Jahr hin. Im 
September 1944 sollte das erste Mal das Urteil erfließen, in der 
Nacht vor dem Urteilsspruch erschoss sich der Präsident des 
Gerichtes, der sich scheinbar nicht entschließen konnte, den 
Spruch zu fällen. Ein anderer Senat fällte das Urteil, der Führer 
lehnte die Begnadigung ab, so wurde dann Dr. Lampert am 13. 
November 1944 in Halle hingerichtet; mit ihm starben P. 
Friedrich Lorenz OMI und Herbert Simuleit (beide Kapläne in 
Stettin).“[5] 
Carl Lampert ist für die Rechte der Kirche eingetreten in einer 
Zeit, in der das Recht gebeugt wurde, in Zeiten, in denen 
Menschenrechte durch das Recht des Stärkeren ersetzt wurden, 
in denen Mord, Einschüchterung, Deportation, Internierung und 
Ausmerzung von Behinderten, sozial Minderwertigen, Juden 
und minderwertigen Rassen zum Alttagsgeschäft gehörten. 
Und er ist selbst Opfer des Unrechts, der Tyrannei und der 
Willkür geworden. Lampert wurde furchtbar gefoltert, fünfmal 
mit „Ochsenziemern“ unmenschlich geschlagen: Essensentzug, 
kein Wasser drei Tage lang, Misshandlungen, Drohungen, 



Versprechungen für den Fall des Austritts aus der Kirche. 
Liebe oder Hass: „Bei der Verhandlung wurde er unter anderem 
auch gefragt, welches Werk er höher schätze, das Evangelium 
oder das Buch ,Mein Kampf’? Darauf gab er folgende Antwort: 
Das Evangelium ist das Wort Gottes und verkündet die Liebe. 
Das Buch des Herrn Hitler ist das Werk eines Menschen und 
predigt nur den Hass.“[6] – Provikar Lampert hatte die Gabe 
der Unterscheidung der Geister: zwischen dem wahren Gott der 
Liebe und den Götzen der Rasse und der Macht, zwischen 
Jesus Christus und den Verführern, zwischen dem Hl. Geist 
und dem Ungeist der menschen- und gottverachtenden 
Barbarei. Er gibt uns heute zu denken, damit die Frage nach 
Recht und Unrecht nicht zu einer Position des bloßen 
Geschmacks verkommt, damit die Unterscheidung zwischen 
Humanität und Barbarei, zwischen sittlichen Prinzipien und 
verbrecherischen Grundsätzen nicht auf die Ebene des 
Durchsetzungsvermögens verfällt. 
  
  
Franz Jägerstätter 
  
Franz Jägerstätter[7], geboren am 20. Mai 1938 in St. 
Radegund/Oberösterreich, verweigerte den Nationalsozialisten, 
die in Österreich 1938 die Macht übernahmen, von Anfang an 
jede Zusammenarbeit oder Unterstützung, denn Christentum 
und Nationalsozialismus waren für ihn völlig unvereinbar. 1940 
wurde er zum Militärdienst einberufen, auf Betreiben der 
Heimatgemeinde aber zweimal als unabkömmlich gestellt. 
Einer weiteren Einberufung wollte er nicht mehr Folge leisten, 



denn mitzukämpfen und zu töten, dass Hitler die ganze Welt 
beherrschen könne, sah er als Sünde an. Nach der erneuten 
Einberufung meldete sich Franz Jägerstätter am 1. März 1943 
bei seiner Stammkompanie in Enns, erklärte aber sofort: „dass 
er auf Grund seiner religiösen Einstellung den Wehrdienst mit 
der Waffe ablehne, ... dass er gegen sein religiöses Gewissen 
handeln würde, wenn er für den nationalsozialistischen Staat 
kämpfen würde; ... er könne nicht gleichzeitig Nationalsozialist 
und Katholik sein; ... es gebe Dinge, wo man Gott mehr 
gehorchen müsse als den Menschen; auf Grund des Gebotes 
‚Du sollst Deinen Nächsten lieben wie Dich selbst’ dürfe er nicht 
mit der Waffe kämpfen. Er sei jedoch bereit, als Sanitätssoldat 
Dienst zu leisten.“ (Aus der Begründung des 
Reichskriegsgerichtsurteils vom 6. Juli 1943) Wegen 
Wehrkraftzersetzung wurde Franz Jägerstätter zum Tod 
verurteilt und am 9. August 1943 in Brandenburg/Havel 
enthauptet. Die beiden Seelsorger, Pfarrer Kreutzberg in Berlin 
und Pfarrer Jochmann in Brandenburg, sahen in ihm einen 
Heiligen und Märtyrer. Im Jahre 1965 verwies Erzbischof 
Thomas D. Roberts bei der Arbeit an der Pastoralkonstitution 
des Zweiten Vatikanischen Konzils in einer schriftlichen 
Eingabe auf die einsame Gewissensentscheidung Franz 
Jägerstätters: „Märtyrer wie Jägerstätter sollen nie das Gefühl 
haben, dass sie allein sind.“ Am 26. Oktober wird Franz 
Jägerstätter in Linz selig gesprochen. 
Franz Jägerstätter hält es für unvereinbar, Soldat Christi und zu 
gleicher Zeit Soldat für den Nationalsozialismus zu sein, 
unvereinbar, für den Sieg Christi und seiner Kirche und zur 
selben Zeit auch für die nationalsozialistische Idee und für 



deren Endsieg zu kämpfen.[8] Jägerstätter weiß sich vor die 
Alternative gestellt: Gott oder Götze, Christus oder Führer bzw. 
Christus oder Satan.[9] Franz Jägerstätter bezeugt den 
biblischen Gott gegen die Götzen Hitlers. So wurde er zu einem 
Dolmetscher Gottes in einer Zeit der gott- und 
menschenverachtenden Barbarei.  Jägerstätter sieht die Kirche 
vom Reich Gottes, von der Nachfolge Jesu und vom 
Bekenntnis zu Jesus her. Im Kontext seiner Überlegungen zum 
gerechten oder ungerechten Krieg schreibt er: „Sollten wir 
Christen denn nicht wahre Nachfolger Christi werden?“[10] 
  
  
Märtyrer und Zeugen des Glaubens 
  
Gerade im 20. Jahrhundert bestanden immer wieder 
Mechanismen der Herrschaft und der Lüge, welche die 
Leugnung Gottes einschlossen. In solchen Situationen war der 
Glaube an Gott, das Stehen in der Wahrheit und die Suche 
nach Gerechtigkeit nicht selten mit Verfolgung verbunden. Die 
Märtyrer des 20. Jahrhunderts schärfen den Blick, die Zeichen 
der Zeit recht zu deuten; sie lassen in Zeiten des Hasses, der 
Barbarei und der Menschenverachtung die Wahrheit Gottes 
und die Würde des Menschen aufleuchten. Sie waren mit ihrer 
Diagnose der Gesellschaft und deren Ideologien nicht 
fanatisiert oder verblendet, sondern klarer als viele ihrer 
Zeitgenossen. Ihr prophetisches Zeugnis für die christliche 
Wahrheit beruhte auf einer radikalen und weitsichtigen Analyse 
der menschen- und gottverachtenden Systeme, des 
Rassenwahns, der Ideologie des Krieges und der 



Staatsvergottung, wie deren erklärtem Vernichtungswillen 
gegenüber Christentum und Kirche. Für sie war der Glaube an 
Gott mit einer radikalen Ideologie- und Götzenkritik verbunden. 
Sie realisierten die Widerstandskraft des Glaubens. Das 
Bekenntnis zum Gott Jesu Christi, die Treue zum Evangelium 
und zum Gewissen wurde in unterschiedlicher Weise vor die 
Alternative: Gott oder Götze gestellt. Um Gottes willen galt es, 
totalitäre Systeme der Nation, der Herrenrasse, des Geldes, 
des Konsums, der Erfolgs- und Siegergesellschaft zu 
unterbrechen, die Unwahrheit und Verblendung bestehender 
Verhältnisse aufzuzeigen und lebendige Alternativen 
vorzuleben. Dazu gehörten auch der Einsatz für 
Menschenwürde, Solidarität, Gerechtigkeit oder auch die 
Option für die Armen, die in Widerspruch zu herrschenden 
Interessen stand. 
Christliches Martyrium bezeugt den Glauben an Gott als den 
Herrn und Freund des Lebens, der die Toten lebendig macht. 
Von da her ist Martyrium von einer schöpfungstheologischen 
Option für das Leben und von der Ehrfurcht vor dem Leben, 
also gerade nicht von Verachtung, Todessehnsucht und 
Nekrophilie geprägt. Diese Option für das Reich Gottes ist im 
Sinne des Taufbekenntnisses mit dem Widersagen gegen das 
Böse in der psychischen, metaphysischen, intellektuellen und 
politischen Ordnung verbunden. Der Glaube ist keine 
Leidensideologie, aber er schärft gegenüber Gleichgültigkeit 
und Neutralität den Blick für die Unvermeidlichkeit des Leidens 
als Folge sittlicher und christlicher Konsequenz. Martyrium ist 
Konsequenz des Glaubens in einer Situation der Verblendung. 
Es ist Ausdruck der Liebe unter den Bedingungen der 



Lieblosigkeit und der Vergiftung. Es zeigt, dass christliches 
Leben zutiefst in Jesu Kreuz und Auferstehung gründet. Der 
christliche Märtyrer stirbt nicht für eine bloße Idee, er stirbt mit 
jemandem, der schon vorweg für ihn gestorben ist. Martyrium 
ist von Jesus Christus her qualifiziert: Neutestamentliche Motive 
wie Nachfolge, Nachahmung (mimesis), Gleichgestaltung mit 
Christus, christliches Leben als Wettkampf und die Vollendung 
in der Lebensgemeinschaft mit Christus sind hier aufzunehmen. 
Mitte christlichen Verständnisses von Martyrium ist die 
Proexistenz Jesu, der sich angesichts des Neins der Menschen 
zu der sich offenbarenden Liebe Gottes restlos in die Verfügung 
Gottes übereignet. So ist die Liebe das Kriterium für alle 
Formen des Martyriums.[11] Die gelebte Einheit von Gottes- 
und Nächstenliebe, der Geist der Seligpreisungen, machen 
Verfolgte zu Zeugen des Reiches Gottes, zu Märtyrern.[12] 
Die Märtyrer des 20. Jahrhunderts sind aber auch Krisis, nicht 
zuletzt für die Kirche selbst, insofern sie den unbedingten 
Anspruch des Reiches Gottes bezeugen und die Trennlinie 
zwischen Heiligkeit und Sünde ziehen. Zudem stellen sie die 
Frage nach der Geschichte kirchlicher Aggression, wenn Juden 
durch Christen bzw. Christen durch Christen zu Märtyrern 
geworden sind. 

  
Manfred Scheuer, Bischof von Innsbruck 

  
  
[1] Clemens August Kardinal von Galen, Predigten in dunkler Zeit, hg. vom 

Bischöflichen Generalvikariat Münster 2005, 51-63. 
[2] Gaudentius Walser: Carl Lampert. Ein Leben für Christus und die Kirche 

1894-1944. Dornbirn 1964 



[3] Gedruckte Todesanzeige für den im KZ Buchenwald ermordeten Pfarrer 
Otto Neururer von Götzens, 31.5.1940 (85), in: DAI, NS-Akten, Abt. 4, zitiert 
nach Widerstand und Verfolgung II, 201f. 

[4] Amtliche Darstellung der Inhaftnahme des Provikars der Apostolischen 
Administratur Innsbruck-Feldkirch, Prälat Carl Lampert vom Bischöflichen 
Kanzler Msgr. Kassain Lechleitner, 13.11.1940, DAI, NS-Akten, Abt. 4, zitiert 
in: Widerstand und Verfolgung II, 206f. 

[5] Bericht vom Erzbischöflichen Sekretär Msgr. Jakob Weinbacher in Wien 
über seinen Mithäftling Msgr. Carl Lampert, Provikar der Apostolischen 
Administratur Innsbruck-Feldkirch 1.8.1945, in: DAI, III, 3053 (45); in: 
Widerstand und Verfolgung 2, 221f. 

[6] Aus einem Brief an Alfons Rigger vom 29. Oktober 1944, zitiert nach 
Richard Gohm, Selig die um meinetwillen verfolgt werden 68. 

[7] Vgl. Putz Erna, Franz Jägerstätter. ... besser die Hände als der Wille 

gefesselt ... . Grünbach 31997; Manfred Scheuer, Selig, die keine Gewalt 

anwenden. Das Zeugnis des Franz Jägerstätter, Innsbruck 2007. 
[8] Gefängnisbriefe und Aufzeichnungen 178f. 
[9] Gefängnisbriefe und Aufzeichnungen 135.155.19.185. 
[10] Gefängnisbriefe und Aufzeichnungen 161. 
[11] So die Kirchenkonstitution des Zweiten Vatikanischen Konzils LG 42. 
[12] „Der Mensch gibt sich und sein Gut ja manchmal hin, um der Liebe zu 
entgehen. Aber auch Heroismus ist nicht ohne Liebe. Das ist ein äußerst 
kritischer Satz gegen jede kirchliche oder weltliche soziale Unternehmung und 
gegen jeden kirchlichen oder weltlichen Confessor. Er nötigt alles Tun und erst 
recht jede Proklamation solchen Tuns, selbstkritisch zu sein bis ins Letzte. Die 
Maßstäbe des Apostels sind andere als die unseren. Nicht mehr Genialität, 
Ergriffenheit, Heroismus der Hingabe, nicht mehr Enthusiasmus und 
Charismatikertum entscheiden, ob Wirkliches geschieht und die Kirche erbaut 
wird, sondern dies, dass einer den verborgenen, überschwenglichen Weg der 
Liebe geht.“ (Heinrich Schlier, Nun aber bleiben diese Drei. Grundriss des 
christlichen Lebensvollzuges, Einsiedeln 1971, 84f.)	
  


