
Hoffnung – Leben und Leiden im Umbruch 
Predigt von Bischof Manfred Scheuer zum Aschermittwoch, 5. März 2014 
  
  
Lampedusa 8. Juli 2013 
  
„Wer ist der Verantwortliche für das Blut dieser Brüder und Schwestern? Niemand! Wir alle 
antworten so: Ich bin es nicht, ich habe nichts damit zu tun, es werden andere sein, sicher 
nicht ich. Aber Gott fragt einen jeden von uns: „Wo ist dein Bruder, dessen Blut zu mir 
schreit?“ Niemand in der Welt fühlt sich heute dafür verantwortlich; wir haben den Sinn für 
brüderliche Verantwortung verloren; wir sind in die heuchlerische Haltung des Priesters und 
des Leviten geraten, von der Jesus im Gleichnis vom barmherzigen Samariter sprach: Wir 
sehen den halbtoten Bruder am Straßenrand, vielleicht denken wir „Der Arme“ und gehen 
auf unserem Weg weiter; es ist nicht unsere Aufgabe; und damit beruhigen wir uns selbst 
und fühlen uns in Ordnung. Die Wohlstandskultur, die uns dazu bringt, an uns selbst zu 
denken, macht uns unempfindlich gegen die Schreie der anderen; sie lässt uns in 
Seifenblasen leben, die schön, aber nichts sind, die eine Illusion des Nichtigen, des 
Flüchtigen sind, die zur Gleichgültigkeit gegenüber den anderen führen, ja zur Globalisierung 
der Gleichgültigkeit. In dieser Welt der Globalisierung sind wir in die Globalisierung der 
Gleichgültigkeit geraten. Wir haben uns an das Leiden des anderen gewöhnt, es betrifft uns 
nicht, es interessiert uns nicht, es geht uns nichts an! - Die Globalisierung der 
Gleichgültigkeit macht uns alle zu „Ungenannten“, zu Verantwortlichen ohne Namen und 
ohne Gesicht.[1] – Anton Christian hat an die Außenfassade des Doms ein gekentertes, 
sinkendes Boot gestellt, zerschellt am Felsen (des christlichen) Europas. Innsbruck liegt am 
Meer! 
  
  
Kälteströme der Gefühllosigkeit 
  
„Er sah ihn und ging weiter“, so heißt es vom Priester und Leviten, die am Wegrand den 
Halbtoten liegen sehen, aber nicht helfen (Lk 10, 25-37). Ist Europa eine Gesellschaft der 
Zuschauer geworden, die sich zum Teil voyeuristisch aus der Ferne am Elend und am 
Sterben anderer begeilen, eine Gesellschaft der Passanten, die sich nicht zuständig fühlen? 
Menschen sehen und doch übersehen, Not vorgeführt bekommen und doch ungerührt 
bleiben, das gehört zu den Kälteströmen der Gegenwart (Ernst Bloch). Anton Christian hat in 
das Innere des Doms einen undurchdringlichen kalten Stein gestellt – als Sinnbild der 
Gefühllosigkeit.  
Kalte Steine: Da gibt es den Kult des schönen, starken, gesunden und erfolgreichen Lebens, 
bei dem die Erbarmungslosigkeit zum Prinzip gemacht und am Ende der Sozialdarwinismus 
in jeden Lebensbereich eingeführt wird. Es gibt keine Sorge mehr für die, denen der Atem 
ausgeht; die Alten, Kranken, Behinderten werden ihrem eigenen Schicksal überlassen und 
aus dem öffentlichen Blickfeld verbannt. Ein isoliertes Leistungs- und Erfolgsdenken, der Kult 
der Tüchtigkeit verkehrt sich in Rücksichtslosigkeit. In der Evolution als gesellschaftliches 
Prinzip herrscht das Recht des Stärkeren, bei dem die Kleinen von den Großen gefressen 
werden. Eine optimistische Rede vom Menschen in der Aufklärung vergisst die Opfer der 
Geschichte, denen keine Gerechtigkeit mehr widerfahren kann. Wenn nur noch auf die 
Veränderung des wichtigeren institutionellen „Ganzen“ geschaut wird, kommt das Individuum 
unter die Räder. Asyl und Flucht aus Afrika lassen sich nur gesamteuropäisch lösen, heißt 
es. Was ist dann mit denen, die vor dieser Lösung kommen wollen und sterben? Die Flucht 
ins System kennt nur noch ein Phantombild „Mitmensch“, eine allgemeine Philanthropie, sie 
hält aber den Blick des konkreten Menschen in der Not nicht aus. 
Kalte Steine: Wer nur noch seinen Wohlstand und seine Sicherheit im Auge hat, der muss 
sich strategisch gegen Kommunikation, Solidarität und Versöhnung verhärten. Eine 
Vorstellung von Sicherheit, die alles andere als Hemmung, Begrenzung, Behinderung, 
Bedrohung und Feind seiner selbst verdächtigt, landet in der Vereinzelung, im Bunker, im 



Ghetto oder in einer Festung. Das Boot vor dem Dom erinnert an die 1000en Flüchtlinge aus 
Afrika. Es ist eine traurige Statistik von toten und vermissten Flüchtlingen. Hinter den Zahlen 
stecken aber konkrete Menschen mit ihrer Not, mit ihrer Ausweglosigkeit, mit ihrer Würde. Ist 
Europa zur Festung geworden und betreiben die Staaten der Europäischen Union 
gegenüber Drittstaaten eine Politik der Abschottung beim Asyl- und Einwanderungsrecht? 
Denkt Europa immer noch, dass die Mauern hoch genug sind, um den Ansturm aus Afrika 
und Asien abzuwehren? 
Es wäre fatal, wenn das Streben nach Sicherheit nur um den Preis eines gewissen 
Solipsismus und Narzissmus zum Ziel führen würde, denn es würde blind und vergesslich 
machen gegen konkrete menschliche Erfahrung. Narzissmus entspringt einer Unfähigkeit zu 
lieben und kann recht unterschiedliche psychische und soziale Ursachen habe: wer nicht 
angenommen und geliebt wurde, wer entwurzelt ist, kann selber nicht barmherzig sein. 
Selbsthass, Minderwertigkeitsgefühle, Wehleidigkeit, Selbstmitleid lassen auf einen Mangel 
an Angenommensein schließen. Hektische Aktivität, ständige Bewegung, Getriebensein in 
Leistung und Arbeit, auch Aggression gegenüber anderen wurzeln nicht selten in 
Verwundungen, die nicht geheilt sind. Wer nicht erfahren hat, was Begegnung und 
freisetzende Gnade ist, dem werden die Freude am eigenen Leben und auch die Mitfreude 
mit anderen schwer fallen. Und was ist mit der Kirche selbst? Der im Februar 1945 von den 
Nazis hingerichtete Jesuit Alfred Delp hat schon damals massiv die Selbstgenügsamkeit und 
Inzüchtigkeit im kirchlichen Leben kritisiert. Die Verbürgerlichung und Bürokratisierung führt 
zu einem Menschentyp, „vor dem selbst der Geist Gottes, man möchte sagen, ratlos steht 
und keinen Eingang findet, weil alles mit bürgerlichen Sicherheiten und Versicherungen 
verstellt ist.“[2] Der Bürger ist für ihn „das ungeeignetste Organ des Heiligen Geistes. … Aber 
die Amtsstuben! Und die verbeamteten Repräsentanten. Und diese unerschütterlich - 
sicheren ‚Gläubige’! Sie glauben an alles, an jede Zeremonie und jeden Brauch, nur nicht an 
den lebendigen Gott.“[3]  
Kälteströme: Die Nächstenhilfe wird auf Institutionen übertragen. Teilweise sind dabei 
menschliche Zuwendung, Herzlichkeit und Barmherzigkeit noch einmal eingeordnet in 
Bürokratie, in die technologische Vernunft, in ökonomische Gesetze von Konsum, Kauf und 
Verkauf. „Sooft er auf die Tür starrt, sie bewegt sich ausschließlich dienstlich, keine Freunde, 
nie. Ist denn ein jeder Abgesang so glanzlos? Er stirbt das erste Mal, er weiß nicht wie.“ 
(Konstantin Wecker) 
  
  
Fenster der Verwundbarkeit 
  
Das „Fenster der Verwundbarkeit“ war zunächst ein militärstrategischer Ausdruck. „Eine 
Lücke im Verteidigungssystem, eine mögliche Einbruchstelle des Gegners wird so genannt. 
…  Dass das Fenster geschlossen werden muss, war nicht kontrovers, es wurde nicht einmal 
problematisiert. … Dass das Fenster der Verwundbarkeit offen bleiben muss - wenn wir 
Menschen bleiben oder es werden wollen -, scheint unbekannt zu sein. Als wollten wir uns 
mit aller Gewalt vom Licht abschotten. Jedes Fenster macht ja verwundbar und weist auf 
Beziehung, Verständigung, Mit-teilung. … Das Fenster der Verwundbarkeit ist ein Fenster 
zum Himmel. … Gott macht sich in Christus verwundbar, Gott definiert sich in Christus als 
gewaltfrei. … Und wenn wir das Gleichnis vom Weltgericht, in dem jedes hungernde Kind 
Christus ist (Mt 25) richtig verstehen, so können wir sagen: Christus ist die Wunde Gottes in 
der Welt.“[4] 
Gegenüber Konzepten, die Glück als Leidlosigkeit denken, mag wahre Liebe den anderen 
gut „leiden“. Maurice Blondel (1861-1949) sieht im Leid sogar das „Siegel eines anderen in 
uns... Wer an einer Sache nicht gelitten hat, kennt und liebt sie nicht. ... Der Sinn des 
Schmerzes liegt darin, uns das zu entschleiern, was dem Erkennen und dem egoistischen 
Wollen sich entzieht, und Weg zur echten Liebe zu sein. ... Lieben heißt, das Leiden lieben, 
weil wir so Freude und Tun eines anderen in uns lieben: diesen in sich liebenswerten und 
teuren Schmerz, den alle bejahen, die ihn erfahren und ihn gegen alle Lieblichkeit der Welt 
nicht tauschen möchten.“[5] Die geistliche Tradition wehrt sich dagegen, dass der Mensch 
eigenmächtig um eines asketischen Ideals willen Leiden und Kreuz suche und ergreife. Wohl 



kann kein Christ völlig achtlos an der Leidensteilnahme vorübergehen und sich der 
Solidarität mit den Leidenden verweigern.  
Hinschauen statt wegschauen lautet die Devise, und dazu soll uns die Kunst motivieren: „Die 
Mystik der Bibel - in monotheistischen Traditionen - ist in ihrem Kern eine politische Mystik, 
näher hin eine Mystik der politischen, der sozialen Compassion. Ihr kategorischer Imperativ 
lautet: Aufwachen, die Augen öffnen! Jesus lehrt nicht eine Mystik der geschlossenen 
Augen, sondern eine Mystik der offenen Augen und damit der unbedingten 
Wahrnehmungspflicht für fremdes Leid. Dabei rechnet er in seinen Gleichnissen mit unseren 
kreatürlichen Sehschwierigkeiten, mit unseren eingeborenen Narzissmen. Er kennzeichnet 
uns als solche, die ‚sehen und doch nicht sehen’. Gibt es womöglich eine elementare Angst 
vor dem Sehen, vor dem genauen Hinsehen, vor jenem Hinsehen, das uns ins Gesehene 
uneindringbar verstrickt und nicht unschuldig passieren lässt? ‚Sieh hin - und du weißt’.“[6]  
Im Blick der Anderen, gerade des armen Anderen erfahren wir den Anspruch: Du darfst mich 
gleichgültig liegen lassen, du darfst mich nicht verachten, du musst mir helfen. Die Augen 
öffnen! Jesu Sehen führt in menschliche Nähe, in die Solidarität, in das Teilen der Zeit, das 
Teilen der Begabungen und auch der materiellen Güter. Jesu Sehen führt in menschliche 
Nähe, in die Solidarität, in das Teilen der Zeit, das Teilen der Begabungen und auch der 
materiellen Güter. „Ein sehendes „Herz sieht, wo Liebe Not tut und handelt danach.“ „Ich 
muss ein Liebender werden, einer, dessen Herz der Erschütterung durch die Not des 
anderen offen steht. Dann finde ich meinen Nächsten, oder besser: dann werde ich von ihm 
gefunden.“ (Papst Benedikt XVI.)  
Es gibt heute unzählige wunde Stellen, eine Welt, die blutet, in der gestritten, gelitten und 
gestorben wird, weltweit, wenn tausende Flüchtlinge aus Afrika nach lebensgefährlichen 
Überfahrten in Italien stranden, in Libyen, wenn Menschen, Frauen und Kinder gehandelt 
werden, hier bei uns, wenn Menschen an unheilbarer Krankheit, Überforderung und 
Vereinsamung leiden, in Depression und Sucht, burn out und massivem Mangel an Zeit, in 
Unversöhntheit, Streit und Neid. In der österlichen Bußzeit lenkt die Caritashaussammlung 
den Blick auf die Armut im eigenen Land. Und durch die Aktion „Familienfasttag“ der 
Katholischen Frauenbewegung öffnet sich das Herz für die weltweite Not. Es ist nur ein 
Tropfen am heißen Stein, heißt es. Im Inneren des Doms fällt gleichmäßig, im Abstand 
etlicher Sekunden, ein Tropfen Wasser von der Decke in ein blechernes Fass: Quelle? Der 
Tropfen füllt einmal das Fass. – „Wer euch auch nur einen Becher Wasser zu trinken gibt, 
weil ihr zu Christus gehört – amen, ich sage euch: er wird nicht um seinen Lohn kommen.“ 
(Mk 9,41) 
  
  
Vergesst die Gastfreundschaft nicht (Hebr 13,2) 
  
Das Wort Gastfreundschaft weckt heute Vorstellungen wie Liebenswürdigkeit, Großzügigkeit, 
anregendes Zusammensein, Pflege gesellschaftlicher Beziehungen. Damit ist freilich die 
geistliche Tiefe und Kraft dieses christlichen Schlüsselwortes noch nicht ausgelotet. 
Gastfreundschaft ist in der Heiligen Schrift entscheidend für das Verhältnis der Menschen 
untereinander und für die Beziehung der Menschen zu Gott. „Ihr seid nicht mehr Fremde 
ohne Bürgerrecht, sondern Mitbürger der heiligen und Hausgenossen Gottes.“ (Eph 2,19) 
Wer sich selbst als Fremdling versteht, d.h. als einer, der auf andere angewiesen ist, der übt 
leichter Gastfreundschaft. „Wenn bei dir ein Fremder in eurem Lande lebt, sollt ihr ihn nicht 
unterdrücken. Der Fremde, der sich bei euch aufhält, soll euch wie ein Einheimischer gelten, 
und du sollst ihn lieben wie dich selbst; denn ihr seid selbst Fremde in Ägypten gewesen. Ich 
bin der Herr, euer Gott.“ (Lev 19,33-34)  
Im Gast wird in der Ordensregel des hl. Benedikt Christus selbst erkannt und aufgenommen: 
„Alle Fremden, die kommen, sollen aufgenommen werden wie Christus; denn er wird sagen: 
‚Ich war fremd und ihr habt mich aufgenommen.’ Allen erweise man die angemessene Ehre, 
besonders den Brüdern im Glauben und den Pilgern. ... Vor allem bei der Aufnahme von 
Armen und Fremden zeige man Eifer und Sorge, denn besonders in ihnen wird Christus 
aufgenommen.“ (Benediktusregel Nr. 53) 
  



Manfred Scheuer, Bischof von Innsbruck 
 
 

 
[1] Papst Franziskus, Besuch auf der Flüchtlingsinsel Lampedusa 8. Juli 2013. 
[2] Alfred Delp, Gesammelte Schriften IV: Aus dem Gefängnis, Frankfurt 1985, 299. Zur 
Verbürgerlichung vergleiche auch Gesammelte Schriften IV, 159.170. 
[3] Ges. Schriften IV, 212. 
[4] Dorothee Sölle, Das Fenster der Verwundbarkeit. Theologisch – politische Texte, Stuttgart 
1987, 7-9. 
[5] Maurice Blondel, Die Aktion. Versuch einer Kritik des Lebens und einer Wissenschaft der 
Praktik, Freiburg/ München 1965, 405f. 
[6] Johann Baptist Metz, Mit der Autorität der Leidenden. Compassion – Vorschlag zu einem 
Weltprogramm des Christseins, in: Feuilleton-Beilage der Süddeutschen Zeitung, 
Weihnachten 1997.  
 


