Hoffnung — Leben und Leiden im Umbruch

Predigt von Bischof Manfred Scheuer zum Aschermittwoch, 5. Marz 2014

Lampedusa 8. Juli 2013

.Wer ist der Verantwortliche fiir das Blut dieser Briider und Schwestern? Niemand! Wir alle
antworten so: Ich bin es nicht, ich habe nichts damit zu tun, es werden andere sein, sicher
nicht ich. Aber Gott fragt einen jeden von uns: ,Wo ist dein Bruder, dessen Blut zu mir
schreit?* Niemand in der Welt fuhlt sich heute dafir verantwortlich; wir haben den Sinn fur
bruderliche Verantwortung verloren; wir sind in die heuchlerische Haltung des Priesters und
des Leviten geraten, von der Jesus im Gleichnis vom barmherzigen Samariter sprach: Wir
sehen den halbtoten Bruder am StraRenrand, vielleicht denken wir ,Der Arme® und gehen
auf unserem Weg weiter; es ist nicht unsere Aufgabe; und damit beruhigen wir uns selbst
und fuhlen uns in Ordnung. Die Wohlstandskultur, die uns dazu bringt, an uns selbst zu
denken, macht uns unempfindlich gegen die Schreie der anderen; sie lasst uns in
Seifenblasen leben, die schdn, aber nichts sind, die eine lllusion des Nichtigen, des
Flichtigen sind, die zur Gleichgultigkeit gegentiber den anderen fiihren, ja zur Globalisierung
der Gleichgdltigkeit. In dieser Welt der Globalisierung sind wir in die Globalisierung der
Gleichgiiltigkeit geraten. Wir haben uns an das Leiden des anderen gewdhnt, es betrifft uns
nicht, es interessiert uns nicht, es geht uns nichts an! - Die Globalisierung der
Gleichgiiltigkeit macht uns alle zu ,Ungenannten®, zu Verantwortlichen ohne Namen und
ohne Gesicht.! — Anton Christian hat an die AuRenfassade des Doms ein gekentertes,
sinkendes Boot gestellt, zerschellt am Felsen (des christlichen) Europas. Innsbruck liegt am
Meer!

Kaltestrome der Gefiihllosigkeit

,Er sah ihn und ging weiter”, so heifl’t es vom Priester und Leviten, die am Wegrand den
Halbtoten liegen sehen, aber nicht helfen (Lk 10, 25-37). Ist Europa eine Gesellschaft der
Zuschauer geworden, die sich zum Teil voyeuristisch aus der Ferne am Elend und am
Sterben anderer begeilen, eine Gesellschaft der Passanten, die sich nicht zustandig fihlen?
Menschen sehen und doch Ubersehen, Not vorgefuhrt bekommen und doch ungeruhrt
bleiben, das gehort zu den Kaéltestromen der Gegenwart (Ernst Bloch). Anton Christian hat in
das Innere des Doms einen undurchdringlichen kalten Stein gestellt — als Sinnbild der
Geflhllosigkeit.

Kalte Steine: Da gibt es den Kult des schdnen, starken, gesunden und erfolgreichen Lebens,
bei dem die Erbarmungslosigkeit zum Prinzip gemacht und am Ende der Sozialdarwinismus
in jeden Lebensbereich eingefuhrt wird. Es gibt keine Sorge mehr flir die, denen der Atem
ausgeht; die Alten, Kranken, Behinderten werden ihrem eigenen Schicksal Gberlassen und
aus dem offentlichen Blickfeld verbannt. Ein isoliertes Leistungs- und Erfolgsdenken, der Kult
der Tuchtigkeit verkehrt sich in Ricksichtslosigkeit. In der Evolution als gesellschaftliches
Prinzip herrscht das Recht des Starkeren, bei dem die Kleinen von den Grof3en gefressen
werden. Eine optimistische Rede vom Menschen in der Aufklarung vergisst die Opfer der
Geschichte, denen keine Gerechtigkeit mehr widerfahren kann. Wenn nur noch auf die
Veranderung des wichtigeren institutionellen ,Ganzen“ geschaut wird, kommt das Individuum
unter die Rader. Asyl und Flucht aus Afrika lassen sich nur gesamteuropaisch |6sen, heif3t
es. Was ist dann mit denen, die vor dieser Lésung kommen wollen und sterben? Die Flucht
ins System kennt nur noch ein Phantombild ,Mitmensch®, eine allgemeine Philanthropie, sie
halt aber den Blick des konkreten Menschen in der Not nicht aus.

Kalte Steine: Wer nur noch seinen Wohlstand und seine Sicherheit im Auge hat, der muss
sich strategisch gegen Kommunikation, Solidaritat und Verséhnung verharten. Eine
Vorstellung von Sicherheit, die alles andere als Hemmung, Begrenzung, Behinderung,
Bedrohung und Feind seiner selbst verdachtigt, landet in der Vereinzelung, im Bunker, im



Ghetto oder in einer Festung. Das Boot vor dem Dom erinnert an die 1000en Flichtlinge aus
Afrika. Es ist eine traurige Statistik von toten und vermissten Flichtlingen. Hinter den Zahlen
stecken aber konkrete Menschen mit ihrer Not, mit ihrer Ausweglosigkeit, mit ihrer Wirde. Ist
Europa zur Festung geworden und betreiben die Staaten der Européaischen Union
gegenuber Drittstaaten eine Politik der Abschottung beim Asyl- und Einwanderungsrecht?
Denkt Europa immer noch, dass die Mauern hoch genug sind, um den Ansturm aus Afrika
und Asien abzuwehren?

Es ware fatal, wenn das Streben nach Sicherheit nur um den Preis eines gewissen
Solipsismus und Narzissmus zum Ziel fihren wirde, denn es wirde blind und vergesslich
machen gegen konkrete menschliche Erfahrung. Narzissmus entspringt einer Unfahigkeit zu
lieben und kann recht unterschiedliche psychische und soziale Ursachen habe: wer nicht
angenommen und geliebt wurde, wer entwurzelt ist, kann selber nicht barmherzig sein.
Selbsthass, Minderwertigkeitsgefiihle, Wehleidigkeit, Selbstmitleid lassen auf einen Mangel
an Angenommensein schlieRen. Hektische Aktivitat, stdndige Bewegung, Getriebensein in
Leistung und Arbeit, auch Aggression gegenuber anderen wurzeln nicht selten in
Verwundungen, die nicht geheilt sind. Wer nicht erfahren hat, was Begegnung und
freisetzende Gnade ist, dem werden die Freude am eigenen Leben und auch die Mitfreude
mit anderen schwer fallen. Und was ist mit der Kirche selbst? Der im Februar 1945 von den
Nazis hingerichtete Jesuit Alfred Delp hat schon damals massiv die Selbstgentiigsamkeit und
Inztchtigkeit im kirchlichen Leben kritisiert. Die Verblrgerlichung und Burokratisierung fihrt
zu einem Menschentyp, ,vor dem selbst der Geist Gottes, man méchte sagen, ratlos steht
und keinen Eingang findet, weil alles mit birgerlichen Sicherheiten und Versicherungen
verstellt ist.“2 Der Biirger ist fiir ihn ,das ungeeignetste Organ des Heiligen Geistes. ... Aber
die Amtsstuben! Und die verbeamteten Reprasentanten. Und diese unerschtterlich -
sicheren ,Glaubige’! Sie glauben an alles, an jede Zeremonie und jeden Brauch, nur nicht an
den lebendigen Gott.“2!

Kaltestrome: Die Nachstenhilfe wird auf Institutionen Gbertragen. Teilweise sind dabei
menschliche Zuwendung, Herzlichkeit und Barmherzigkeit noch einmal eingeordnet in
Birokratie, in die technologische Vernunft, in 6konomische Gesetze von Konsum, Kauf und
Verkauf. ,Sooft er auf die Tur starrt, sie bewegt sich ausschlie3lich dienstlich, keine Freunde,
nie. Ist denn ein jeder Abgesang so glanzlos? Er stirbt das erste Mal, er weifd nicht wie.”
(Konstantin Wecker)

Fenster der Verwundbarkeit

Das ,Fenster der Verwundbarkeit® war zunachst ein militarstrategischer Ausdruck. ,Eine
Licke im Verteidigungssystem, eine moégliche Einbruchstelle des Gegners wird so genannt.

. Dass das Fenster geschlossen werden muss, war nicht kontrovers, es wurde nicht einmal
problematisiert. ... Dass das Fenster der Verwundbarkeit offen bleiben muss - wenn wir
Menschen bleiben oder es werden wollen -, scheint unbekannt zu sein. Als wollten wir uns
mit aller Gewalt vom Licht abschotten. Jedes Fenster macht ja verwundbar und weist auf
Beziehung, Verstandigung, Mit-teilung. ... Das Fenster der Verwundbarkeit ist ein Fenster
zum Himmel. ... Gott macht sich in Christus verwundbar, Gott definiert sich in Christus als
gewaltfrei. ... Und wenn wir das Gleichnis vom Weltgericht, in dem jedes hungernde Kind
Christus ist (Mt 25) richtig verstehen, so kénnen wir sagen: Christus ist die Wunde Gottes in
der Welt."®!

Gegenuber Konzepten, die Glick als Leidlosigkeit denken, mag wahre Liebe den anderen
gut ,leiden®. Maurice Blondel (1861-1949) sieht im Leid sogar das ,Siegel eines anderen in
uns... Wer an einer Sache nicht gelitten hat, kennt und liebt sie nicht. ... Der Sinn des
Schmerzes liegt darin, uns das zu entschleiern, was dem Erkennen und dem egoistischen
Wollen sich entzieht, und Weg zur echten Liebe zu sein. ... Lieben heildt, das Leiden lieben,
weil wir so Freude und Tun eines anderen in uns lieben: diesen in sich liebenswerten und
teuren Schmerz, den alle bejahen, die ihn erfahren und ihn gegen alle Lieblichkeit der Welt
nicht tauschen méchten.“ Die geistliche Tradition wehrt sich dagegen, dass der Mensch
eigenmachtig um eines asketischen Ideals willen Leiden und Kreuz suche und ergreife. Wohl



kann kein Christ vollig achtlos an der Leidensteilnahme voriibergehen und sich der
Solidaritat mit den Leidenden verweigern.

Hinschauen statt wegschauen lautet die Devise, und dazu soll uns die Kunst motivieren: ,Die
Mystik der Bibel - in monotheistischen Traditionen - ist in ihrem Kern eine politische Mystik,
naher hin eine Mystik der politischen, der sozialen Compassion. |hr kategorischer Imperativ
lautet: Aufwachen, die Augen 6ffnen! Jesus lehrt nicht eine Mystik der geschlossenen
Augen, sondern eine Mystik der offenen Augen und damit der unbedingten
Wahrnehmungspflicht fur fremdes Leid. Dabei rechnet er in seinen Gleichnissen mit unseren
kreatirlichen Sehschwierigkeiten, mit unseren eingeborenen Narzissmen. Er kennzeichnet
uns als solche, die ,sehen und doch nicht sehen’. Gibt es womaoglich eine elementare Angst
vor dem Sehen, vor dem genauen Hinsehen, vor jenem Hinsehen, das uns ins Gesehene
uneindringbar verstrickt und nicht unschuldig passieren Iasst? ,Sieh hin - und du weit .“®
Im Blick der Anderen, gerade des armen Anderen erfahren wir den Anspruch: Du darfst mich
gleichguiltig liegen lassen, du darfst mich nicht verachten, du musst mir helfen. Die Augen
offnen! Jesu Sehen flhrt in menschliche Nahe, in die Solidaritat, in das Teilen der Zeit, das
Teilen der Begabungen und auch der materiellen Guter. Jesu Sehen fiuhrt in menschliche
Nahe, in die Solidaritat, in das Teilen der Zeit, das Teilen der Begabungen und auch der
materiellen Guter. ,Ein sehendes ,Herz sieht, wo Liebe Not tut und handelt danach.” ,Ich
muss ein Liebender werden, einer, dessen Herz der Erschutterung durch die Not des
anderen offen steht. Dann finde ich meinen Nachsten, oder besser: dann werde ich von ihm
gefunden.” (Papst Benedikt XVI.)

Es gibt heute unzahlige wunde Stellen, eine Welt, die blutet, in der gestritten, gelitten und
gestorben wird, weltweit, wenn tausende Flichtlinge aus Afrika nach lebensgeféahrlichen
Uberfahrten in ltalien stranden, in Libyen, wenn Menschen, Frauen und Kinder gehandelt
werden, hier bei uns, wenn Menschen an unheilbarer Krankheit, Uberforderung und
Vereinsamung leiden, in Depression und Sucht, burn out und massivem Mangel an Zeit, in
Unversdhntheit, Streit und Neid. In der dsterlichen BuRzeit lenkt die Caritashaussammlung
den Blick auf die Armut im eigenen Land. Und durch die Aktion ,Familienfasttag” der
Katholischen Frauenbewegung 6ffnet sich das Herz fiir die weltweite Not. Es ist nur ein
Tropfen am heil3en Stein, heil’t es. Im Inneren des Doms fallt gleichmaRig, im Abstand
etlicher Sekunden, ein Tropfen Wasser von der Decke in ein blechernes Fass: Quelle? Der
Tropfen fullt einmal das Fass. — ,Wer euch auch nur einen Becher Wasser zu trinken gibt,
weil ihr zu Christus gehdrt — amen, ich sage euch: er wird nicht um seinen Lohn kommen.*
(Mk 9,41)

Vergesst die Gastfreundschaft nicht (Hebr 13,2)

Das Wort Gastfreundschaft weckt heute Vorstellungen wie Liebenswirdigkeit, Gro3zlgigkeit,
anregendes Zusammensein, Pflege gesellschaftlicher Beziehungen. Damit ist freilich die
geistliche Tiefe und Kraft dieses christlichen Schlusselwortes noch nicht ausgelotet.
Gastfreundschaft ist in der Heiligen Schrift entscheidend fiir das Verhaltnis der Menschen
untereinander und fur die Beziehung der Menschen zu Gott. ,lhr seid nicht mehr Fremde
ohne Burgerrecht, sondern Mitblrger der heiligen und Hausgenossen Gottes.“ (Eph 2,19)
Wer sich selbst als Fremdling versteht, d.h. als einer, der auf andere angewiesen ist, der bt
leichter Gastfreundschaft. ,Wenn bei dir ein Fremder in eurem Lande lebt, sollt ihr ihn nicht
unterdricken. Der Fremde, der sich bei euch aufhalt, soll euch wie ein Einheimischer gelten,
und du sollst ihn lieben wie dich selbst; denn ihr seid selbst Fremde in Agypten gewesen. Ich
bin der Herr, euer Gott.“ (Lev 19,33-34)

Im Gast wird in der Ordensregel des hl. Benedikt Christus selbst erkannt und aufgenommen:
LAlle Fremden, die kommen, sollen aufgenommen werden wie Christus; denn er wird sagen:
Jlch war fremd und ihr habt mich aufgenommen.’ Allen erweise man die angemessene Ehre,
besonders den Bridern im Glauben und den Pilgern. ... Vor allem bei der Aufnahme von
Armen und Fremden zeige man Eifer und Sorge, denn besonders in ihnen wird Christus
aufgenommen.” (Benediktusregel Nr. 53)



Manfred Scheuer, Bischof von Innsbruck

M papst Franziskus, Besuch auf der Flachtlingsinsel Lampedusa 8. Juli 2013.

2l Alfred Delp, Gesammelte Schriften IV: Aus dem Gefangnis, Frankfurt 1985, 299. Zur
Verbirgerlichung vergleiche auch Gesammelte Schriften IV, 159.170.

Bl Ges. Schriften IV, 212.

M Dorothee Sélle, Das Fenster der Verwundbarkeit. Theologisch — politische Texte, Stuttgart
1987, 7-9.

Bl Maurice Blondel, Die Aktion. Versuch einer Kritik des Lebens und einer Wissenschaft der
Praktik, Freiburg/ Minchen 1965, 405f.

1 Johann Baptist Metz, Mit der Autoritat der Leidenden. Compassion — Vorschlag zu einem
Weltprogramm des Christseins, in: Feuilleton-Beilage der Stiddeutschen Zeitung,
Weihnachten 1997.



